UGO DOVERE*

Cultura e societa a Napoli ai tempi di Gennaro Portanova

(1845-1908)

Il cardinale Gennaro Portanova, del quale si celebra in questo Con-
vegno il centenario della morte, si ¢ formato nel clima del pensiero neo-
tomistico, a cui ha poi apportato un suo originale contributo scientifi-
co prima di giungere all’episcopato. La conoscenza della sua figura e
della sua esperienza, allora, non pud prescindere da un’analitica rico-
gnizione del retroterra culturale nel quale egli si formo, e in maniera
specifica del movimento neotomistico napoletano.

Come ¢ noto, il neotomismo & una corrente minore dell'Ottocento
filosofico italiano, nata e diffusasi in ambito cattolico, e pilr specifica-
mente ecclesiastico. Rispetto al variegato panorama speculativo del se-
colo, si & caratterizzato per un accentuato interesse a tematiche e meto-
dologie di sapore squisitamente scolastico (per esempio, la dottrina del-
l’astrazione, dell'anima umana quale forma sostanziale del corpo, del-
l'ilemorfismo, dell’atto e della potenza, e cosi via). Per tale motivo, ai
primi del Novecento questa corrente ¢ stata denominata con piilt am-
piezza semantica neoscolastica, distinguendola cosi dalla cosiddetta se-
conda scolastica o scolastica decadente di etd moderna, da cui si di-
stacca per un recupero globale e integrale del pensiero del maggiore fi-
losofo medievale, san Tommaso d’Aquino.

Del movimento neoscolastico, Napoli ¢ stata uno dei centri di mag-
giore diffusione. In passato gli studiosi hanno discusso a lungo sulla mar-
ginale questione del dove fosse sorto prima questo interesse speculativo,
se a Piacenza, presso i Lazzaristi del Collegio Alberoni, o ancora a Roma,

" UGO DOVERE. Professore di Storia del Cristianesimo all’ Universités degli Studi “Suor Orsola Beninca-
sa” di Napoli.

11



con i Gesuiti del periodico «La Civiltd Cattolica», oppure altrove. Al di
Ia della prioritd, che poco o nulla aggiunge alla definizione dei caratteri
di questa corrente di pensiero, a Napoli il neotomismo vesti panni mi-
gliori o, meglio, diversi rispetto ad altri luoghi. E cid avvenne sia per il
largo consenso che incontrd tra le autoritd borboniche e le gerarchie ec-
clesiastiche, sia per la diffusa attivita censoria del governo, che non con-
sentiva la stampa di opere non sicuramente “religiose”, sia infine, per le
generali condizioni miserevoli della cultura del Regno, forzatamente
chiuso a qualsiasi confronto di carattere internazionale.

Gli esponenti della riproposizione tomistica, sebbene si presentino
con caratteristiche speculative tali da non consentire commistioni o equi-
voci con filosofi di altre tendenze, non potrebbero essere pienamente in-
tesi se non in riferimento al background culturale della loro eti e ai con-
temporanei indirizzi di pensiero, rispetto ai quali essi si posero di norma
in maniera polemica. Nelle considerazioni seguenti, percio, si abbozzera
un quadro della cultura napoletana ottocentesca, almeno fino agli anni
immediatamente successivi al compimento dell'Unita d’Italia, per inqua-
drare geneticamente il neotomismo, nel quale conflui il bagaglio politico
e ideologico della Restaurazione, che nel Regno delle Due Sicilie scandi
la prima meta del XIX secolo con il conseguente e naturale condiziona-
mento dell'impianto teoretico ed etico, caratteristico del primo impegno
socio-politico dei cattolici sulla scena pubblica della Napoli postunitaria.

1. L amalgama” della cultura durante la prima Restaurazione

Il 17 giugno 1815, a soli otto giorni di distanza dalla conclusione del
Congresso di Vienna, Napoli salutava con grande fasto il solenne ritorno
nella capitale del sovrano, Ferdinando IV!. Nessun mutamento di regime
come questo, dopo circa dieci anni di occupazione francese, sembra svol-
gersi all'insegna e nello spirito di una totale pacificazione. Il sovrano vit-
torioso, invece, si trova prigioniero delle circostanze, deve, cioe, rassegnarsi
allidea di procedere sulla via della clemenza e della moderazione,

1 Cfr. CARLO DE NicoLA, Diario napoletano (1798-1825), 111, R. Deputazione di Storia
Patria, Napoli 1906, pp. 18-19.

12



dellamalgama” fra i contrapposti partiti di murattiani e borbonici fede-
li, impegnandosi, tra I'altro, ad accordare piena amnistia politica, senza ec-
cezione o restrizione alcuna, per le opinioni e la condotta politica tenute
anteriormente al suo ritorno, ad assicurare le liberta civili e individuali e
la inviolabilith della proprietd, a garantire la conservazione dei diritti ac-
quisiti sui beni dello Stato, il mantenimento del debito pubblico, I'assolu-
ta parita di diritti fra tutti i cittadini nell’assegnazione degli impieghi co-
me nei titoli nobiliari e nei gradi e negli onori militari. Deve rassegnarsi,
insomma, a mantenere sostanzialmente in vita I'assetto giuridico, econo-
mico e sociale del trascorso decennio francese?.

Se, tuttavia, si spinge lo sguardo appena un po’ oltre la superficie dei
rapporti giuridico-formali, e da questa superficie ci si addentra nella com-
plessa articolazione dei piani che fanno da struttura portante e da base al-
I'edificio ideologico e culturale del tempo, non sopravvive pili alcuna pos-
sibilita di accordo o compromesso. Se c’¢, infatti, un ambito della vita na-
poletana che risente in maniera grave dell'avvento della Restaurazione,
questo & appunto il mondo della cultura. Anche qui, peraltro, non si trat-
ta di un fenomeno completamente nuovo, sorto con la Restaurazione per
la prima volta; di nuovo, in esso c'¢ solo la conseguenza che l'insieme di
contraddizioni sociali e culturali emerse intorno alla fine del XVIII secolo,
nella fase declinante del riformismo borbonico, ora esplode con grande
violenza, mettendo a nudo senza pit veli una situazione interna antagoni-
stica, caratterizzata dalla rottura di quel sistema di equilibri e di fattiva co-
operazione tra monarchia e classi colte (borghesia intellettuale, larghi stra-
ti della nobilt3, alto clero), che si era pur mostrato cosi fecondo di risulta-
ti nelle comuni lotte anticuriali e antifeudali del periodo illuministico®.
Per via del “tradimento”, di cui si rende responsabile la cultura, alla

2 1 pi significativi documenti con i quali Ferdinando IV assumeva questi vari impegni pos-
sono rinvenirsi in appendice a MAURICE HENRY WEIL, Joachin Murat, roi de Naples. La derniére
année de régne (mai 1814 - mai 1815),V: La Déroute. La convention de Calasanza (5-21 mai). La
restauration des Bourbons. La sitge de Gadte (12 mai - 8 aofit), Fontemoing, Paris 1910, pp. 410-
414, 436-437, 442-443. Cfr. pure ROSARIO ROMEO, Momenti e problemi della Restaurazione nel
Regno delle Due Sicilie (1815-1820), in «Rivista Storica Italiana» 67 (1955) pp. 350-372.

3 Cfr. ATTILIO SIMIONI, Le origini del Risorgimento politico dell'ltalia meridionale, 11, Prin-
cipato, Messina-Roma 1925, pp. 43 ss., 169 ss., 305 ss.; ETTORE ROTA, Le origini del Risorgi-
mento (1700-1800), 11, Feltrinelli, Milano 1938, pp. 889-891.

13



monarchia non resta piti ormai da sperare e cercare altro appoggio che
nell’irriducibile legittimismo del popolo.

«In Napoli il popolo solo ¢ restato fedele», scriveva la regina al cardi-
nale Fabrizio Ruffo in occasione della grande sollevazione rivoluzionaria
del 1799, e «questo va premiato». Con tutte le classi della nazione, inve-
ce, e particolarmente con gli esponenti pilt compromessi dell’esercito e
della cultura — «Ja marina e l'artiglieria tutta [...], molti ufficiali ed infini-
ta nobilta e saputelli, mezzi paglietti, studenti» — «mai piti veruna familia-
rita [...], perché, a riserva di pochissimi, tutti hanno mostrato chi perfi-
dia e chi negra ingratitudine», e si sono comportati indegnamente, rovi-
nando i loro ceti e con loro il trono. E cid & «cosa mai e poi mai da po-
tersi dimenticare». Nessun perdono, dunque, nessuna dissimulazione,
nessun oblio dei passati trascorsi. La regina, anzi, ordina un drastico e im-
mediato «ripurgo», da farsi «indifferentemente su cavalieri, dame, ogni
classe o persone [...], e senza riguardi», potendo soltanto questa «pulizia»
assicurare al trono la sua «futura tranquillita»?,

Non stupisce, percio, che proprio queste, o altre analoghe, siano state
le direttive ufficiali imposte alla cultura nella prima Restaurazione. La
tendenza continua, per tutto il periodo, a puntare a una violenta con-
centrazione di potere, diffidente e ostile verso la cultura, e a «chiudere in
una cerchia di ferreo rigore tutta la vita intellettuale del Regno»’.

Proteggere la religione contro gli attacchi del libero pensiero®, cura-

4 Le lettere citate, pubblicate per la prima volta nell’«Archivio Storico per le Province Na-
poletane», sono stralciate dall’edizione curata da BENEDETTO CROCE, Lz riconquista del Regno
di Napoli nel 1799. Lettere del cardinale Ruffo, del re, della regina e del ministro Acton, Laterza,
Bari 1943 (rist. anastatica: Il Mulino, Bologna 1999), pp. 172, 186-188, 195 s., 213. Sul pe-
riodo si vedano estesamente PIERO PIERI, // Regno di Napoli dal luglio 1799 al marzo 1806, in
“Archivio Storico per le Province Napoletane” 51 (1926) pp. 5-163; 52 (1927) pp. 136-286;
ROBERTO PALMAROCCHL, Le riforme di Gioacchino Murat nel primo anno di regno, in «Archivio
Storico Italiano» 72 (1914) 1, pp.18-60; I., Lltalia meridionale dalla Rivoluzione francese alla
Restaurazione, in «Archivio Storico Italiano» 72 (1914) II, pp. 354-374.

> ALFREDO ZAZO, Lultimo periodo borbonico, in Storia dell Universiti di Napoli, Ricciardi,
Napoh 1924 (rist. anastatica: Il Mulino, Bologna 1993), pp. 367-587, qui p. 470.

¢ «Jo sono sicuro sicurissimo» — scriveva Francesco Colangelo — «che se gl’increduli mede-
simi [....] considerassero a sangue freddo gli eccessi, le contraddizioni, ed il perpetuo abuso del-
lo spirito, in cui gli ha precipitato la tanto decantata liberta di pensare; per questo solo moti-
vo dovrebbero diventare i pits fermi e persuasi credentin (Lirreligiosa liberti di pensare nemica
del progresso delle scienze, Presso Vincenzo Orsino, Napoli 1804, p. 165).

14



re I'insegnamento religioso in ogni cerchia della vita civile, disciplinare
i costumi, prevenire e reprimere la corruzione spirituale dilagante «per
via degli insegnamenti velenosi, anticristiani, sediziosi e fanatici, oppu-
re di dottrine sterili e sofistiche»: ecco altrettante prescrizioni del codi-
ce di polizia, che passano direttamente nel campo dell’istruzione e vi
diventano operanti. Lassoluto monopolio del clero sulla scuola, che si
estende e si rafforza con il ritorno nel Regno della Compagnia di Ge-
sl1, portato a buon fine nel 1804, toglie alla scuola qualsiasi parvenza
di autonomia. Linsegnamento si impoverisce sia nell’articolazione del-
le discipline che nel numero degli alunni. La logica ¢ trasformata in un
«gergo sillogistico inintelligibile, privo di senso e d’idee», mentre la me-
tafisica viene limitata «alle categorie aristoteliche e a qualche assioma
ontologico». Tra le discipline scientifiche, la fisica & «confusa colla me-
tafisica e disgiunta dal calcolo e dall’esperienza», e la matematica viene
insegnata con superficialita in forma di «spiegazione letterale del primo
libro di Euclide»’.

Della vitalita intellettuale del Paese antecedente alla Restaurazione,
non vi ¢ pill traccia. In parte, sono il governo e la censura a tenere la
nazione — per usare le parole di Vincenzo Cuoco — «come segregata da
tutto il rimanente dell’Europa, ignorante interamente di se stessa, €
quasi interamente ignorata da tutte le altre nazioni»8. In parte, poi, a
questa forzata chiusura intellettuale si aggiungono il sospetto, il timo-
re costante della delazione, il riserbo ambiguo e prudente, I'ipocrisia
delle forme esteriori, che falsano e pregiudicano, e rendono equivoco lo
sviluppo della cultura, gia impoverita dalle condanne e dall’emigrazio-
ne volontaria.

7 Questi brani sono stralciati da uno scritto di ALESSANDRO PELLICCIA, Memoria sull'orga-
nizzazione della pubblica istruzione nel Regno di Napoli (1807), conservato presso I'Archivio di
Stato di Napoli, Ministero dell’Interno, 11 inventario, fasc. 2314, cap. III. Sullo stato generale
della cultura napoletana cfr. ALFREDO ZAZO, Le scuole private universitarie a Napoli dal 1799
4l 1860, Itea, Napoli 1926, pp. 5-10, e ID., Listruzione pubblica e privata nel Napoletano (1767-
1860), 11 Solco, Citta di Castello 1927, pp. 65-78.

8 VINCENZO CUOCO, Scritti vari, a cura di NINO CORTESE e FAUSTO NICOLINY, II, Later-
za, Bari 1924, p. 254.

15



2. Religione e filosofia durante la seconda Restaurazione

Con il 1820 termina definitivamente I’esperienza dell’“amalgama”.
Fatto accorto del suo fallimento in seguito ai moti rivoluzionari di
quell’anno, il governo muta registro e la reazione infuria®.

La religione in luogo dell'istruzione, lo spregio della cultura, I'igno-
ranza eretta a strumento di governo, il voluto inceppamento dello svi-
luppo intellettuale del Paese, ecco i tratti che contraddistinguono la po-
litica culturale della reazione!®. Per salvaguardare I'autarchia si giunge
persino a imporre, nel contesto generale del protezionismo doganale, un
forte dazio sui libri di provenienza estera, scoraggiandone I'importazione
e aggravando, a lungo andare, la situazione di isolamento e ritardo della
vita intellettuale napoletana. Gli organismi che risentono maggiormente
di questo oppressivo regime censorio sono — com’¢ naturale — quelli de-
gli studi superiori, dell’alta cultura universitaria e accademica. Certo, la
monarchia non pud e non vuole introdurre neanche qui, dal punto di vi-
sta istituzionale, modifiche sostanziali. E gli studiosi delle vicende scola-
stiche del periodo hanno buon gioco a mostrare, documenti alla mano,
la continuiti con le riforme scolastiche del decennio francese, la volonta
della monarchia di riprendere e proseguire il cammino nella direzione av-
viata!l. Che la monarchia non si senta obbligata a modifiche, infatti, &
comprensibile, giacché gli istituti di cultura esistenti, inquadrati e tenuti
a freno come sono dal predisposto apparato governativo di controllo,
non costituiscono in alcun modo un pericolo, né offrono appiglio a dis-
sidenze o resistenze ideologiche nei confronti della politica in atto. La cri-

9 Su questo torno di tempo & fondamentale la silloge di documenti edita con il titolo 7/ Re-
gno delle Due Sicilie e I'Austria. Documenti dal marzo 1821 al novembre 1830, a cura di RUG-
GERO MOSCATL, R. Deputazione di Storia Patria, Napoli 1937. Cfr. pure AURELIO LEPRE, Car-
bonari, realisti e spirito pubblico a Napoli dopo il 1820-21, in «Nuova Rivista Storica» 46 (1962)
pp. 211-229, poi rifuso in ID., Storia del Mezzogiorno nel Risorgimento, Editori Riuniti, Roma
1974% GAETANO CINGARI, Mezzogiorno e Risorgimento. La Restaurazione a Napolz dal 1821 al
1830, Laterza, Roma-Bari 1970. !

19 Si vedano le interessanti suggestioni di SANDRO FONTANA, Lz controrivoluzione cattolica
in Itakia (1820-1830), Morcelliana, Brescia 1968, pp. 91 ss.

!! Cfr. per esempio ZAZO, Lultimo period, cit., pp. 469 ss.; ID., Listruzione pubblzm, cit.,
Pp- 151 ss.; CASTELLANO LANZARA, Le vicende della pubblica istruzione della prima meti del se-
colo XIX nel Reame di Napoli, Tip. Gila, Napoli 1934, pp. 27 ss.

16



si della filosofia, dunque, sta in rapporto diretto con l'atrofia delle corri-
spondenti branche umanistiche dell'Universita e delle accademie, come
di ogni altro centro di formazione, di studio e di cultura. Vera cultura con
i Borbone della Restaurazione e della reazione seguita al 1820 non esiste
pilt a Napoli. «Da noi» — dira pitt in la Francesco De Sanctis — «la rea-
zione non solo fu contro la coltura liberale d’ogni genere, ma contro la
coltura in sé stessa»!2,

Sorge allora spontanea la domanda: che cosa sopravvive ancora di fi-
losofico a livello dell'insegnamento ufficiale? Nient’altro che il portato
di quella tradizione manualistica della filosofia di scuola, che si pro-
lunga e si trascina stancamente per mere esigenze estrinseche, con I'e-
spresso proposito, peraltro, di condizionare l'intera sfera della cultura
filosofica, dirottandola cosi in forma sempre piti massiccia al blocco di
potere restaurato, trasformandola in un sicuro caposaldo del lealismo
monarchico e della ortodossia cattolica. In luogo dello scomparso prin-
cipio della libertd di cultura, della filosofia come ricerca, subentra il
principio dell’'obbedienza, del mandato, che costringe il pensiero a
scorrere entro prefissate direttive o in esse lo riporta. Cessa, insomma,
la vitalita didattica e culturale dell’etd delle riforme e comincia la pras-
si pedagogica della Restaurazione.

Per essa, se nello schema sistematico la logica viene al primo posto
(cantequam veritates speciales, quae in aliis disciplinis occurrunt, investi-
genturs — si legge nelle classiche Instizutiones di Sigismund Storchenau
— «natura veritatis generatim spectatae perspecta esse deber»'3), & la meta-
fisica che costituisce il vero fondamento del sistema nella sua interezza
e quindi leibnitzianamente la «filosofia prima», la «scienza universale»
per eccellenza'4. Ma I'indirizzo di questa filosofia & il compromesso. Se
in metafisica la gravosa impalcatura teorica del razionalismo domina
incontrastata anche i nuovi professori, costoro possono nondimeno ser-
virsi senza rischio, al suo riparo, dei comodi strumenti offerti dall’em-

12 FRANCESCO DE SANCTIS, Lz letteratura italiana nel secolo XIX, 11: La scuola liberale e la
scuola democratica, a cura di FRANCO CATALANO, Laterza, Bari 1953, p. 54.

13 SIGISMUND STORCHENAU, Institutiones logicae, Ex Typographia R. Manzi, Neapoli 1826,
p. 54.

14 Cfr. SIGISMUND STORCHENAU, Institutiones metaphysicae. Editio prima Neapolitana post
sextam Venetam, I, Ex Typographia V. Marotta, Neapoli 1816, pp. 4-5.

17



pirismo nella sfera apparentemente neutrale delle ricerche logico-psico-
logiche e di quelle fisiche.

In sostanza, ci si imbatte, dovunque, nella stessa impostazione, nel-
lo schema operativo identico di ricerca. Si tratta di operare, come sfon-
do, dentro il quadro della vecchia metafisica tradizionale e razionalisti-
ca, attenuandone, perd, la dogmatica in favore di uno sperimentalismo
pill consono ai progressi delle ricerche empirico-analitiche, e ripla-
smandone di conseguenza il quadro complessivo, previa garanzia che
ogni sia pur minima incrinatura di tipo empirico-analitico venga per
cosi dire assorbita e riscattata nell’armonia del sistema, nell’ordine dei
fini, e non ne pregiudichi quindi in alcun senso la coerenza metafisica,
né quanto alla metafisica in se stessa, né quanto al collegamento di es-
sa con le veritd supreme e i dogmi della religione.

3. La filosofia eclettica a Napoli (1830-1848)

Con il tempo, una nuova contaminazione investe il Regno delle
Due Sicilie, proveniente stavolta d’oltralpe. Essere «eclettici in filosofia
e in letteratura», come annunziano gli editorialisti della «Rivista Napo-
litana», a firma di Antonio Tari, e del «<Museo», a firma di Stanislao
Gatti, e piegarsi alle esigenze di questa «filosofia conciliatrice» diventa
una parola d’ordine per gli esponenti della generazione del 1830, per
quei giovani intellettuali, i quali, infervorati neofiti di Victor Cousin,
battono a gran voce «sulla missione filosofica ch’egli esercita @’ nostri
tempi»!, mescolano la divulgazione a un intenso sforzo personale di
assimilazione della sua dottrina e, sia pure con qualche espressa e mo-
tivata riserva, lo additano universalmente a modello, facendo cosi di lui

«lécrivain le plus populaire de Naples>'°. E nella predilezione per il filo-

15 ANTONIO FAZZINI, Vittore Cousin, in «Lucifero» 1 (1838) p. 42. Dello stesso autore, cfr.
Considerazioni sulla presente filosofia di Francia, ivi, p. 162.

16 MARC MONNIER, Le Mouvement italien & Naples de 1830 & 1860 dans la littérature et dans
lenseignement, in «Revue des Deux Mondes» 56 (1865) pp. 1010-1042, qui p. 1023. «Cou-
sin a Napoli» — scriverd Massari a Gioberti '8 maggio 1842 — «& un altro San Tommaso e mol-
to di pit» (GIOBERTI - MASSARI, Carteggio (1838-1852), a cura di GUSTAVO BALSAMO-CRI-
VELLI, Fratelli Bocca, Torino 1920, p. 159). Di questa vasta penetrazione e incidenza dell’e-

18



sofo francese sono gia implicite le novita che caratterizzano questi anni
della cultura napoletana.

Grazie alle acquisizioni metodologiche eclettiche, vichiane e storici-
stiche, la cultura filosofica entra in una profonda fase di trasformazio-
ne, perdendo, insieme con i suoi fondamenti coscienzialistici, 'angusta
fisionomia autarchica e municipale che la caratterizza. E proprio il mu-
nicipalismo, come idea in sé oltre che nei suoi corollari culturali, a en-
trare in crisi. Il progresso storico e I'«incivilimento» appaiono incom-
patibili con lartificiosa segregazione del municipalismo, indice di
«barbarie». Il purismo non soddisfa pilt ai motivi ideali da cui aveva
preso slancio. Sullo sfondo della filosofia municipale della Restaurazio-
ne e del purismo puotiano si delinea il bisogno di un pit ricco conte-
nuto culturale.

E a Ottavio Colecchi che si deve il netto, decisivo salto di qualita.
Lo studio di Kant, infatti, viene da lui condotto direttamente sui testi
originali, inaccessibili a Pasquale Galluppi, come del resto alla maggior
parte degli studiosi suoi coetanei, e non solo nel modo sbrigativo di
tanti, ma con intenti sistematici. Egli ¢ il primo a introdurre la filoso-
fia kantiana gua talis nel Napoletano e il primo in Italia a esporla inte-
gralmente!”. Cosl, in virtl1 e nei limiti di questa consistente apertura
eclettica alle cose di Francia, ma pure, attraverso e oltre la Francia, a
quelle di Germania, idee nuove entrano in circolazione, e I'atmosfera
della cultura napoletana se ne impregna fortemente. Se non si puo par-

clettismo nella cultura meridionale discorrono ampiamente GIOVANNI GENTILE, Storia della fi-
losofia italiana, a cura di EUGENIO GARIN, I, Sansoni, Firenze 1969, pp. 633 ss.; EUGENIO GA-
RIN, Storia della filosofia italiana, 111, Einaudi, Torino 1966, pp. 1093-1095; MICHELE FEDE-
RICO SCIACCA, 1 pensiero italiano nell'eti del Risorgimento, Marzorati, Milano 19632, pp. 359
ss.; EDMONDO CIONE, Napoli romantica (1830-1 848), Morano, Napoli 19573, pp- 59 ss.; GUI-
DO OLDRIN, La cultura filosofica napoletana dell Ottocento, Laterza, Bari 1973, pp. 139-144; e
specificamente FRANCESCO ZERELLA, Leclestismo francese e la cultura filosofica meridionale nel-
la prima mets del secolo XIX, Opere Nuove, Roma 1953, e SALVO MASTELLONE, Victor Cousin
e il Risorgimento italiano, Le Monnier, Firenze 1955, pp. 181-213.

17 Cfr. BERTRANDO SPAVENTA, Studii sopra la filosofia di Hegel, Paravia, Torino 1851, p. 9,
e GENTILE, Storia della filosofia italiana, cit., 1, pp. 160 s., ¢ II, p. 553. Si veda pure la critica
che ne fa GAETANO SANSEVERINO, Delle teorie kantiane difese da Ottavio Colecchi nella sua ope-
1a che ha per titolo “Sopra alcune questioni le pit importanti della filosofia. Osservazioni critiche
ecc. Napoli 1834, in «La Scienza e la Fede» 8 (1844) pp. 5-32.

19



lare di irrequietezza sovvertitrice, di incandescente atmosfera di rivolu-
zione (come quella che gia si respira in Europa), qualcosa senza dubbio
in essa si muove. Sintomo o, meglio, conseguenza di questo interno
movimento & che vi si viene producendo un certo svecchiamento nel-
Pimpostazione della ricerca filosofica. Sia pure in mezzo a mille dubbi
e incertezze, a poco a poco si viene operando l'auspicata saldatura fra
cultura autoctona e cultura europea, ora non pilt nel senso vacuamen-
te cosmopolita dell’eta della Restaurazione.

Dietro I'esempio di Colecchi e degli altri pochi esperti napoletani di
lingua tedesca, come i giovani Antonio Tari e Angelo Camillo De Meis,
non ci si accontenta pitt di un lavoro di seconda mano. Sorge e si raf-
forza, in tutti gli ingegni filosofici meglio cresciuti accanto a loro (Sta-
nislao Gatti, Stefano Cusani, i fratelli Bertrando e Silvio Spaventa, giun-
ti allora solo da poco) e in altri ancora, 'esigenza di scavalcare la barrie-
ra della lingua, di risalire alle font, di prendere contatto diretto con i te-
sti del pensiero classico tedesco, e in particolare con i testi del pensiero
di Hegel, assurti ormai per tutti al rango di parte integrante e impre-
scindibile, se non altro polemicamente, delle discussioni in corso.

Che non sia agevole orientarsi con chiarezza in mezzo alle linee di
sviluppo del primo hegelismo meridionale dipende dal nodo estrema-
mente ingarbugliato di quelle contraddittorie circostanze. Lo sviluppo
stesso dell’hegelismo, infatti, mostra un andamento quanto mai tor-
tuoso e contraddittorio. Dal 1843 al 1848 i suoi fautori e simpatizzan-
ti hanno gran cura di non esporsi troppo alla luce, di attenersi a una
tattica di prudente copertura. Divenuta poi impraticabile la via che
passa per l'alta metafisica o 'ontologia, essi dirottano su altre vie se-
condarie, meno sospette e, quindi, anche meno sorvegliate, cercando di
spingersi avanti, nei limiti del possibile, fin dove non ¢ consentito piu
loro farlo lungo la strada principale.

Tuttavia, non si avrebbe una rappresentazione completa della forma
assunta dal movimento ideologico che ha vissuto il °48, da tutti i ver-
santi, se si trattasse la sua storia solo come storia del porsi e opporsi di
questioni tecniche di filosofia, e non invece come la questione nodale,
in base alla quale si decide del progresso e della reazione nella cultura
meridionale del secolo. Va detto, in particolare, che i problemi del 48
sorgono nel contesto della lotta degli intellettuali legati alla borghesia

20



in ascesa, in quanto espressione di ben determinati interessi di classe, e
si ricollegano e si intrecciano strettamente con i problemi dello svilup-
po sociale. Fenomeni come I'improvviso risveglio economico di Napo-
i, la lotta condotta dagli economisti in favore dell'industrializzazione
del Regno e dell’'ammodernamento dei suoi istituti, 'ampliamento di
orizzonti della cultura oltre i confini del purismo, la penetrazione di
idee eclettiche e vichiane di impronta storicistica, la presa di contatto
di molteplici discipline (dall’economia al diritto, alla filosofia) con i
problemi sollevati nei rispettivi campi dalle dottrine del trascendenta-
lismo tedesco, si influenzano e connettono reciprocamente in un’unita,
la quale soltanto pud far chiarezza sia sulla maturazione ideologica del
1848 in generale, sia anche sulla genesi di movimenti aperturisti, come
I'hegelismo, o reazionari, come il tomismo. Tanto vero che ¢ nella so-
luzione che I'hegelismo da al problema della conquista dialettica del-
Poggettivita che si esprime, tra I’altro, il bisogno della borghesia di for-
nire un titolo di legittimazione teorica della propria prassi, al libero
esercizio dei propri diritti economici e alla rivendicazione delle funzio-
ni, che, corrispondentemente a questi diritti, le spettano anche nel
campo del governo della cosa pubblica.

Dall’altro lato, invece, a contrastare dall’esterno il passo al liberali-
smo nelle sue punte pili avanzate, stanno gli ambienti della cultura uf-
ficiale, sia religiosa che universitaria. E principalmente la che ha il suo
centro lo scatenarsi dell’ideologia antiliberale. Di I prende il via, e vie-
ne poi sempre orchestrata e diretta la lunga e insistente campagna con-
tro il carattere razionalistico della filosofia moderna, tesa a colpire in-
discriminatamente tutto cid che abbia anche solo un vago sentore di
rapporto con il razionalismo e qualunque figura o dottrina non del tut-
to in linea con I'ortodossia.

Gli anni della maggiore fioritura del razionalismo a Napoli sono an-
che quelli in cui riprende lena, uscendo dall'isolamento, lo schiera-
mento facente capo ai gruppi ecclesiastici pili oltranzisti: i professori
del Collegio gesuitico di San Sebastiano e quelli del Liceo Arcivescovi-
le, che svolgono a livello medio un insegnamento orientato in genera-
le nel senso del neotomismo e acquistano pitt influenza, dopo il 1840,
nell’ambito dell’istruzione e della cultura. Ai primi, i Gesuiti, riesce an-
che I'inserimento nell’istruzione superiore, ottenendo che dal 1847 tre

21



di loro, i padri Giuliano Giordano, Matteo Liberatore e Giovanni Bat-
tista de Sinno, entrino a far parte delle commissioni esaminatrici del-
I'Universita'®. Mentre Gaetano Sanseverino, che dal 1846 ¢ titolare
della cattedra di logica e metafisica al Liceo Arcivescovile e fondatore,
in quello stesso anno, di un’Accademia di filosofia tomistica, riceve I'in-
carico di esaminatore ufficiale delle scuole private per la sezione di fi-
losofia teoretica!®.

Frattanto, con il patrocinio di Sanseverino, un altro gruppo di eccle-
siastici si raccoglie in societd per la compilazione di una «Biblioteca Cat-
tolica» avente lo scopo di «reagire al nimichevole e scellerato divorzio
della scienza dalla cattolica religione». Obiettivo principale, come sem-
pre, era la sconfessione del razionalismo. Nel “manifesto” che annunzia
il lancio della collana, due sono giudicati i «mezzi principali e somma-
mente efficaci» a «dimostrare che solo nello accordamento della religio-
ne e della scienza, e nell'ossequio di questa verso I'altra, consiste la vita,
la prosperita ed il procedimento del vero ed utile sapere», cio¢ la raccol-
ta di opere italiane e straniere «di fresco stampate od inedite, e pertinenti
a qualunque parte della scienza, che direttamente od indirettamente ri-
guardino alla cattolica religione e la sostenganon, e la scelta «di articoli e
di notizie religiose» tratte dai «migliori» giornali europei. Compito, que-
stultimo, che i compilatori della «Biblioteca Cattolica» svolgono attra-
verso un apposito periodico: «La Scienza e la Fede».

Val pit1 «il prete con quattro pagine di catechismo» — afferma la ri-
vista — che non il filosofo con tutti i suoi trattati; pit la verita della ri-
velazione che quella della ragione; pilt la Chiesa che la scienza, perché
la Chiesa «& salda tutrice della scienza verace»??. Guai alla filosofia, an-
cora ammonisce per bocca del gesuita Giuseppe Romano, che si af-
franchi dall’«autorita della Chiesa». Chi, con il pretesto della liberta di

18 Cfr. MICHELE VOLPE, / Gesuiti nel Napoletano. Note ed appunti di storia contemporanea
da documenti inediti (1814-1914), 111, Tip. Ed. Pontificia M. d’Auria, Napoli 1915, pp- 359-
360.

19 Cfr. UGo DOVERE, Gaetano Sanseverino filosofo tomista. Tentativo di ricostruzione, «<Doc-
tor Communis» 31 (1978) pp. 72-97.

20 VINCENZO SPACCAPIETRA, La scienza & contraria alla religione e la fede ha di che temerne?,
in «La Scienza e la Fede» 1 (1841) p. 35; LuIGI TAPARELLI D’AZEGLIO, La scienza e la rivela-
zione, in «La Scienza e la Fede» 6 (1843) p. 162.

22



discutere», sta fuori di essa, le sta in realta contro, e percid merita guer-
ra. «Il mondo» — seguita I'autore — «'Europa nostra nel cuore della ci-
viltd e de’ lumi & divenuta gentile [...]. Con questo modo gentilesco e
pagano noi siam chiamati a combattere. La Chiesa ha bisogno di apo-
logisti, e tali che, affrontando direttamente i suoi arrabbiati nemici,
chiudano loro ogni uscita, ogni scampo [...]. Lasciamo che altri ci
avanzi nella estensione e nella pazienza delle ricerche: ma ricordiamoci
che il Cristianesimo ha il diritto di dominare questi studi, che tutti van
subordinati a una scienza prima, alla scienza de’ principii; e che i veri
principii non si hanno se non dalla metafisica cristiana»?!.

Un vero e proprio cerchio si stringe intorno alla filosofia. Prolifera-
no scritti polemici, catechismi, trattati filosofici istituzionali di nuova
redazione o risalenti all’epoca della filosofia di scuola della Restaura-
zione, ma ora appositamente riveduti e aggiornati in senso antiraziona-
listico. Essi, con il sostegno e I'incoraggiamento degli ambienti ufficia-
li, e con I'appoggio forzoso e quasi incondizionato della stampa, sono
sempre pitl presenti fra i testi adottati per I'insegnamento. I compila-
tori della «Biblioteca Cattolica» mettono in circolazione gli scritti anti-
razionalistici di Henri Maret??, fonte fra le pil sfruttate a Napoli, in-
sieme a qualche saggio della «Revue des Deux Mondes» (come, per
esempio, quello del valdese Adolphe Lebre sulla Crise actuelle de la phi-
losophie allemande del 1843), per una sommaria informazione intorno
alle dottrine filosofiche tedesche e per la loro altrettanto sommaria li-
quidazione e condanna senza appello. Matteo Liberatore e altri pole-
misti della rivista «La Scienza e la Fede», pur conoscendo poco della fi-
losofia idealistica di Germania, se non quanto giunge loro attraverso le
poche fonti eclettiche francesi (Henri Maret, Frédéric Ancillon, Augu-

21 GrusePPE ROMANO, Sulle attinenze scambievoli tra la filosofia e il Cristianesimo. Disserta-
gione letta nell’Accademia di Religione Cattolica di Roma, in «La Scienza e la Fede» 13 (1847)
pp- 23-24.

22 Cfy. HENRI Louts CHARLES MARET, Essai sur le panthéisme dans les sociétés modernes,
Plon, Paris 1841 (traduzione italiana apparsa a Napoli, nel 1843, in due diverse edizioni: una
a cura di ENRICO PESSINA, Tip. Andrea Testa, e Ialtra a cura della «Biblioteca Catrolica», Tip.
V. Manfredi). Qui si citera da quest’ultima versione, nell’edizione del 1850 (Saggio sul pantei-
smo nelle societs moderne. Prima versione italiana eseguita su la terza edizione [francese per cura

della Societis de’ compilatori della Biblioteca Cattolica, D2’ tipi di V. Manfredi, Napoli 18502).

23



ste Barchou ecc.), levano alta la voce in difesa della «sana filosofia» e del
«senso comune» dalle aberrazioni a cui gia il «detestabile idealismo» di
Kant si spinge con le dottrine post-kantiane, cio¢ con il soggettivismo
di Fichte e con quel travestimento o mascherato rinnovamento dello
spinozismo, che ¢ il panteismo di Schelling e Hegel. Si criticano poi le
dottrine — tutte variamente impregnate di tratti panteistici — dell’eclet-
tismo di Cousin (teoria della creazione e della «ragione impersonale»),
di Saint-Simon, Leroux, Fourier, Owen e delle scuole socialiste in ge-
nere (teoria del progresso), e naturalmente anche della sinistra hegelia-
na, la quale dispiega «uno spirito oltre misura irreligioso ed antipoliti-
co» e approda da ultimo a uno «schietto ateismo», esito inevitabile di
«ogni sistema di panteismo»?3. Panteismo, ateismo, nichilismo, scetti-
cismo universale, distruzione dell’cuman senso» e di ogni legge e dove-
re morale si equivalgono.

«Se non havvi che una sola sostanza, se tutto & identico, se tutto & DIO
[...], non evvi differenza reale infra il vizio e la virtly, Uerrore e la veritd,
il bene ed il male [....]. Ma in tale stato quale funesta scena! Io veggo tut-
te le rivali passioni rompere da ogni banda e allagare e cozzar tra loro;
veggo infranti i legami tutti; e veggo la razza umana in preda all’anarchia

dell’egoismo offrirmi la trista immagine di un orrendo caos»24.

23 i vedano i due dialoghi filosofici di MATTEO LIBERATORE, // panteismo trascendentale,
Tip. Tramater, Napoli 1844, e 7/ progresso, Tip. Pellizzone, Napoli 1846, le sue Institutiones lo-
gicae et metaphysicae, Tip. del Fibreno, Neapoli 1842, I, pp. 169 ss., e II, pp. 18 ss., 214 ss. Dei
saggi del periodico «La Scienza ¢ la Fede», sono da vedere in modo particolare quelli redazio-
nali [ma in realt di GAETANO SANSEVERINO], Lattanzio, Dante ed Hegel, 5 (1843) pp. 215-
223; Spinoza e i moderni razionalisti, 10 (1845) pp. 5-17, 261-264; 11 (1846) pp. 100-117,
401-423; 14 (1847) pp. 263-275; Del razionalismo teologico de itk celebri filosofi tedeschi e fran-
cesi da Kant insino &’ nostri giorni, : Introduzione, 6 (1843) pp. 174-194; II-IX: Kant, 6 (1843)
Pp. 415-451; 7 (1844) pp. 265-299; 8 (1844) pp. 168-181, 241-260, 401-417; 9 (1844) pp.
5-27, 241-255, 405-425; X: Fichte, 15 (1848) pp. 157-173. Per Cousin e il socialismo, oltre a
taluni di questi testi, si vedano specificamente il Saggio delle opinioni religiose del Sig. Cousin,
in «La Scienza e la Fede» 3 (1842) pp. 387-406, e I'articolo di MATTEO LIBERATORE, Sulla idea
della creazione pretesa dal Sig. Cousin, in «La Scienza e la Fede» 5 (1843) pp- 401-419, nonché
gli scritti di BONAVENTURA ATTANASIO, Esame delle idee intorno alla libert esposte dal Sig. Co-
usin, in «La Scienza e la Fede» 4 (1842) pp. 161-182, e di BARTOLOMEO D’AVANZO, Dé’ profe-
#i in Francia al secolo XIX, in «La Scienza e la Fede» 14 (1847) pp. 5-19; 16 (1848) pp. 38-47,
89-108.

24 MARET, Saggio sul panteismo, cit., p. 159.

24



Non & nemmeno a dirsi dell’abuso che si fa, nel contesto di questa vi-
sione apocalittica della filosofia moderna, dell'accusa di panteismo. Lo
sottolinea espressamente, con chiara allusione anche a Maret, il cousinia-
no Francisque Bouillier.

«On sait» — egli dice — «quel abus incroyable il a été fait, de nos jours,
de l'accusation du panthéisme. Nul systéme contemporain soit dans la phi-
losophie allemande soi dans la philosophie francaise wa eu la fortune d’y
échapper. I semble & voir comment on en use, quune telle accusation ne
suffit & elle-méme et se passe de toute discussion. Dans larsenal des enne-
mis de la philosophie, le panthéisme a pris la place que tenait autrefois ['a-
théisme. Cest aujourd hui le mot qui exprime en raccourci tous les mau-
vais vouloirs, toutes les haines contre la philosophie; cest le mot & l'aide du-
quel on espére faire courir sus & la philosophie et aux philosophes»®.

Non sono solo i tomisti a distinguersi per foga reazionaria. Quanto
pitt la curva della cultura napoletana avanzata inclina al razionalismo,
tanto pitt facilmente si realizza per contraccolpo, sul lato opposto, I'uni-
ficazione tattica e strategica delle controtendenze, la costituzione di un
fronte unitario antipanteista. Fronte che dal Collegio di San Sebastiano
dei Gesuiti e dai compilatori della «Biblioteca Cattolica» si estende sino
a comprendere — non senza suggestioni di Rosmini e del primo Giober-
ti, entrati proprio ora in circolazione a Napoli, come fieri, irrinunciabili
e per questo lato concordi e applauditi paladini della campagna antipan-
teistica — molti cattolici di formazione indipendente, come il barone Vin-
cenzo De Grazia, i seguaci della dottrina scozzese del senso comune e del
cosiddetto eclettismo italiano, e tutti coloro che direttamente o indiret-
tamente si richiamano al tardo coscienzialismo, dominante specialmente
nell’insegnamento universitario di Pasquale Galluppi.

4. Il fallimento della rivoluzione e la restaurazione del tomismo
Con il 1848 termina un importante capitolo di storia della cultura

meridionale, perché finisce il primo hegelismo e si avvia una reazione
pitt dura da parte del governo. Per quanto attiene alle vicende interne

25 FRANCISQUE BOUILLIER, Théorie de la raison impersonelle, Joubert, Paris 1844, p. 270.

25



successive a quella data, la prassi della reazione si annunzia come pro-
seguimento e aggravamento fino ai limiti estremi dell’oscurantismo.
Assume forme sempre pill pronunziate e macroscopiche la dinamica
dei fenomeni negativi: Iisolamento di Napoli dal resto della Penisola e
dall’Europa, il rallentamento o la stasi del progresso civile e 'accentua-
zione degli squilibri nei rapporti economico-sociali, il processo di ri-
pristino dell’assolutismo, I'intolleranza ideologica, 'atmosfera generale
di diffidenza e di sospetto verso la cultura, la ripresa degli arresti, delle
condanne e delle perquisizioni, le vessazioni della polizia, la violazione
dei diritti di liberta. Sul piano istituzionale si registra la preponderanza
ecclesiastica, che a un certo punto si estende sino all’esercizio di con-
trollo sulla scuola e sulla vita civile e culturale del Regno?®.

Come fatto specifico e determinante per la caratterizzazione dello
stato della filosofia nella reazione, si coglie 'innalzamento delle corren-
ti del cattolicesimo oltranzista a livello di cultura ufficiale. Ora non si
ha pit1, come negli anni precedenti, solo concordanza o coincidenza di
obiettivi, sancita dal reciproco appoggio esterno, ma piena, assoluta e
realizzata compenetrazione tra cattolicesimo oltranzista e cultura uffi-
ciale. Cid permette ai gruppi cattolici, rimasti incontrastati padroni del
campo, di intensificare sino a un grado estremo i loro assalti contro
ogni forma di liberalismo. Il mercato librario & invaso da testi di apo-
logetica e dogmatica religiosa, da manuali e catechismi a intento edifi-
cante o polemico, da libelli di chiaro tono provocatorio, che per la lo-
ro intolleranza suscitano sdegno all’estero?”.

26 Circa le indicazioni bibliografiche generali sul periodo si ricordano solo i titoli di alcu-
ni lavori classici: MATTEO MAZZIOTTI, La reazione borbonica nel Regno di Napoli. Episodi dal
1849 4l 1860, Soc. Dante Alighieri, Milano-Roma-Napoli 1912; ANTONIO SALADINO, Lz cri-
si della pubblica amministrazione alla vigilia del crollo del Regno delle Due Sicilie, in «Archivio
Storico per le Province Napoletane» 67 (1959) pp. 303-323.

%7 Spicea il caso clamoroso del Catechismao filosofico, uscito anonimo nel 1850 in due diverse
edizioni, una delle quali con la dicitura «ad uso delle scuole inferiori», ripreso duramente in In-
ghilterra da Gladstone (Lettere al conte di Aberdee, lett. 11, 14 luglio 1851, in BONAVENTURA ZUM-
BINI, WE. Gladstone nelle sue relazioni con [Tralia, Gius. Laterza & Figli, Bari 1914, pp. 279-285).
1l Carechismo, che Gladstone riteneva erroneamente opera di un ecclesiastico alla testa del Con-
siglio della Pubblica Istruzione, era in realta un «vecchio opuscolo» del conte Monaldo Leopardi,
gia ristampato con qualche leggera modifica nel 1837 da monsignor Angelantonio Scotti, ma al-
lora riedito da un «ottimo Gesuita», «senza che il governo ne abbia conosciuto nulla, e meno au-
torizzata la diffusione». Cfr. «La Scienza e la Fede» 22 (1851) pp. 191-192.

26



I principali centri di irraggiamento di questa controffensiva cattoli-
ca passata a rango ufficiale sono, insieme all’Universitd, il Collegio dei
Teologi, gli ordini religiosi dei Gesuiti e dei Domenicani, i compilato-
ri della «Biblioteca Cattolica», che si incaricano variamente dell’edizio-
ne o riedizione di opere come quelle di Maret, Balmes, Nicolas, o di te-
sti come il Compendio della storia della filosofia di De Salinis e De Scor-
biac (riedito per la quarta volta con un’appendice di Nunzio Signoriel-
lo Sul movimento filosofico moderno); per tacere della indefessa operosi-
ta di periodici come «La Scienza e la Fede» e «La Civiltd Cattolica»,
nuovo organo dei Gesuiti napoletani.

Il contenuto stesso dell’'insegnamento viene ricondotto entro canali
obbligati. Provvedono specificamente a questo compito, in filosofia, le
sanseveriniane Questioni di logica ¢ metafisica nei loro rapporti colla dot-
trina cattolica®®, a cui devono rispondere gli aspiranti professori ¢ la cui
forma interrogativa & ovviamente retorica. Gia dal semplice elenco del-
le Questioni si constata come riemergano tutte le tesi intorno a cui ave-
va fatto perno la rabbiosa campagna antipanteistica precedente al "48.
Limmediata liquidazione di Kant come «la personificazione pit1 alta del-
lo scetticismo»??, I'identificazione di scettici e idealisti come quelli che
si somministrano reciprocamente «ogni maniera di sofismi contro la ve-
rita de’ sensi», e poiché gli idealisti in maggioranza «professano un ma-
nifesto panteismo», anche quella di scettici e panteisti*?, con il risultato
che confutare lo scetticismo diventa tutt’uno con il confutare i sistemi
filosofici postkantiani: I'«ultrakantismo» di Fichte, il naturalismo di

28 Se ne pud vedere il testo in appendice al volume di ZAz0, Listruzione pubblica e priva-
ta, cit., pp. 312-316, e al saggio di PASQUALE ORLANDO, /! neotomismo a Napoli e Gaetano San-
severino, in «Asprenas» 9 (1962) pp. 300-303, poi ristampato in ID., I/ tomismo a Napoli nel sec.
XIX. La scuola del Sanseverino, 1: Fonti e documenti, Libreria Editrice Vaticana, Roma 1968, pp.
35-38. Gli articoli di GAETANO SANSEVERINO, Sulle quistioni di logica e metafisica, apparsi in
«La Scienza ¢ la Fede» 19-26 (1850-1853), ebbero un’edizione completamente rifatta in volu-
me, con il titolo / principali sistemi della filosofia sul criterio discussi con le dottrine de’ santi Pa-
dri e de’ Dottori del medio evo, All'uffizio della Biblioteca Cattolica, Napoli 18582,

29 MICHELE BALDACCHINI, Dello scetticismo. Trattato, Stamp. del Vaglio, Napoli 1851, p.
183.

30 GAETANO SANSEVERINO, Institutiones logicae et metaphysicae, 1, Neapoli, Tip. V. Manfre-
di, 1851, pp. 170 ss., 311 ss.; ID., Sulle quistioni di logica e metafisica, 11: Lidealismo nei suoi
rapporti con la fede, in «La Scienza e la Fede» 21 (1851) pp. 297-338, 513-554.

27



Schelling, lo spinozismo e il nichilismo di Hegel??, e lo stesso eclettismo
francese, per la stretta consonanza di certe sue teorie (come la teoria del-
la «ragione impersonale» di Cousin e Bouillier) con il panteismo32. So-
lo che, essendo divenuto ora il socialismo, dopo i moti popolari del 48
e la proclamazione anche a Napoli dei primi scioperi, il vero nuovo ne-
mico da battere, ecco il bersaglio spostarsi dall’analisi dell’esperienza del-
le dottrine razionalistiche in sé allo smascheramento delle conseguenze
e degli effetti sociali che tali dottrine avrebbero in quanto utopie. E co-
involta nella polemica risulta anche I'altra importante matrice ideologi-
ca della rivoluzione, la filosofia di Gioberti, posta ormai tendenzial-
mente sullo stesso piano del razionalismo tedesco33.

Secondo una tesi largamente accettata e divulgata, il razionalismo
non costituirebbe altro che I'ultimo degenere frutto di quel corso di
cultura che, muovendo dal protestantesimo e passando attraverso I'Il-

31 Cfr. VINCENZO DE GRAZIA, Discorsi su la logica di Hegel e su la filosofia speculativa, 1,
Tip. Flautina, Napoli 1850; MICHELE BALDACCHINI, Della filosofia dopo Kant, Stamp. del Va-
glio, Napoli 1854, pp. 12-31; GIOVANNI BATTISTA SAVARESE, Introduzione alla storia critica del-
la filosofia dei Santi Padri, Stamperia al Vico Freddo alla Pignasecca, Napoli 1856. Un vero e
proprio addestramento alla lotta contro Hegel e il razionalismo impartisce Sanseverino nella
scuola del Liceo Arcivescovile, come documentano le pubbliche dispute di filosofia di Salvato-
re Calvanese (1853) e di Giuseppe Prisco (1855) secondo il tesario edito da ORLANDO, // to-
mismo a Napoli, cit., pp. 93-103, e I'edizione a stampa delle tesi discusse da Giuseppe Prisco,
Saggio di filosofia nel Liceo Arcivescovile di Napoli, Tip. Arcivescovile, Napoli 1855, su cui si ve-
da il commento di GIOVANNI BATTISTA SAVARESE, in «La Scienza e la Fede» 20 (1855) pp. 51-
70, e la Bibliografia del Card. Giuseppe Prisco, a cura di PASQUALE ORLANDO, in «Aquinas» 7
(1964) pp. 88-91, poi in ID., Il tomismo a Napoli, cit., pp. 199-202.

32 Cfr. SANSEVERINO, Institutiones logicae, cit., 1, pp. 219 ss.; Esame della teorica della “ra-
gione assolura”, in «La Scienza e la Fede» 23 (1852) pp. 319 ss.; BALDACCHINI, Della filosofia
dopo Kant, cit., pp. 42-46; NUNZIO SIGNORIELLO, Su/ movimento Jilosofico moderno, in appen-
dice a LOUIS ANTOINE DE SALINIS - BRUNO DOMINIQUE DE SCORBIAC, Compendio della storia
della filosofia, Biblioteca Catrolica, Napoli 1853%, pp. 303-306.

33 Cfr. particolarmente DE GRAZIA, Discorsi su la logica di Hegel, cit., pp. 166 ss.; MATTEO
LIBERATORE, Elementi di filosofia, Tip. del Fibreno, Napoli 18522, pp. 377-400, 444-449; Sa-
VARESE, Introduzione alla storia critica, cit., pp. 298 ss.; SANSEVERINO, 7 principali sistemi della
filosofia, cit., pp. 418-603. Viene condannata la spregiudicatezza delle Postume, dove Gioberti
— scrive Sanseverino — «ha propugnati apertamente e recati in brevi e lucide formule molti er-
rori, che ne’ primi [lavori] avea covertamente seminati» (i, p. 353). Sugli esiti della vicenda
giobertiana cfr. LUCIANO MALUSA e MAURO LETTERIO, Cristianesimo e moderniti nel pensiero
di Vincenzo Gioberti. Il Gesuita moderno al vaglio delle congregazioni romane, 1848-1852. Da
documenti inediti, Franco Angeli, Milano 2005.

28



luminismo e la grande rivoluzione, culminerebbe appunto con la cele-
brazione della potenza della ragione nella teoria di Hegel («la teoria ri-
voluzionaria sollevata alla sua pili alta possanza», come la definisce Ni-
colas) e, ancora oltre Hegel, nel sistema socialista e comunista, i cui ca-
pisaldi teorici resterebbero in fondo i medesimi di Hegel: «La dottrina
del progresso continuo,» — scrive sempre Nicolas — «la legittimazione
de’ malvagi appetiti, lo spogliarsi della materia, il cammino di Dio nel-
la umaniti tra le rovine di tutte le instituzioni sociali; in una parola
[...] il panteismo»®4. I neotomisti insistono, per Gioberti, su argomen-
ti affini, che ciot la pretesa della sua dottrina di esautorare il potere po-
litico «nelle proprie appartenenze, assoggettandolo ai capricci della ple-

be», rivela anch’essa «ur’influenza del principio protestantico»”.

5. Tendenze della restaurazione tomistica

Questa tendenza all’antirazionalismo occupa un posto preminente
nella restaurazione del tomismo a Napoli. Ma significa cid realmente la
dissoluzione di ogni concetto di ragione? O non ¢ piuttosto, questa, so-
lo una faccia della medaglia, dietro cui si cela I'altra, meno visibile, ma
non meno importante, della impostazione di un programma filosofico
alternativo al razionalismo moderno, che presuppone e racchiude in sé,
come tale, un’altra filosofia, un altro concetto di ragione?

Non c’¢ alcun dubbio, intanto, che la delicata situazione venutasi a
creare in seguito all’acutizzarsi dei contrasti ideologici postquarantotte-
schi pone i teorici della reazione di fronte a nuovi e seri problemi di
metodo. Il faticoso e precario equilibrio raggiunto in passato circa il
metodo, con I'espediente di arrestare capziosamente a un punto medio
le continue oscillazioni avanti e indietro fra psicologismo e ontologi-
smo, ora non basta pilt: occorre una presa di posizione definitiva verso
entrambi questi metodi.

34 JEAN-JACQUES AUGUSTE NICOLAS, Del protestantesimo e di tutte le eresie nella loro atti-
nenza col socialismo, Biblioteca Cattolica, Napoli 1852, pp. 192 € 197.

35 MATTEO LIBERATORE, Razionalismo politico della rivoluzione italiana, in La Civilea Cat-
tolica» 1 (1850) I, pp. 53-73; ID., Della conoscenza intellertuale, 1, Tip. del Fibreno, Napoli
1858, pp. 83-84 e 434-439.

29



Psicologismo e ontologismo cadono nell’'unilateralitd di accentuare,
ciascuno, un lato soltanto del corretto procedimento di ricerca. Per evi-
tare, dal primo lato, le secche del sensismo e, dal secondo, I'astrazione
dell'intuito ¢ invece necessario riporsi sulla via di un metodo sperimen-
tale, che, collocandosi a mezzo tra le pretese di entrambi, lasci alle loro
rispettive fonti gnoseologiche primarie, coscienza empirica e ragione, sol-
tanto cid che compete realmente loro per essenza. Ora, tale metodo ¢ il
medesimo da sempre in uso presso la tradizione della filosofia scolastica.
Da qui la proposta di un ritorno a quell’antico magistero e di una re-
staurazione in tronco della «metafisica cristiana» nel senso del tomismo.
Da qui 'avvio, a Napoli, durante questo periodo, di un orientamento
neotomistico, che, preparato negli anni immediatamente precedenti,
specie dal 1846 in avanti, quando Sanseverino, De Grazia, Liberatore
ecc. si impegnarono per la prima volta a fondo nella lettura di san Tom-
maso d’Aquino, e rafforzato da un’abbondante circolazione di testi to-
mistici o informati allo spirito tomistico (come la riedizione completa,
corretta e accresciuta del Saggio teoretico di diritto naturale di Luigi Tapa-
relli d’Azeglio, I'edizione napoletana delle Opere di Gioacchino Ventura,
la traduzione di quasi tutti i testi principali di Balmes), prende ora sta-
bilmente piede in veste di «filosofia ortodossa» della reazione.

Tomismo, «metafisica cristiana», «filosofia ortodossa» (o anche «fi-
losofia fondamentale» o di «pura osservazione”, come la chiama alter-
nativamente De Grazia) tendono a identificarsi. «Non sard di grande
utilita il far procedere la filosofia di osservazione con prendere a guida
le tracce impresse dall’Aquinate?», si era chiesto nel 1847 De Grazia, a
cui gia allora sembrava «non lasciar dubbio, che fin dal XIII secolo i
principii fondamentali della pura filosofia di osservazione erano inse-
gnati e fermamente difesi»*®. All'altezza della reazione Iinterrogativo si
muta in programma: «E forza ritornare sulle importanti vedute della fi-
losofia anteriore al periodo moderno; e allora impareremo a valutare
quanto di prezioso ci aveva essa tramandato»?”. Soltanto De Grazia,

36 VINCENZO DE GRAZIA, La veriti dell'intimo senso ¢ il “dato” della filosofia prima. Conse-
guenze per la morale e la religione, in «Pontano» 1 (1847) pp. 64-71, qui p. 67.

37 VINCENZO DE GRAZIA, Prospetto della filosofia ortodossa, Tip. Flautina, Napoli 1851, p-
XXXIII.

30



Sanseverino, Liberatore e i loro discepoli scorgono una via di uscita dai
falsi dilemmi metodologici fra psicologismo e ontologismo, fra empiri-
smo e razionalismo. La teoria della conoscenza poggia su principi in-
sieme empirici e razionali. Lempirismo ¢ salvaguardato dal fatto che
punto di partenza materiale del conoscere (causa materiale) resta I'os-
servazione sperimentale e il «fatto di coscienza». Ma poiché formal-
mente vale il principio per cui il passaggio dall’'universale si attua in vir-
tl di un atto della nostra potenza intellettiva, della nostra ragione (cau-
sa formale), quest’'ultima conserva altresi — in contrasto con I'asserto dei
coscienzialisti — tutta la sua (relativa) indipendenza di fronte alla co-
scienza e si innalza sino ad astrarre dal fantasma sensibile dell’oggetto
di esperienza, che la coscienza le presenta, I'essenza in esso contenuta,
la specie universale, I'idea. Universalith — si intende — puramente logi-
ca, la quale «in niente muta l'obiettiva ragione della cosa che si con-
templa», non ciot¢ I'idea come semplice forma soggettiva della coscien-
za, ma come quella forma che ¢ ’essere stesso direttamente appreso
dall’intelletto». Molto in sintesi, il fatto che esperienza e ragione si con-
giungano reciprocamente fra loro nel processo della genesi delle idee sta
in rapporto con la natura stessa di questo processo, che & di volta in vol-
ta analitico o ascensivo (dall’esperienza alle idee) e sintetico o dedutti-
vo (dalla ragione, dai principf assoluti agli oggetti di esperienza), e che
ha come suo proprio epicentro e come spiegazione del suo duplice fon-
damento «la natura composta dell'uomo».

La struttura della «metafisica cristiana» si presenta con la nota di una
totalith immobile in sé conclusa. Nessun ulteriore progresso storico pa-
re infirmarla né modificarla essenzialmente; modifiche essenziali, di
struttura, sono da essa escluse. Rimane, s, aperta la via di un aggior-
namento e riadattamento interno al tomismo in rapporto alle singole
scienze, ma cid solo in quanto essi riguardino « tratti parziali, non le

38 Per questi tratti di gnoseologia tomistica cfr. DE GRAZIA, Prospetto della filosofia ortodos-
sa, cit., pp. 87 ss.; SANSEVERINO, Institutiones logicae et metaphysicae, cit., pp. 91 ss.; LIBERATO-
RE, Elementi di filosofia, cit., pp. 400-414. Per una visione sintetica cfr. GEORGES VAN RIET, LE-
pistémologie de la connaissance dans lécole thomiste contemporaine, Institut Supérieur de Philo-
sophie, Louvain 19502, ma specificamente su Sanseverino cfr. PASQUALE ORLANDO, / proble-
ma critico-gnoseologico in Gaetano Sanseverino, in «Aquinas» 11 (1968) pp. 340-377; 12 (1969)
pp- 300-334; 14 (1971) pp. 133-162.

31



linee generali del disegno; le quali non possono ricevere il pitt lieve can-
giamento, senza venirne snaturate le idee»??. Pitt in generale il progres-
so filosofico ha a che fare solo con I’«analisi», con il chiarimento e il
maggior dominio dei nostri mezzi di conoscenza e delle forme della ri-
flessione, non incidendo mai, per nessun motivo, sul contenuto di ve-
ritd della realtd oggettiva. Il progresso non altera la verita; questa sta e
non si fa. Se venisse fatta, perderebbe i suoi tratti di immutabilita, ne-
cessitd, infinitd, indipendenza dalle condizioni spazio-temporali e dalla
coscienza. Corrispettivamente 'assunto della filosofia ¢ la scoperta —
non la produzione — della verita, e la sua piti appropriata qualifica ¢,
perciod, quella di filosofia del riconoscimento’. Di fronte alla fissa, ri-
gida, inalterabile oggettivita del mondo, prodotto dalla mente divina,
'uomo (il filosofo) ha solo il rango subordinato di spettatore o produ-
ce al massimo come causa seconda.

6. Laffermazione del pensiero positivistico

Mentre i neotomisti sembrano assaporare il trionfo sull’hegelismo,
il compimento dell'Unita d’Italia smantella il sistema accademico di
potere sostenuto dai Borbone, portando al governo proprio gli esuli na-
poletani, i cui orientamenti politici si sono nutriti del pensiero hege-
liano. Laffermarsi e il consolidarsi dell'ideologia di questo gruppo (De
Meis, Spaventa, De Sanctis ecc.) non impedisce, tuttavia, la nascita di
una generazione positivistica, che, cresciuta cronologicamente a ridos-
so di quella hegeliana, si sviluppa intellettualmente dopo il 1870 e po-
liticamente si ancora al nesso fra sviluppo delle scienze e sviluppo tec-
nico-industriale, a cui guarda con simpatia e ottimismo 'Ttalia di fine
XIX secolo®!. In termini sociologici, infatti, il positivismo sembra of-

39 DE GRraZIA, Prospetto della filosofia ortodossa, cit., p. 571.

40 [;, pp- 91-92. Sulla radicale affermazione dell’immutabilita del vero cfr. anche MARET,
Saggio sul panteismo, cit., p. 68, e GAETANO SANSEVERINO, Obbiettiviti e immutabiliti del ve-
70, 0 sia esame delle teoriche della veriti relativa e progressiva, in «La Scienza e la Fede» 29 (1855)
pp. 28-45, 105-131.

41 Cfr. ALBERTO ASOR ROSA, La cultura, in Storia d’Ttalia, coordinata da RUGGIERO RO-
MANO e CORRADO VIVANTL IV/2: Dall’Uniti a oggi, G. Einaudi, Torino 1975, pp. 879-880.

32



frire una chiave di lettura formidabile della realtd napoletana, almeno
di quella parte che la letteratura veristica del periodo, da Francesco Ma-
striani a Edoardo’ Scarfoglio, porta alla ribalta del dibattito culturale,
che a parere di qualche studioso sfugge alla scuola hegeliana®2.

Il positivismo veste abiti pedagogici e politici, ma sul piano della
speculazione manca di profondity. E proprio il carattere teoricamente
non approfondito, ma piuttosto di contrasto con I'hegelismo della do-
minante politica liberale, che limita il positivismo alle scienze sociali,
applicando i metodi propri delle scienze della natura alle scienze mora-
li, immaginando cosi di superare I'idealismo, di cui si sono pur nutriti
i primi positivisti (Pasquale Villari, Niccola Marselli43, Andrea Angiul-
1i%4), tutti appartenenti alla diaspora intellettuale napoletana®.

Sulla scorta del darwinismo la scienza viene messa sugli altari. Il po-
sitivismo s'impatta con le scienze specialistiche: la biologia e la medici-
na innanzitutto. A Napoli, difatti, il positivismo ¢ introdotto da Salva-
tore Tommasi, I'illustre clinico che, dopo il ritorno a Napoli, si fa al-
fiere del darwinismo in Italia con la prolusione accademica del 1866,
dall’incisivo titolo, vagamente echeggiante noti scritti ecclesiastici di
poco precedenti®®, I/ naturalismo moderno, subito riconosciuta come

42 Cfr. MARYSE JEULAND-MEYNAUD, La Ville de Naples aprés l'annexion (1860-1915). Essai
d'interprétation historique et littéraire, Editions de 'Université de Provence, Aix-en-Provence
1973, p. 626.

43 Cfr. FRANCESCA R1270, I/ positivismo italiano e il suo ideale di conoscenza storica. Pasquale
Villari e Nicola Marselli, in «Atti dell’Accademia Peloritana. Classe di lettere, filosofia e belle
arti» 54, n.s. 15 (1977-1978) pp. 336-378.

44 Cfr. ALESSANDRO SAVORELLI, Positivismo a Napoli. La metafisica critica di Andrea An-
giulli, Morano, Napoli 1990.

45 Cfr. EUGENIO GARIN, 1/ positivismo italiano alla fine del secolo XIX fra metodo e concezio-
ne del mondo, in «Giornale Critico della Filosofia Italiana» 59 (1980) pp. 1-27, riedito in ID.,
Tra due secoli. Socialismo e filosofia in Italia dopo I'Uniti, De Donato, Bari 1983, pp. 65-89. Sui
rapporti tra hegelismo e positivismo cfr. GUIDO OLDRINI, Napoli e i suoi filosofi. Protagonisti,
prospettive, problemi del pensiero dell’Ottocento, Franco Angeli, Milano 1990.

46 Cfr. CARLO M. CURCI, La natura e la grazia. Discorsi sopra il naturalismo moderno detti
in Roma nella quaresima del 1865, 2 voll., Tip. e Lib. Poliglotta De Propaganda Fide — Tip. e
Lib. Pontificia Pietro di G. Marietti, Roma-Torino 1865; BARTOLOMEO D’AVANZO, Sl natu-
ralismo moderno e sue precipue tristi conseguenze. Istruzione pastorale di Mons. Vescovo di Calvi e
Téano, Amministratore apostolico di Castellaneta [1865], in «La Scienza e la Fede» 60 (1866) pp.
225-247, 313-329.

33



un manifesto del positivismo italiano, nutrito di filosofia, ricerca scien-
tifica e pratica medica, in un intersecarsi concettuale che condiziona
largamente la cultura dei primi decenni unitari’. Nel Mezzogiorno,
tuttavia, malgrado il clamore suscitato dalle posizioni di Tommasi, che
sembrano influenzare anche I'ultimo De Sanctis?3, il positivismo e il
darwinismo non trovano un’adeguata elaborazione originale né sul pia-
no della speculazione né su quello della ricerca scientifica applicata.
Le novita del pensiero positivistico, ancorché poco incisive, impri-
mono un senso di ottimismo alla vita sociale e sembrano far abbando-
nare del tutto i tradizionali orientamenti della cultura napoletana otto-
centesca, come avvertito dai pil accorti. «Lo spirito pubblico» — rileva-
va Alessandro Chiappelli — «si cangia oramai rapidamente da una ge-
nerazione all’altra. Chi ha vissuto la sua giovinezza dopo il 1870, sa be-
ne come e quanto l'orientamento della critica e della cultura sia cam-
biato da quelli anni ad oggi. Cio che in altri secoli non avveniva, & av-
venuto in questo: che gli uomini dell’'ultima generazione possono guar-
dare come dal di fuori 'opera delle generazioni precedenti; poiché lo
spirito storico, che colora di sé tutta la cultura del secolo, aiuta effica-
cemente codesta indagine retrospettiva»??. La «vecchia metafisica delle
entitd ideali», per usare un’espressione dell’anziano De Meis*?, & con-
trastata dal positivismo e sembra non avere altro da dire neppure nelle
vesti del nuovo hegelismo. Da qui la battaglia ingaggiata dalle varie mi-

47 Cfr. SALVATORE TOMMASI, I/ naturalismo moderno. Discorso accademico letto il 15 no-
vembre del 1866 in occasione della inaugurazione degli Studi della R. Universita di Napoli, Fi-
breno, Napoli 1866 [estratto dall’«Annuario della R. Universita degli Studi per 'anno scolasti- -
co 1866-1867»]. Su Tommasi cfr. RAFFAELE COLAPIETRA, Per la biografia di Salvatore Tomma-
57, con un intervento di FERDINANDO D1 ORIO, Libreria Colacchi, UAquila 2004. Sul conte-
sto cfr. MAURIZIO MARTIRANO, I/ senso del concreto. Contributo ad una storia della cultura na-
poletana tra Ottocento e Novecento, Rubbettino, Soveria Mannelli 2003, pp. 81-82.

48 Cfr. GIOVANNI LANDUCCI, De Sanctis, la scienza e la cultura positivistica, in Francesco De
Sanctis nella storia della cultura, a cura di CARLO MUSCETTA, I, Laterza, Bari 1984, pp. 1853-
236. Cfr. pure RICCARDO SCRIVANO, De Sanctis tra idealismo e positivismo, e GIORGIO LUTI, De
Sanctis e Darwin, in De Sanctis e il realismo, I, Giannini, Napoli 1978, rispettivamente pp. 153-
176 e pp. 249-270.

49 ALESSANDRO CHIAPPELLL, Vaci del nostro tempo. Saggi sociali, Sandron, Milano-Palermo-
Napoli 1903, p. 5.

50 CaMILLO DE MEIS, Darwin e la scienza moderna. Discorso per la solenne inaugurazione
degli Studi nella R. Universitis di Bologna, Tip. Monti, Bologna 1886, p. 32.

34



nori forme di neospiritualismo e dal neotomismo, rinvigorito dalle in-
dicazioni dell’enciclica Aeterni Patris di Leone XIII°!, contro I'imma-
nentismo.

Il neotomismo, che assume un atteggiamento radicalmente antimo-
derno®2, continua a porsi in maniera polemica sul piano speculativo e
intransigente su quello politico, percorrendo due binari paralleli: da
una parte, 'antihegelismo, di cui fu campione il futuro cardinale Giu-
seppe Prisco®3, e, dall’altra, 'antidarwinismo, il cui pilt sicuro antago-
nista fu l'altro futuro cardinale, il giovane Gennaro Portanova®?, che
contro il dilemma retorico di Salvatore Tommasi: «o evoluzione o mi-
racolo», con cui chiudeva una commemorazione accademica di Dar-
win?>, diede alle stampe un pamphlet particolarmente fortunato in am-
bito cattolico’®. Ma I'antidarwinismo di Portanova, come del resto
Pantipositivismo di tanta parte della cultura cattolica di fine Ottocen-

51 Sulla recezione napoletana del documento cfr. UGO DOVERE, Lenciclica “/Eterni Patris”
e la stampa periodica napoletana, in «Campania Sacra» 10 (1979) pp. 176-206.

52 Cfr. FRANCESCO TRANIELLO, Cultura ecclesiastica e cultura cattolica, in Chiesa e religiosi-
ta in Italia dopo I'Uniti (1861-1878). Atti del quarto Convegno di storia della Chiesa. La Men-
dola, 31 agosto - 5 settembre 1971, 11/2: Relazioni,Vita e Pensiero, Milano 1973, pp. 22-25;
Chiesa e pensiero cristiano nell Ottocento: un dialogo difficile, a cura di LUCIANO MALUSA e PAO-
LO DE LucIa, Brigati, Genova 2001. =

53 Cfr. Uco DOVERE, Neotomismo e idealismo. Ricerche sulla cultura filosofica napoletana
dell’Ottocento, in «Asprenas» 28 (1981) pp. 77-87.

54 Cfr. GENNARO PORTANOVA, Errori e delirii del darwinismo, Tip. degli Accattoncelli, Na-
poli 1872 [rec. di FRANCESCO D’ORSI in «La Scienza e la Fede» 85 (1872) pp. 401-403]; ID.,
Sulla distinzione della fisiologia dalla psicologia e sulle mutue loro attinenze, in «La Scienza e la
Fede» 96 (1875) pp. 284-306; ID., Gli evoluzionisti e la morale. Discorso letto all’Accademia. di
Religione Cattolica nella pubblica adunanza del 31 Marzo 1881, Tipografia dei Fratelli Monal-
di, Roma 1881, edito pure in «La Scienza e la Fede» 122 (1881) pp. 283-313, 353-368.

55 Cfr. SALVATORE TOMMASI, Carlo Darwin, Vallardi, Napoli 1882.

56 Cfr. GENNARO PORTANOVA, Evoluzione e miracolo, in «La Scienza e la Fede» 126 (1882)
pp- 414-452, poi in volume con il titolo: Evoluzione e miracolo. Esame critico della formola: O
Levoluzione o il miracolo fatto all’Accademia napolitana di S. Tommaso d’Aquino nella pubblica
tornata del 30 giugno 1882, Tipografia Editr. degli Accattoncelli, Napoli 1882. Per la valuta-
zione del saggio, su diversi e opposti fronti, cfr. PASQUALE GIUSTINIANI, Gennaro Portanova: le
ragioni di un creazionista in pieno evoluzionismo darwiniano, in Atti dell’'VIII Congresso tomisti-
co internazionale, 11: L'enciclica Aeterni patris: significato e preparazione, Pontificia Accademia di
S. Tommaso e di Religione Cattolica - Libreria Editrice Vaticana, Roma-Citta del Vaticano
1981, pp. 362-383, e GUIDO OLDRINI, L'Ottocento filosofico napoletano nella letteratura dellul-
timo decennio, Bibliopolis, Napoli 1986, p. 211.

35



to, & prevalentemente apologetico, indiretto sostenitore di un’apriori-
stica difesa della cosmogonia biblica®”.

7. La politica dei cattolici nella Napoli di fine Ottocento

Sebbene a fatica, i fermenti politici della Napoli post-unitaria rag-
giunsero anche il mondo cattolico influenzandone gli orientamenti po-
litico-culturali e le scelte sociali. Il 1872, in particolare, segna una svol-
ta importante, perché, seguendo I'esempio dell'Unione Romana®8, i
cattolici per la prima volta, dopo dodici anni di astensione, si organiz-
zano per le elezioni amministrative e si espongono, con la cosiddetta
«lista del cardinale», in una competizione elettorale in aperta opposi-
zione a liste liberali, ottenendo un notevole successo con un program-
ma esclusivamente amministrativo. |

La vittoria elettorale — com’¢ naturale — doveva destare non poche spe-
ranze in coloro che fino ad allora erano rimasti in attesa nell'ombra, e do-
veva incoraggiare in modo particolare i conservatori catrolici, che da quel
risultato erano indotti a trarre un significato politico: se si era riusciti a ot-
tenere la maggioranza mobilitando i cattolici per una buona e onesta am-
ministrazione, si sarebbe potuto fare altrettanto per le elezioni politiche.

Nel biennio 1872-1873 la stampa locale documenta chiaramente, in-
sieme al risveglio delle forze cattoliche, anche il loro frazionamento, di-
mostrando come I'euforia del successo avesse messo in moto gruppi in-
dubbiamente impreparati alla vita politica, agitati improvvisamente da ri-
torni di fiamma con speranze tipicamente reazionarie e legittimiste. Ven-
gono alla ribalta, sia pure a livello municipale, uomini fino ad allora vis-
suti nell’ombra o in disparte, come Francesco de Mari duca di Castella-

57 Cfr. TRANIELLO, Cultura ecclesiastica, cit., p. 25. In generale, cfr. pure The Comparative
Reception of Darwinism, edited by THOMAS E GLICK, Austin, London 1974; GIOVANNI LAN-
DUCCL, Intellettuali, credenti, evoluzionisti ed antievoluzionisti nella seconda meté dell’Ottocento e
nei primi decenni del Novecento, in «Il Futuro dell’'Uomo» 10 (1983) n. 4, pp- 28-50.

%8 Cfr. FILIPPO MAZZONTS, L'Unione Romana e la partecipazione dei cattolici alle elezioni, in
«Storia e Politica» 9 (1970) n. 2, pp. 216-258. Sulla posizione dell’opinione pubblica cattolica
cfr. UGo DOVERE, La stampa periodica cattolica a Napoli tra Ottocento e Novecento, in Le rivi-
ste a Napoli dal XVIII secolo al primo Novecento. Atti del Convegno Internazionale. Napoli 2007,
15-17 novembre, a cura di ANTONIO GARZYA, Accademia Pontaniana, Napoli 2008, pp. 75-94.

36



neta®, Francesco Proto duca di Maddaloni®, de’ Torrenteros, il principe
di Bisignano®!, esponenti dell’aristocrazia borbonica, noti legittimisti da
poco rientrati dall’esilio. Essi sotto Ietichetta di cattolici tentano di inse-
rirsi nella vita politica napoletana, fidando sulle loro clientele, sul loro cen-
so ancora cospicuo e su un certo ascendente presso le gerarchie ecclesia-
stiche e presso le varie opere di beneficenza, molto attive a Napoli e qua-
si tutte nelle loro mani. .

Insomma, dal successo del 1872, anziché scaturire un qualificato mo-
vimento cattolico, emersero le forze pilt legate al passato da forti senti-
menti legittimistici®?, particolarmente interessate a problemi di indole
amministrativa, e in modo speciale alla riduzione del deficit di bilancio co-
munale, tenendo lontano, per quanto possibile, la politica dall’ammini-
strazione. Ma anche in questo campo, tanto vicino ai loro interessi, i cat-
tolici napoletani si logorarono e si frazionarono per la prevalenza di inte-
ressi particolaristici di gruppi e clientele, per la mancanza di sicuri criteri
nella scelta dei candidati (affidata spesso a improvvisati comitati elettora-
li), per la defezione frequente di uomini, che, eletti con i voti dei cattoli-
ci, una volta giunti in consiglio comunale, si schieravano dalla parte dei
moderati o con democratici e radicali.

Non si pud negare, comunque, che i cattolici napoletani — come ha
notato Ruggero Moscati — «a differenza dei liberali di destra portavano
nella vita pubblica mentalita e sistemi che sembravano piti moderni, an-
che se non erano assai spesso che la rispolveratura del vecchio paternali-
smo di tipo borbonico, ma comunque erano legati a problemi concreti e
avevano ben diversi agganci con la situazione regionale e locale»®3

59 Cfr. FRANCESCO ZERELLA, Un legittimista meridionale: Francesco de Mari duca di Castel-
laneta, Tip. del Sannio, Benevento 1940. -

60 Cfr. SALVATORE DI GIACOMO, Prefuzione a FRANCESCO PROTO DUCA DI MADDALONI,
Epigrammi, Luigi Pierro, Napoli 1894, pp. 15-30; GIOVANNI DE MATTEO, Brigantaggio e Ri-
sorgimento. Legittimisti e briganti tra i Borbone e i Savoia, A. Guida, Napoli 2000.

61 Cfr. In morte di Luigi Sanseverino principe di Bisignano. 16 novembre 1888, Tip. France-
sco Giannini & Ei, Napoli 1889.

62 Cfi. RENATA DE LORENZO, Clero, legittimismo, ordine pubblico e organizzazione dello Stato nel
Mezzogiorno dopo il 1860, in «Archivio Storico per le Province Napoletane» 100 (1982) pp. 336- 348.

63 Cfr. RUGGERO MOSCATI, 1l Mezzogiorno d’ltalia nel Risorgimento ed altri saggi [1953],
G. D’Anna, Messina 19722 ID., I Borboni d’Italia, Newton Compton Italiana, Roma 1973.

37



Nel primo decennio del pontificato di Leone XIII, per 'opinione
largamente diffusa di un nuovo possibile indirizzo politico da parte del-
la Santa Sede nei riguardi dello Stato italiano, ripresero fra i cattolici
quelle tendenze conciliatoriste e in genere moderate e transigenti, pre-
cedentemente soffocate o avvilite dalla politica di resistenza e di oppo-
sizione perseguita da Pio IX®4. Da I/ moderno dissidio del padre Carlo
M. Curci, del 1878, alle riunioni di casa Campello dell’anno successi-
vo, fino a La conciliazione del padre Luigi Tosti, del 1887, il decennio
¢ tutto pervaso di speranze, di ansie, di tentativi di mediazione fra cat-
tolicesimo e civiltd moderna, fra patria e religione.

I riflessi della mutata atmosfera, di ricerca di cid che univa pili che
di ci6 che divideva i cattolici dallo Stato unitario liberale, influenzaro-
no anche i catrolici napoletani, non tanto sul piano teorico quanto su
quello della lacerante questione della partecipazione alle urne politiche,
sulla quale sia i cattolici legittimisti sia i cattolici filo-papali erano irre-
movibili, almeno ufficialmente, respingendo qualunque avance dei li-
berali moderati e dei conservatori nazionali®.

Nel 1881, il fronte astensionista sul piano politico appare meno rigido
che nel passato a causa del nuovo orientamento assunto in Francia dai cat-
tolici e dai legittimisti, che nell’'adunanza dei congressi cattolici avevano de-
ciso di intervenire alle elezioni politiche in difesa della moralita e della re-
ligione, abbandonando del tutto le precedenti posizioni legittimistiche®®.

64 Cfr. LUCIANO MALUSA, [/ neotomismo e gli orientamenti della politica di Leone XIIT, in I
cattolici e lo Stato liberale nell’etiy di Leone XIII, a cura di ANNIBALE ZAMBARBIER], Istituto Ve-
neto di Scienze, Lettere ed Arti, Venezia 2008, pp- 29-68.

65 Cfr. GIOVANNI M. GRASSI, Clericali, liberali, conservatori nazionali. Studs e dichiarazio-
ni, Tip. Editrice Romana, Roma 1879; STEFANO JACINI, / conservatori e ['evoluzione dei parti-
1 politici in Italia. Considerazioni, G. Brigola e Comp., Milano 1879 [rist. anastatica: Forni,
Bologna 1972]; GABRIELE DE ROSA, / conservatori nazionals, Biografia di Carlo Cantucci, Mor-
celliana, Brescia 1962; ALFREDO CAPONE, Autonomisti meridionals e conservatori nazionali, in
«Archivio Storico per le Province Napoletane» 82 (1964) pp. 308-315; ORNELLA PELLEGRINO
CONFESSORE, Cattolici col papa, liberali con lo Statuto. Ricerche sui conservatori nagionali (1863-
1915), Elia, Roma 1973; FILIPPO MAZZONIS, Per Iz religione e per la patria. Enrico Cenni e i
conservatori nazionali a Napoli e a Roma, Epos, Palermo 1984.

66 Cfr. VINCENZO G. PACIFICI, Le elezioni nell’Ttalia unita. Assenteismo e astensionismo, Edi-
zioni dell’Ateneo & Bizzarri, Roma 1979; ID., Lustensionismo nelle sue prime manifestazioni e
nelle prime elezioni unitarie (1861-1882), in Il voto di chi non vota. Lastensionismo elettorale in
Italia e in Europa, a cura di MARIO CACIAGLI e PASQUALE SCARAMOZZINO, Edizioni di Comu-

38



A Napoli, la questione della partecipazione alla vita politica e dell’asten-
sionismo dei cattolici accompagno a lungo le discussioni dei vari grup-
pi organizzati e non costd poche lacerazioni. La chiarificazione sul te-
ma, iniziata da Carlo del Pezzo®, in pratica altro non portava tra i cat-
tolici napoletani che una differenziazione tra clericali intransigenti da
una parte e conservatori cattolici e nazionali dall’altra. Eppure vi erano
novitd: spazzata via la direzione legittimista del comitato regionale del-
'Opera dei Congressi (per la verith sempre poco incisiva in ambito
campano), il Circolo cattolico per gli interessi di Napoli, fondato nel
1891 da Gianfrancesco Rodino, marchese di Sangineto, «allo scopo di
riunire tutti i cattolici napoletani in una comune e concorde azione per
la difesa degli interessi religiosi e sociali della citta», si rimetteva al la-
voro guardando all’avvenire e abbandonando le vecchie vie8. Bisogne-
ra giungere al 1903, dopo le esperienze del 1898 e della prima Demo-
crazia Cristiana, perché venga posto I'aus-aut ai legittimisti. E sara un
meridionale, don Luigi Sturzo, che aveva compreso quanto danno essi
arrecassero al movimento cattolico, a proporre a Bologna la loro esclu-
sione dall’Opera dei Congressi.

nith, Milano 1983, pp. 127-144; ANDREA CIAMPANI, Orientamenti della Curia romana e dell’e-
piscopato italiano sul voto politico dei cartolici (1881-1 882), in «Archivum Historiae Pontificiae»
84 (1996) pp. 269-324.

67 Cfr. CARLO DEL PEZZO, Dell'intervento dei conservatori cattolici italiani alla vita politica.
Discorso pronunzgiato nell’Associazione napoletana per gl'interessi economici, Stab. Tip. F. Gianni-
ni, Napoli 1879; ID., Una quistione mal posta. Considerazioni sull intervento alle elezioni politi-
che dei conservatori-cattolici italiani, Stab. Tip. E Giannini, Napoli 1882; ID., Sull'opuscolo
“Una quistione mal posta”. Schiarimenti dell autore, Stab. Tip. E. Giannini, Napoli 1883. Sul-
Pautore cfr. Commemorazione del conte Carlo Del Pezzo di Cajanello celebrata dal Circolo catto-
lico per glinteressi di Napoli nella propria sede, Tip. Francesco Giannini e Figli, Napoli 1900;
UGO DOVERE, Del Pezzo Carlo, in Dizionario Storico del Movimento Catrolico in Ttalia 1860-
1980, 111/1, Marietti, Casale Monferrato 1984, pp. 299-300.

68 Cfr. ROBERTO P. VIOLI, Le origini della Democrazia Cristiana a Napoli, in «Giornale di
Storia Contemporanea» 5 (2003) n. 2, pp. 54-76, poi in ID., La formazione della Democrazia
Cristiana a Napoli: agosto 1943 - gennaio 1944, ClioPress, Napoli 2004, pp. 13-50. Cfr. pure
FRANCESCO PARLATI, Commemorazione di Gianfrancesco Rodind, marchese di Sangineto, letta in
Napoli per incarico del Circolo cattolico per gli interessi di Napoli, nel 24 maggio 191 4 nella sala
della Galleria comunale Principe di Napoli, Palermo 1914.

39



8. La formazione ¢ le prime esperienze pastorali di Gennaro Porta-
nova

E su questo complesso e articolato scenario culturale e socio-politi-
co che il giovane Portanova si forma al fianco di uomini che, come lui,
avrebbero poi assunto posizioni di evidenza nella cultura e nella Chie-
sa, negli anni a cavallo fra Ottocento e Novecento: Giuseppe Prisco
(1833-1923), che sarebbe stato cardinale arcivescovo di Napoli; Giu-
seppe Giustiniani (1835-1917), futuro arcivescovo di Sorrento; Salva-
tore Talamo (1844-1932), iniziatore degli studi sociali cattolici in Ita-
lia insieme a Giuseppe Toniolo; Gennaro Aspreno Galante (1843-
1923) e Gioacchino Tagliatatela (1849-1916), che avrebbero rilanciato
gli studi storico-ecclesiastici e avrebbero fondato in Campania quelli di
archeologia cristiana®.

La famiglia di Gennaro Portanova’®, originaria del territorio di
Mercato Sanseverino, si era poi insediata in Irpinia. Il padre, infatti,
Giovanni Camillo, medico chirurgo di Montoro Inferiore, era nato il
15 agosto 1815 a Piazza di Pandola, una localita sui rilievi della valle
solofrana, fra 'agro sarnese e le pendici meridionali dei Monti Picenti-
ni, ai piedi del Monte Salto. Trasferitosi poi a Napoli, il 2 settembre
1841 aveva sposato, nella parrocchia di Santa Maria a Piazza, Marian-
gela Califano”!, scomparsa poco prima che il figlio venisse ordinato sa-

691 legami di stima e affetto fra Portanova e Galante sono documentati da otto lettere, da-
tate tra il 1877 e il 1886, ora presso la Biblioteca della Sezione San Tommaso d’Aquino della
Pontificia Facolta Teologica dell'Italia Meridionale di Napoli, nel Fondo Galante della sezione
manoscritti, relative a pareri scientifici e favori richiesti e offerti scambievolmente, inclusa una
consulenza araldica sollecitata da Portanova per lo stemma episcopale da adottare.

70 Per ulteriori notizie biografiche cfr. MODESTO CATALANO, In morte dell Eminentissimo
Cardinal G. Portanova, in «Rivista di Scienze e Lettere» 9 (1908) n. 1, pp. 161-183; GIOVAN-
NI REGINE, Orazione funebre dell’E.mo Signor Cardinale D. Gennaro Portanova, arcivescovo di
Reggio Calabria, letta in quel Duomo il 28 aprile 1908, Tip. Ed. Pont. M. d’Auria, Napoli 1908;
Commemorazione del Card. Gennaro Portanova, in «Atti dell’ Accademia Napoletana Scientifico
Letteraria “San Pietro in Vincoli”» 2 (1915) n. 1, pp. 35-47; OTTAVIO CAPUTO, I/ Cardinale
Gennaro Portanova, Litotipografia Gutenberg, Lancusi 1992; PASQUALE ORLANDO, 7/ Card.
Gennaro Portanova. Napoli 1845 - Reggio Calabria 1908, in ID., Il Tomismo a Napoli, cit., pp.
265-278, gia apparso in «Aquinas» 6 (1963) pp. 384-403.

71 Archivio della Parrocchia di Santa Maria a Piazza, Libro dei matrimoni, XV, f. 109v.

40



cerdote. Dal loro matrimonio nacquero i figli Gennaro, Giuseppe, che
sarebbe diventato magistrato, Maria, Rosa, Andrea, che sarebbe morto
fanciullo, e un altro fratello, di cui le fonti non hanno conservato il no-
me, uno dei ventitré zuavi pontifici vittime, il 22 ottobre 1867, del-
Iattentato di Monti e Tognetti alla caserma romana Serristori’2. Al bat-
tesimo, Gennaro, nato I'11 ottobre 1845, ebbe anche i nomi di Maria,
Ludovico, Alfonso, Felice, Geltrude. La famiglia abitava all’'ultimo pia-
no del n. 13 del Fondaco delle Zite, tra la via dei Tribunali e il cuore
del rione Forcella’. Nel 1855, all’eta di dieci anni, ricevette il sacra-
mento della cresima dal vescovo ausiliare di Napoli, monsignor Camil-
lo Monteforte’4.

Compi gli studi di base (grammatica, umanita e retorica) presso il
collegio napoletano dei Gesuiti, dove frequentd pure con assiduita la
congregazione di Maria SS.ma Immacolata. Dopo aver studiato etica e
diritto naturale con il sacerdote Leopoldo Ruggiero”” e fisica con il pa-
dre Antonio M. Salvio’®, e aver iniziato gli studi teologici sotto la gui-
da di padre Raffaele Cercia’’, chiese di essere ascritto al clero di Napo-
li (12 gennaio 1863). Con la prima tonsura vesti I'abito ecclesiastico’®
e dal segretario del clero, il canonico Filippo Peluso (T 1890), fu desti-
nato a frequentare gli appuntamenti domenicali per la liturgia animati
dai Lazzaristi presso la Casa dei Vergini,-e quelli settimanali della Con-
gregazione della Conferenza, che si riuniva presso la chiesa parrocchia-

le di San Giorgio Maggiore, affidata alla cura di padre Gaspare de Lui-

72 Cfr. CATALANO, In morte, cit., p. 170.

73 Archivio della Parrocchia di Santa Maria a Piazza, Libro dei battezzati, XXV, f. 23v.

74 Camillo Monteforte (Napoli 1788 - 1875) fu nominato vescovo titolare di Sidonia e au-
siliare dell’arcivescovo di Napoli nel 1849.

75 Leopoldo Ruggiero (Napoli 1821 - Sorrento 1886), regio revisore della stampa e pro-
fessore nel Liceo Arcivescovile, fu nominato arcivescovo di Sorrento nel 1877.

76 Padre Antonio M. Salvio (Napoli 1821 - 1891), gesuita, succedette al padre Giordano
nell’insegnamento di discipline scientifiche nel Collegio di San Sebastiano; pilt tardi fu pure
prefetto agli studi nel Collegio Ecclesiastico di Maria.

77 Padre Raffacle Cercia (Napoli 1814 - 1886), gesuita, fu rettore del Collegio di San Se-
bastiano, dove insegnd teologia; con I'insegnamento privato della teologia si mantenne a Na-
poli durante la dispersione seguita al 1860.

78 Archivio Storico Diocesano di Napoli (ASDN), Segrezeria del clero. Registro delle ordina-
zioni, 51 (1862-1867).

41



se dei Pii Operai”®. In mattinata seguiva il secondo anno di teologia
presso il Liceo Arcivescovile e nel pomeriggio frequentava i corsi di sto-
ria ecclesiastica.

Come documenta il fascicolo personale per il «sacro patrimonio»®?,
segui 'ordinario iter formativo previsto per i chierici napoletani: la co-
stituzione del «patrimonio», il conferimento dei quattro ordini minori
nella cappella del Seminario Urbano dalle mani dell’ex arcivescovo di
Manfredonia, monsignor Vincenzo Tagliatatela8! (18 febbraio 1866),
del suddiaconato nella Basilica di Santa Restituta (27 ottobre 1867),
del diaconato (19 dicembre 1868) e del presbiterato (22 maggio 1869,
festa di Pentecoste) nella Cattedrale dalle mani dell’arcivescovo, il car-
dinale Sisto Riario Sforza®2. Ricevette I'ordinazione sacerdotale con
dispensa di circa cinque mesi dall’etd canonica e di sei mesi di intersti-
zio rispetto alla precedente ordinazione, e cid gli fu concesso per i bril-
lanti risultati conseguiti durante i sei anni di studi teologici, nel corso
dei quali si era distinto come «Principe del Circolo di teologia, primo
Bidello della Congregazione dei Vergini, Bidello della Congregazione
della Conferenza», esercitandosi poi «con varii lavori straordinari nelle
scuole di Teologia, Storia Ecclesiastica e Scrittura». Fu abilitato alla
confessione nel 1873, quando contava ventotto anni; suoi revisori fu-
rono i canonici De Gregorio, d’Amore e Signoriello®. Gli fu guida spi-
rituale il canonico Pasquale Riccio.

Da giovane non godette sempre di buone condizioni fisiche, percio
risiedette spesso, per motivo di ministero pastorale, in luoghi ameni

79 Fu parroco di San Giorgio Maggiore, nei pressi del Duomo, dal 1861 al 1896, animan-
do presso la sua chiesa numerose attivita associative in contatto con 'Opera dei Congressi. Au-
tore fecondo, si distinse per spirito battagliero negli scritti di carattere giuridico e apologetico.

80 ASDN, Fondo Sacra Patrimonia, pandetta I, n. 3972.

81 Vincenzo Taglialatela (Giugliano 1804 - Napoli 1886), sacerdote della diocesi di Aversa,
insegnd a Napoli lingue antiche e orientali presso il Collegio dei Cinesi della Congregazione del-
la Sacra Famiglia. Ordinato arcivescovo di Manfredonia (Siponto) nel 1854, si ritird dall’ufficio
nel 1879 e I'anno seguente, stabilitosi a Napoli, fu traslato alla sede titolare di Bostra. Cfr. GAE-
TANO CAPASSO, Cultura e religiosit ad Aversa nei secoli XVIII-XIX-XX. Contributo bio-bibliogra-
fico alla storia ecclesiastica meridionale, Athena Mediterranea, Napoli 1968, ad indicem.

82 ASDN, Segreteria del clero. Registro delle ordinazioni, 54, alla data (ff.nn.). Non & esatta
I'indicazione di ORLANDO, I/ Card. Gennaro Portanova, cit., p. 265, note 2 € 3.

83 ASDN, Segreteria del clero. Registro dei confessori, 85, alla data.

42



dell’arcidiocesi: al Granatello di Portici, alla Salute sulle pendici della
collina del Vomero e poi ai Pirozzoli, lungo la collina di Capodimon-
te. Grazie alla buona conoscenza delle lingue moderne, specie del fran-
cese, dell'inglese e dello spagnolo, da giovane sacerdote servi per qual-
che tempo nella segreteria arcivescovile per il disbrigo della corrispon-
denza del cardinale Riario.

Nel 1875 entrd a far parte dell’Accademia napoletana di San Tom-
maso d’Aquino, e 'anno seguente dell’Accademia filosofico-medica di
Bologna®4. Nel 1878 fu nominato socio corrispondente dell’Accade-
mia di Religione Cattolica di Roma®. Subentrato al canonico Carlo
Perasole®® nell’insegnamento teologico presso il Seminario napoletano,
quando gli studi del clero erano sotto la responsabilita del canonico
Antonio d’Amelio, diede alle stampe gli scritti filosofici antipositivisti
e antidarwiniani sopra menzionati®’.

I1 9 agosto 1883, Leone XIII lo nomind vescovo titolare di Rosis di
Siria e coadiutore del vescovo d’Ischia®®. La sua nomina fu accelerata

84 Gy questa istituzione, cfr. GIOVANNI MARIA CORNOLDI, Lz conciliazione della fede catto-
lica con la vera scienza ossia Accademia filosofico-medica di S. Tommaso d’Aquino, Tip. Arcive-
scovile, Bologna 1877 (seconda edizione con appendice, Tip. Pont. Mareggiani, Bologna
1878). Ne evidenzia i limiti GIUSEPPE SAITTA, Le origini del neo-tomismo nel secolo XIX, Later-
za, Bari 1912, p. 249, mentre la colloca in un contesto pitt complesso LUCIANO MALUSA, Neo-
tomismo e intransigentismo cattolico. 1: Contributo di Giovanni Maria Cornoldi per la rinascita
del tomismo, Istituto Propaganda Libraria, Milano 1986.

85 Cfr. ANTONIO PIOLANTI, LAccademia di Religione Cattolica. Profilo della sua storia e del
suo tomismo. Ricerca d'archivio, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1977, p. 388 ¢
passim.

86 Carlo Perasole (1820-1888), ascritto al clero napoletano nel 1841, insegnd teologia dog-
matica nel Liceo Arcivescovile; nel 1877 fu nominato canonico della Cattedrale. Cfr. ASDN,
Fondo Sacra Patrimonia, pandetta II, n. 541; PASQUALE SANTAMARIA, Historia Collegi Patrum
Canonicorum Metrop. Ecclesiae Neapolitanae. .., Ex Typis Francisci Jannini et Filiorum, Neapo-
1i 1900, p. 460.

87 Portanova era gia vescovo coadiutore d’Ischia quando pubblico Lz filosofia speculativa
compendiata da monsignor Gennaro Portanova, Tipografia degli Accattoncelli, Napoli 1883, ri-
edita da arcivescovo di Reggio Calabria, riveduta e ampliata, con il titolo Lz filosofia speculati-
va, Pei Tipi di Michele d’Auria, Napoli 19042.

88 Sulle prime esperienze episcopali di Portanova si sofferma in dettaglio I'ischitano Gio-
vanni Regine, vescovo di Nicastro, nella Orazione funebre, cit.; ma si veda pure CAMILLO
D’AMBRA, Ischia tra fede e cultura. Storia dell’isola verde attraverso i suoi vescovi, Rotary Club
Isola d’Ischia, Ischia 1998, pp. 140-145.

43



dalla drammatica situazione in cui versava l'isola, scossa il 28 luglio
precedente da un violento sisma, che aveva prodotto pitt di duemila
morti e danni materiali ingenti®. Il vescovo del luogo, 'aversano mon-
signor Francesco Di Nicola (1818-1885), aveva perso nel terremoto il
suo ausiliare, monsignor Carlo Mennella (1834-1883), gia parroco di
Casamicciola, e cosl, scoraggiato per lo stato in cui si trovava l'isola,
verso cui perd fu pronta la mobilitazione di tutto il Paese, chiese soc-
corso al conterraneo arcivescovo metropolita di Napoli, il cardinale
Guglielmo Sanfelice, che si adopero affinché rapidamente gli fosse da-
to un efficiente collaboratore. Cosi, nel giro di due settimane, snellen-
do eccezionalmente le consuete procedure canoniche, fu pubblicata la
nomina del trentottenne colto sacerdote napoletano, che I'8 settembre
successivo veniva consacrato nella Cattedrale di Napoli dal cardinale
Sanfelice, e pochi giorni dopo iniziava il suo ministero ischitano, an-
dando a vivere in una casa presa in affitto a Villa dei Bagni, presso il
porto. Sua principale e urgente incombenza fu la distribuzione tra i si-
nistrati dei cospicui sussidi giunti da ogni luogo; e in questa pur bene-
merita attivit non gli furono risparmiati dispiaceri e critiche, che na-

89 Cfr. ALFONSO CAPECELATRO, Nei solenni Sfunerali celebrati nella chiesa dei Girolamini pei
morti di Casamicciola, Tip. dell’Accademia Reale delle Scienze, Napoli 1883; CARLO DEL BAL-
20, Cronaca del tremuoto di Casamicciola, Tip. Carluccio; De Blasio e C., Napoli 1883; LuiGt
DE Paouss, Casamicciola. Appunti e riflessioni sul disastro del 28 luglio 1883, Stab. tipografico
Palazzo Monteoliveto, Napoli 1883; FRANCESCO FEOLA, Orazione funebre recitata nel Duomo
di Napoli il di 8 agosto 1883 in occasione dei solenni funerali pei morti di Casamicciola, Stab. ti-
pografico dell’Ancora, Napoli 1883; CLODOMIRO PERRONE, Cusamicciola e le sue rovine. Ricor-
di. Cenni storici - geografici - cronologici, Stab. tip. Prete, Napoli 1883; FELICE PIRRO, Casamic-
ciola prima e dopo il disastro avvenuto nella notte 28 luglio 1883. Impressioni e considerazioni me-
dico igieniche, Brugnoli, Cerignola 1883; PRESIDENZA DEL CONSIGLIO DEI MINISTRI, DIPARTI-
MENTO PER I SERVIZI TECNICI NAZIONALI, SERVIZIO SISMICO NAZIONALE, I/ terremoto del 28 lu-
glio 1883 a Casamicciola nell’isola d’Ischia. La cronaca, il contesto fisico, storico e sociale, i soccor-
si, la ricostruzione e le fonti documentarie del primo grande terremoto dopo 'Unita d’Italia, Tstitu-
to Poligrafico € Zecca dello Stato, Roma 1998; GIUSEPPE PAOLELLA, I/ terremoto di Casamic-
ciola del 1883 nella testimonianza dei contemporanei, Edizioni Papageno, Palermo 2002; GIu-
SEPPE LUONGO et al., Il terremoto di Casamicciola del 1883. Una ricostruzione mancata, S.n.t.
2006. Benedetto Croce, che in quel terremoto perse i familiari, ne ha lasciato un vivido ricor-
do nelle Memorie della mia vita. Appunti che sono stati adoprati e sostituiti dal «Contributo alla
critica di me stesso», a cura dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici, Napoli 1966 (rist. anasta-
tica: Nella sede dell’Istituto, Napoli 1992).

44



scevano dallo stato di bisogno del momento, ma anche da gelosie e
campanilismi.

Forse anche per questo motivo si pensd a una sua traslazione a Ta-
ranto, nel 1885, alla morte dell’arcivescovo monsignor Giuseppe Ro-
tondo?®. Ma egli desidero restare a Ischia, dove, divenuto vescovo ple-
no iure in quello stesso anno per la scomparsa di monsignor Di Nico-
la, senza lasciarsi sopraffare dalle emergenze, penso pure alla vita ordi-
naria della diocesi. Infatti, accanto alla necessaria ricostruzione delle
chiese distrutte o danneggiate dal terremoto — riusci perd a vedere con-
clusa solo quella di Santa Restituta a Lacco Ameno —, sviluppd un’in-
tensa opera pastorale. Ebbe a cuore le sorti del Seminario diocesano, al-
la cui guida pose il sacerdote Giovanni Taliercio, e degli studi ecclesia-
stici, assumendo personalmente I'insegnamento della filosofia tomisti-
ca e introducendo nel curriculum seminaristico I'insegnamento di
scienza. Richiamo il clero all'osservanza della disciplina (obbligo della
residenza canonica, dell’omelia festiva, del catechismo a fanciulli e
adulti). Divise in cinque zone pastorali il territorio diocesano e pro-
mosse 'aggiornamento del clero, specie sui casi morali. Ebbe cura del-
la vita liturgica, disciplinando il canto sacro, le consuetudini locali cir-
ca le processioni e la cura degli arredi delle chiese.

E in tali numerose incombenze pastorali era impegnato, quando,
nel 1888, Leone XIII lo promosse alla sede arcivescovile di Reggio Ca-
labria.

90 Se ne fa cenno in FRANCESCO DONATO, Glorie napoletane. Sua Emin. il Cardinal Porta-
nova Arciv. di Reggio Calabria, in La Croce» 2 (18 giugno 1899) n. 25.

45






