JACQUES DUPUIS, S. J.

Il dialogo interreligioso
in una societa pluralista

Il pluralismo religioso non & una cosa nuova. Il cristianesimo
nascente ha dovuto, fin dall’eta apostolica, collocare il suo messaggio,
prima in relazione al giudaismo da cui era uscito, poi in relazione alle

altre religioni che incontrd sulla sua strada. Cio che, invece, € nuovo & la
consapevolezza acuta che il nostro mondo ha raggiunto del pluralismo
delle culture e delle tradizioni religiose, come pure del diritto alla diffe-
renza che a ciascuna di esse appartiene. Non & necessario sviluppare qui
le molte ragioni di tale presa di coscienza. Sono ben:note e apparten-
gono all’ordine politico ed economico, come pure al dominio umano,
culturale e religioso. '

Cid che a noi interessa consiste nel chiederci cosa abbia da dirci tale
nuova consapevolezza dell’ambientale pluralismo religioso, riguardo
alla prassi cristiana. Quale atteggiamento nei riguardi degli «altri»,
qualunque siano, musulmani, buddhisti, indi o altri, richiede da noi la
fede cristiana vissuta in tale ambiente? Appare chiaro che un atteggia-
mento nuovo da parte della chiesa nei riguardi delle religioni sia legato
al riconoscimento da parte sua dei valori positivi in esse rinvenibili.
Non c’¢ dunque da meravigliarsi se il discorso odierno sul dialogo
interreligioso ha un aspetto di novita. Non se ne parlo prima del conci-
lio Vaticano I1. Si sa, d’altra parte che I'enciclica Ecclesiam Suam di Paolo
VI, pubblicata precisamente durante il concilio (1964), gli servi da sti-
molo potente. Il papa descriveva la chiesa come destinata a prolungare
il dialogo di salvezza che Dio ha intrattenuto con 'umanita attraverso i
secoli. Egli tracciava quattro cerchi concentrici di tale dialogo da parte
della chiesa: dialogo con tutto il mondo; dialogo con i membri delle
altre religioni; dialogo con gli altri cristiani; e, infine, dialogo all’in-
terno della stessa chiesa. Questi quattro cerchi concentrici sono stati
ripresi - nel senso opposto - dalla conclusione della costituzione
Gaudium et Spes del concilio Vaticano (n.92).

26



Notiamo, perd, che pur raccomandando il dialogo interreligioso,
Paolo VI non si pronunciava sul posto esatto che tale dialogo potesse
occupare nella missione della chiesa. La ragione & che la diagnosi fatta
dal papa riguardo al valore di queste religioni rimaneva notevolmente
negativa. Infatti nella piti recente esortazione apostolica Evangelii
Nuntiandi (1975) Paolo VI riteneva ancora una valutazione negativa
delle altre tradizioni religiose (#.53): rappresentavano la religiosita
«naturale» dell’'uvomo, mentre il cristianesimo era l'unica religione
«soprannaturale». Di conseguenza, gli «altri» erano visti soltanto
come «beneficiari» della missione evangelizzatrice della chiesa, conce-
pita ancora precipuamente nei termini dell’«annuncio» del vangelo e
delle attivita della chiesa ad esso connesse. Paolo VI, che era divenuto
con la Ecclesiam Suam il papa del dialogo, non ne parlava affatto nel
documento pit recente.

Non si pronuncid nemmeno il concilio sull’appartenenza del dia-
logo alla missione della chiesa. Dappertutto nei documenti conciliari,
la missione evangelizzatrice rimane strettamente identificata con l'an-
nuncio o la proclamazione di Gest Cristo ai «non cristiani», al fine di
invitarli alla «conversione» verso il cristianesimo. Il concilio racco-
manda positivamente il dialogo interreligioso (cf. Nosra Aetate 2;
Gaudium et Spes 92); ma importante per quanto possa sembrare il dia-
logo, non viene mai detto tuttavia che appartenga alla missione della
chiesa come tale. Per quanto significativo e meritevole nei termini della
sua relazione all’evangelizzazione, il dialogo non rappresenta che un
primo approccio agli «altri», al quale si potrebbe continuare ad appli-
care il termine teologico preconciliare di «pre-evangelizzazione».

Cid sta a dimostrare che il fatto di vedere il dialogo come elemento
integrante dell’«evangelizzazione» segna un significativo mutamento
qualitativo nella teologia postconciliare della missione. Cio fa parte
dell’elaborazione, negli anni successivi al Vaticano II, di una nozione
ampia e comprensiva di «evangelizzazione», della quale il dialogo rap-
presenta - assieme ad altri elementi - una dimensione costitutiva. Il
passo in avanti decisivo nei testi ufficiali si ebbe con alcuni documenti
degli anni ‘80 e ‘90.

Prima di procedere oltre, & tuttavia il caso di provvedere ad alcune
chiarificazioni di carattere terminologico. Le definizioni qui proposte
sono in gran parte mutuate dal documento «Dialogo e annuncio»
(1991). Il termine «evangelizzazione» o «missione evangelizzatrice»
della chiesa «si riferisce alla missione della chiesa nel suo insieme (n.8),

2



nei vari elementi da cui & composta. Il «dialogo», parte integrante di
tale missione, indica «I'insieme dei rapporti interreligiosi, positivi e
costruttivi, con persone e communita di altre fedi per una mutua cono-
scenza e un reciproco arricchimento”, nell’obbedienza alla verita e nel
rispetto della liberta» (n.9). L' «annuncio» o «proclamazione» €, d’altra
parte, «la comunicazione del messaggio evangelico, il mistero di sal-
vezza realizzato da Dio per tutti in Gesu Cristo, con la potenza dello
Spirito. E’ ... un invito a entrare mediante il battesimo nella comunita
dei credenti che & la chiesa» (n. 10). Stante a queste definizioni, diventa
chiaro che non si deve opporre come se fossero opposti vicendevol-
mente, e nemmeno adeguatamente distinti fra di loro, «dialogo» e
«missione», essendo il dialogo un elemento integrante della stessa mis-
sione evangelizzatrice a cui appartiene I'annuncio. Allo stesso tempo,
mentre il dialogo € gia di per se evangelizzazione, non puo I'evangeliz-
zazione essere ridotta al dialogo - come si vedra pitravanti contro alcune
tendenze teologiche odierne. Lo scopo di ambedue gli elementi &
diverso: in quanto elemento specifico dell’evangelizzazione, il dialogo
non mira alla «conversione» degli altri al cristianesimo, ma alla conver-
genza di tutti e due i partner del dialogo ad una comune conversione piti
profonda verso Dio e verso gli altri; 'annuncio invece invita gli altri a
diventare discepoli di Gesti nella comunita cristiana.

I documenti magisteriali postconciliari in cui viene sviluppato chia-
ramente un concetto ampio della missione evangelizzatrice della chiesa
fino ad includere in essa, come elementi costitutivi e integranti, da una
parte, la promozione e la liberazione umana integrale e, dall’altra, il
dialogo interreligioso, sono il documento «Dialogo e missione»
(1984), 'enciclica Redemproris Missio (1990) e il documento «Dialogo e
annuncio» (1991). Nel documento del Segretariato per i non cristiani
del 1984, la missione evangelizzatrice della chiesa viene presentata
come una «realtd unitaria, ma complessa e articolata» (n.13), di cui
vengono enumerati «gli elementi principali». Sono 1 seguenti: 1) la
testimonianza; 2) «l'impegno concreto per il servizio agli uomini e
tutta l'attivita di promozione sociale e di lotta contro la poverta e le’
strutcure che la provocano»; 3) la vita liturgica, la preghiera e la con-
templazione; 4) «il dialogo nel quale i cristiani incontrano i seguaci di
altre tradizioni religiose per camminare insieme verso la verita e colla-
borare in opere di intetesse comune»; 5) infine, l'annuncio {il kerygma)}
e la catechesi [didache}. «Tutto questo comprende I'arco della missione»
(n.13). La portata di questo testo & considerevole: il dialogo interreli-

28



gioso & gia, da parte della chiesa, evangelizzazione; i cristiani e gli altri
sono insieme in via verso la verita. Il render conto di tali affermazioni
appartiene all'impegno di una teologia delle religioni.

Il documento «Dialogo e missione» spiega inoltre che il dialogo inter-
religioso come compito specifico dell’evangelizzazione - che «si inserisce
... nel grande dinamismo della missione ecclesiale» (n.30) - puod assumere
esso stesso varie forme. Vi & il dialogo della vita, aperto ed accessibile a
tutti (nn.29-30). Vi ¢ il dialogo di un comune impegno nelle opere della
giustizia e della liberazione umana (an.3 1-32). Vi & il dialogo intellet-
tuale nel quale gli studiosi intraprendono uno scambio a livello delle
rispettive eredita religiose, con lo scopo di promuovere la comunione e la
fratellanza (33-34). Vi & infine, a livello pitt profondo, la condivisione
dell’ esperienza religiosa di preghiera e di contemplazione, in una
comune ricerca dell’ Assoluto (n.53)". Tutte queste forme di dialogo sono,
per I'interlocutore cristiano, altrettanti modi di lavorare alla «trasforma-
zione evangelica delle culture» (n.34), altrettante occasioni di condivi-
dere con gli altri i valori del vangelo in una maniera esistenziale (n. 35).

Da parte sua, 'enciclica Redemproris Missio atferma, riguardo al rap-
porto fra dialogo e annuncio:

«Occorre ... che questi due elementi mantengano il loro legame intimo e, al
tempo stesso, la loro distinzione, per cui non vanno né confusi, né strumentalizzari
(nec immodice instrumentorum instar adhibenda), né giudicati equivalenti come se fossero

_intercambiabili» (2.55).

Che il dialogo non debba essere «strumentalizzato» vuol dire, in
maniera enfatica, che non deve essere ridotto ad uno straments dell’an-
nuncio; ha valore di per se come una espressione autentica dell’evange-
lizzazione. Nel dialogo interreligioso la chiesa cerca di scoprire i
«germi del Verbo», un «raggio di quella verita che illumina tutti gli
uomini», che si trovano nelle persone e nelle tradizioni religiose dell’u-
manitd (n.56). Essa & stimolata «sia a scoprire € a riconoscere i segni
della presenza di Cristo e dell’azione dello Spirito, sia ad approfondire la
propria identita e a testimoniare |'integritd della rivelazione di cui &
depositaria per il bene di tutti» (ibid. ).

Il documento «Dialogo e annuncio»? fa eco all’enciclica, affer-
mando:

'SEGRETARIATO PER I NON CRISTIANI, «Dialogo e missionte», Bulletin, 0.56; 19 (1984/2), 166-
180.

*PONTIFICIUM CONSILIUM PRO DIALOGO INTER RELIGIONES, «Dialogo e annuncio», Bulletin
n.77,26(1991/2) 159-200.



«Il dialogo e I annuncio, sebbene non allo stesso livello, sono entrambi elementi
autentici della missione evangelizzatrice della’ chiesa. Sono ambedue legittimi e
necessari. Sono intimamente legati ma non intercambiabili ... Le due attivita riman-
gono distinte, ma...la medesima chiesa locale e la medesima persona possono essere

impegnate in entrambe» (n.77) Jokn
Ma il documento fa anche notare che il dialogo, pur rappresentando

una espressione autentica dell’evangelizzazione, non la esaurisce ma
rimane orientata verso I'annuncio. Lo scopo delle due attivita & diverso.
Quello del dialogo interreligioso & «una conversione piti profonda di
tutti verso Dio»; in quanto tale, esso possiede «il suo proprio valore»
(n.41). L annuncio, d’altra parte, «tende a condurre le persone verso
una conoscenza esplicita di cid che Dio ha fatto per tutti, uomini e
donne, in Gesu Cristo e a invitarli a essere discepoli di Gesti, col dive-

nire membri della chiesa» (n.8 1). Afferma il documento:

« ... il dialogo non costituisce I'intera missione della chiesa, ... non pud semplice-
mente sostituire ’annuncio, ma resta orientato verso I'annuncio in quanto in esso il
processo dinamico della missione evangelizzatrice della chiesa raggiunge il suo cul-

mine e la sua pienezza» (n.82).

Tutti e due gli elementi vengono cosi concepiti in un rapporto dia-
lettico al di dentro della stessa missione evangelizzatrice, la quale rap-
presenta un processo dinamico: I'annuncio e la sua sacramentalizza-
zione nella vita della chiesa rappresentano il culmine della missione
evangelizzatrice. L «orientamento» del dialogo verso I'annuncio corri-
sponde, infatti, all’ «orientamento» (ordinantur) dei membri delle altre
tradizioni religiose verso la chiesa, di cui parla la Lumen Gentium 16.
Essi le sono «ordinati» perché ad essa & stata affidata «la pienezza dei
beni e dei mezzi di salvezza» (Redemptoris Missio 18). Similmente, il dia-
logo rimane «orientato» verso l'annuncio attraverso cui gli «altri» sono
invitati a condividere nella chiesa tale pienezza.

Se si fa la domanda se e fino a che punto i tre documenti postconci-
liari premenzionati vadano al di 1a di quanto veniva precedentemente
affermato dal concilio, si puo dire quanto segue: il Vaticano II racco-
mandb il dialogo con le altre tradizioni religiose, ma senza dichiararlo
parte della missione evangelizzatrice della chiesa. Questo & invece affer-
mato chiaramente dai tre documenti susseguenti. Inoltre, tutti e tre i
documenti sviluppano un concetto «largo» di evangelizzazione, non
ancora rinvenibile nel Vaticano II; asseriscono, sebbene in modi diffe-
renti, che il dialogo non puo essere ridotto a «strumento» dell’annun-
cio, ma ha valore in se stesso. In questi ed altri modi, costituiscono, con
accenti e sfumature diverse, un passo in avanti nella dottrina della

30



chiesa su evangelizzazione, dialogo e annuncio.

I nostro intento consiste nel render conto dell’interazione reciproca
che esiste fra il dialogo interreligioso e la teologia delle religioni. Preme
mostrare, in un primo tempo, che il dialogo si fonda, nel suo significato
profondo, in una teologia aperta delle religioni; si chiede dunque quale
sia il fondamento teologico del dialogo. In un secondo tempo, invece, si
chiede in quale senso il dialogo a sua volta influenza la teologia, e quali
ne siano le sfide, d'una parte, e i frutti ed i benefici, dall’altra.

IL FONDAMENTO TEOLOGICO DEL DIALOGO
1 «Mistero di unita»

Per stabilire il fondamento delle «relazioni della chiesa con le reli-
gioni non cristiane», e specialmente del dialogo interreligioso, la
Dichiarazione Nostra Aetate del concilio Vaticano II affermava che
«tutti i popoli costituiscono una sola comunita». Essi hanno una sola
origine poiche Dio ha fatto abitare I'intero genere umano su tutta la fac-
cia della terra; essi hanno anche un solo fine ultimo, Dio, del quale la
provvidenza, la testimonianza di bonta e il disegno di salvezza si esten-
dono a tutti» (n. 1). Il dialogo va cosi stabilito su un doppio fonda-
mento: la comunita che ha origine in Dio attraverso la creazione, e il suo
destino in lui attraverso la salvezza in Gestu Cristo. Niente viene detto
riguardo alla presenza e all’azione dello Spirito di Dio operante in tutti
gli uomini e tutte le tradizioni religiose stesse.

Si sa infatti che il concilio ha riscoperto soltanto progressivamente
I’operosita dello Spirito e che i frutti di tale riscoperta si trovano princi-
palmente nella costituzione Gaudium et Spes. E’ da riconoscere inoltre
che il concilio ha preso nota dell’operosita universale dello Spirito di
Dio in mezzo a tutti gli uomini piuttosto nelle aspirazioni terrestri del-
I'umanita universale, quali la pace e la fraternita, il lavoro e il progresso,
che non nelle loro aspirazioni e imprese propriamente religiose.

Che lo Spirito di Dio & universalmente presente ed operativo nella
vita religiosa degli «altri» e nelle tradizioni religiose a cui apparten-
gono, come pure lo & in mezzo ai cristiani e nella chiesa, sarebbe stata
anch’ essa una riscoperta postconciliare. L'importanza di tale visione per
il fondamento teologico del dialogo interreligioso non pud sfuggire
all’attenzione: ne costituisce un terzo elemento basilare. Perd, tale
visione si & imposta con lentezza. Non se ne trova traccia nel magistero

31



di Paolo VI. Per farlo vedere, basta osservare che nell’esortazione apo-
stolica Evangelii Nuntiandi (1975), che riassume il lavoro del sinodo dei
vescovi sull’'evangelizzazione del mondo moderno, lo Spirito compare
soltanto in quanto spinge la chiesa e la rende idonea a compiere la sua
missione evangelizzatrice (n.75), la quale, come si & visto prima, consi-
ste primariamente e principalmente nell’annuncio del vangelo.

La presenza e I’azione universale dello Spirito di Dio fra gli «altri» e
nelle loro tradizioni religiose rappresentano il contributo piti impor-
tante di Giovanni Paolo IT al fondamento teologico del dialogo interre-
ligioso. Non & necessario citare a lungo i testi di spicco in merito.
Bastera ricordarne le idee principali. Afferma il papa che la «ferma cre-
denza» dei seguaci delle altre religioni & «effetto anch’essa dello Spirito
di verita operante oltre i confini visibili del Corpo mistico» (Redemptor
Hominis 6). Nel discorso importante pronunciato dal papa ai membri
della curia romana il 22 dicembre 19806, il papa volle giustificare teolo-
gicamente |’ «evento» della giornata mondiale di preghiera per la pace,
avutasi ad Assisi due mesi prima. Tornando dunque al fondamento teo- -
logico del dialogo quale era state esposto dal concilio - 'unita di origine
e di destino in Dio dell’intero genere umano attraverso la creazione e la
redenzione - egli ci vide un «mistero di unita» che unisce tutti gli esseri
umani, quali che possano essere le differenze nelle circostanze delle loro
vite: «Le differenze sono un elemento meno importante rispetto all’u-
nita che invece & radicale, basilare e determinante» (n.3). E egli insiste:
Alla luce di questo duplice «mistero di unita», «le differenze di ogni
tipo, e in primo luogo quelle religiose, nella misura in cui sono ridut-
tive del disegno di Dio, si rivelano come appartenenti ad un altro ordine

. {Esse} devono essere superate nel progresso verso l'attuazione del
grandioso disegno di unitda che presiede alla creazione» (#.5).
Nonostante tali differenze, percepite talvolta come divisioni insupera-
bili, tutti gli vomini «sono inclusi nel grande ed unico disegno di Dio,
in Gest Cristo» (ibid.). «Luniversale unita fondata sull’evento della
creazione e della redenzione non pud non lasciare una traccia nella realta
viva degli uomini, anche appartenenti a religioni diverse» (n.7). Questi
«semi del Verbo» sparsi fra gli aleri costituiscono il fondamento con-
creto del dialogo interreligioso incoraggiato dal concilio.

’Si veda: COMMISSIONE PONTIFICIA «JIUSTITIA ET PAX», Assisi: Giornata mmm’mle di preghiera per
lit pace (27 ottobre 1986).1987. 143-150.

52



A tale «mistero di unita», fondamento del dialogo, il Papa aggiun-
geva, tuttavia, un terzo elemento, cioe la presenza attiva dello Spirito di
Dio nella vita religiosa degli «altri», specialmente nella loro preghiera:
«Possiamo ritenere», egli scrisse, «che ogni autentica preghiera & susci-
tata dallo Spirito Santo, il quale & misteriosamente presente nel cuore di
ogniuomo» (n.11).

Occorrerebbe citare a lungo 1l testo dell'enciclica Dominum et
Vivificantem (1986) sullo Spirito Santo, in cui il papa amplia il suo
discorso con uno sviluppo teologico di grande respiro sulla presenza
universale dello Spirito attraverso I'intera storia della salvezza, sin dal-
l'inizio, e, dopo l'evento Gesu Cristo, ben al di 1 dei confini della
chiesa. Basti qui evocare ancora 'enciclica Redemproris Missio (1990),
dove viene detto esplicitamente che la presenza dello Spirito si estende
non soltanto alla vita religiosa degli individui, ma riguarda anche le
tradizioni religiose a cui appartengono: «La presenza e l'attivita dello
Spirito non toccano solo gli individui, ma la societa e la storia, i popoli,
le culture, le religioni» (n.28).

Attraverso questi testi emerge gradualmente la stessa dottrina: lo
Spirito Santo € presente ed attivo nel mondo, nei membri di altre reli-
gioni e nelle tradizioni religiose stesse. Ogni preghiera autentica (anche
se indirizzata verso un Dio ancora sconosciuto), i1 valori e le virtu
umane, 1 tesori di sapienza nascosti nelle tradizioni religiose, e dunque
anche il dialogo e I'incontro autentico fra i lore membri, sono altret-
tanti frutti della presenza attiva dello Spirito.

Il documento «dialogo e annuncio» (1991) richiama per conto suo,
sulie scie di Giovanni Paolo II, il «mistero di unita», fondamento teolo-
gico triplice del dialogo interreligioso, basato sulla comune origine e
I'unico destino del genere umano in Dio, sulla salvezza universale in
Gesu Cristo, e sulla presenza attiva dello Spirito in tutti (n.28). La
ragione fondamentale dell'impegno della chiesa al dialogo «non &
meramente di patura antropologica, ma principalmente teologica»
(n.38). La chiesa deve entrare in un dialogo di salvezza con tucti gli
uomini nello stesso identico modo in cui Dio & entrato in un plurimille-
nario dialogo di salvezza con l'umanita, un dialogo tuttora in corso. «In
questo dialogo di salvezza, i cristiani e gli altri sono chiamati a collabo-
rare con lo Spirito del Signore risorto, Spirito che & presente e agisce
universalmente» (n.40). .

In cerca del fondamento teologico del dialogo interreligioso, & anche
doveroso sottolineare [‘universalita del Regno di Dio, di cui i membri

33



delle altre tradizioni religiose sono membri a pieno titolo, ed a cui par-
tecipano insieme ai cristiani. Questo quarto elemento fondamentale
non viene menzionato come tale in modo esplicito nei documenti ricor-
dati qui prima. Ce ne & perd un accenno implicito nel documento
«Dialogo e annuncio», laddove afferma: «Da questo mistero di unita
deriva che tutti gli uomini e tutte le donne che sono salvati partecipano,
anche se in modo differente, allo stesso mistero di salvezza in Gesu
Cristo per mezzo del suo Spirito. I cristiani ne sono consapevoli, grazie
alla loro fede, mentre gli altri sono inconsci che Gesu Cristo ¢ la fonte
della loro salvezza. Il mistefo di salvezza li raggiunge, per vie cono-
_sciute da Dio, grazie all’azione invisibile dello Spirito di Cristo» (n.29).

Il Regno di Dio universalmente presente nel mondo rappresenta la
presenza universale del mistero della salvezza in Gesu Cristo. Che tutti
possono essere membri compartecipi del Regno di Dio significa che
tutti condividono lo stesso mistero di salvezza in lui. Se ne indovina
facilmente la portata per una teologia delle religioni e del dialogo. Il
Regno di Dio, universalmente presente e condiviso, costituisce il
quarto elemento del fondamento teologico del dialogo interreligioso.
Tutti possono avere accesso al Regno di Dio nella storia attraverso l'ob-
bedienza al Dio del Regno nella fede e nella conversione. La teologia
delle religioni e del dialogo deve mostrare in che modo gli «altri» siano
partecipi della realta del Regno di Dio nel mondo e nella storia, apren-
dosi all’ azione dello Spirito. Rispondendo nella prassi sincera della loro
tradizione religiosa alla chiamata che Dio indirizza da loro, i credenti di
altre fedi religiose diventano in verita - anche senza averne la consape-
volezza formale - membri attivi del Regno. Attraverso la partecipa-
zione al mistero della salvezza, sono membri del Regno di Dio gia pre-
sente nella storia, e le loro tradizioni religiose contribuiscono esse stesse
in maniera misteriosa alla crescita del Regno di Dio nel mondo.

Da cid discendono importanti conseguenze per il dialogo interreli-
gioso. Tale dialogo ha luogo fra persone che sono gia legate le une con le
altre nel Regno di Dio inaugurato nella storia in Gesu Cristo.
Nonostante la differenza delle loro appartenenze religiose, tali persone
sono gia in comunione le une con le altre nella realta del mistero della
salvezza, anche se permane fra loro una distinzione a livello del «sacra-
mento», cioe¢ dell’ordine di mediazione del mistero. La comunione
nella realta & tuttavia pitt fondamentale e di maggior peso delle diffe-
renze a livello di segno. Ci0 spiega la profonda comunione nello Spirito
che il dialogo interreligioso & in grado di stabilire, se € sincero e auten-

34



tico, fra i cristiani e gli altri credenti’. Cid mostra anche perché il dia-
logo interreligioso & una forma di condivisione, di dare e ricevere, per-
ché non ¢, in una parola, un processo unidirezionale: non un monologo
ma un «dialogo». La ragione e che la realta del Regno di Dio & gia con-
divisa nello scambio reciproco. Il dialogo rende esplicita questa comu-
- nione preesistente nella realta della salvezza, che ¢ il Regno di Dio
venuto per tutti in Gestl. '

Nulla fornisce probabilmente al dialogo interreligioso una base teo-
logica tanto profonda ed una motivazione tanto vera quanto la convin-
~zione che, nonostante le differenze che li distinguono, coloro che appat-
tengono alle diverse tradizioni religiose camminano insieme - membri
compartecipi del Regno di Dio nella storia - verso la pienezza del
Regno, verso la nuova umanita voluta da Dio per la fine dei tempi, di
cui sono chiamati ad essere co-creatori sotto Dio.

2. Dialogo e annuncio

Abbiamo notato che dialogo e annuncio stanno nel processo dina-
mico della missione evangelizzatrice della chiesa in un rapporto dialet-
tico. Fra entrambi permane e deve permanere una certa tensione. Come
ho scritto altrove, la tensione «é fra il “non ancora” della chiesa, che &,
assieme agli “altri”, pellegrina nella storia verso la pienezza del Regno,
e il “gia” della-chiesa che & nel tempo e nel mondo il “sacramento” del
Regno»’:

«La tensione fra il “gia” e il “non ancora” si riflette sulla missione evangelizzatrice
della chiesa, e segnatamente sulla relazione, all’interno di tale missione, fra dialogo
interreligioso e annuncio: nella misura in cui la chiesa prosegue il suo pellegrinare,
assieme agli “altri”, verso la pienezza del Regno, essa si impegna in un dialogo con
essi; nella misura in cui la chiesa ¢ il sacramento della realta del Regno gia presente ed
attivo nella storia, essa annuncia loro Gest Cristo, nel quale Dio ha stabilito il suo
Regno» (ibid.).

In maniera piuttosto simile, le «Tesi sul dialogo interreligioso»
della Commissione Teologica Consultiva della FABC fondano la pola-
ritd del dialogo e annuncio nella missione evangelizzatrice della chiesa
sulla presenza universale, all’ interno del mondo, dell’opera salvifica di

iCf. ABHISHIKTANANDA (H. LE SAUX), «The Depth-Dimension of Religious Dialogue»,
Yidyajyoti 45 (1981) 202-221.
5J. Dupuls, «A Theological Commentary: Dialogue and Proclamation», in W.R. Burrows (ed.),

Redemption and Dialogue, Orbis Books, Maryknoll, N.Y. , 1993, 119-158; qui 155.

33



Dio - il Regno di Dio - di cui la chiesa & il sacramento. Leggiamo in que-
ste Tesi®

«Lo Spirito chiama tutti i popoli alla conversione, che & primariamente un libero
volgersi del cuore a Dio e al suo Regno nell’obbedienza alla sua parola. Il dialogo, in
quanto sfida reciproca a crescere verso la pienezza, implica una tale chiamata alla con-
versione. Esso non mira tuttavia alla conversione, nel senso di un mutamento di reli-
gione. Ma l'annuncio include un’ulteriore chiamata al discepolato di Gesu Cristo
nella chiesa. Non si tratta di proselitismo, ma del mistero della chiamara dello Spirito
e della libera risposta della persona. In virtii di questo duplice movimento di liberta
nello Spirito, 'annuncio & esso stesso dialogico» (6,6).

Non & dunque possibile concordare su questo punto con il recente
libro di P.F. Knicter, Jesus and the Other Names {Gesu e gli altri nomi}’ .
Knitter propone di limitarsi ad identificare la missione con il dialogo,
dal quale non deve essere distinto, quale elemento ulteriore della mis-
sione, I'annuncio. Lopinione ricevuta, secondo cui «il dialogo & mis-
sione» — in quanto costituisce in se stesso una dimensione intrinseca,
un’espressione genuina dell’evangelizzazione —viene qui rovesciata in
«la missione & dialogo», cosicché l'evangelizzazione viene ridotta a
puro e semplice dialogo e alla testimonianza alla propria fede che que-
sto coinvolge (pp. 142-147). In questo modo viene eliminato I'annun-
cio in quanto espressione distinta di evangelizzazione. A parere di P.E.
Knitter, una cristologia «costitutiva», anche se «inclusivista», esclude
la possibilita d’'un dialogo genuino e sincero. Una volta invece che va
adoperata una cristologia «pluralista», che neghi il carattere costitu-
tivo di salvezza di Gesu Cristo, va ridotta la missione al dialogo e alla
testimonianza alla propria fede in esso coinvolta (pp.134-135). Per
Knitter, dunque, una cristologia costitutiva, anche se si vuole inclusivi-
sta, rende comunque impossibile la pratica del dialogo fra le fedi essa
rende inoltre vano qualunque sforzo di costruire un’ ecclesiclogia ed
una teologia della missione ordinate verso il Regno di Dio. Essa non
pud né immaginare onestamente la missione come dialogo (p.146), né
favorire la disponibilita ad apprendere alcunché di genuinamente
nuovo dagli «altri» attraverso la prassi del dialogo. Scrive Knitter:
«detto in parole semplici, sulla base d’una cristologia che insiste sul
fatco che Gesu é ['unica causa e il criterio insuperabile della salvezza che
si realizzerd nel Regno, & impossibile elaborare una concezione della
chiesa incentrata sul Regno, che presenti coerentemente e persuasiva-

“Testo in FABC Papers, n.48, FABC, Hong Kong 1987, 16.
"P.E. KNITTER, Jesus and the Other Names. Christian Mission and Global Responsability, Maryknoll,
N.Y., Orbis Books, 125-164.

36



mente la chiesa come serva del Regno» (p.135).

Per quanto tocca a noi, rileviamo che una cristologia «costitutiva»
non & necessariamente «esclusiva» e che una cristologia costitutiva e
inclusiva & genuinamente aperta ad una teologia regnocentrica della
missione come pure ad un dialogo sincero, che lascia spazio per 'annun-
cio evangelico. L'universale impatto salvifico di Gesu Cristo, quantun-
que «costitutivo» della salvezza del mondo che sia, lascia spazio ad altre
tradizioni religiose, ove Dio & presente ed operativo per mezzo del suo
Verbo e del suo Spirito. Il Regno di Dio & dunque effectivamente pit
ampio della chiesa, e destinato ad essere promosso dai cristiani come
dagli «altri»; il dialogo & una espressione autentica della missione evan-
gelizzatrice. Esso tuttavia non la esaurisce, continuando ad esserci lo
spazio - ove Dio lo voglia - per invitare gli altri a divenire discepoli di
Gest nella chiesa. Tutto si tiene, e tutto va preso nella sua globalita:

. ogni altra cosa si regge o cade con la cristologia — costitutiva o meno.
Come osserva incisivamente Cl. Geffré, una cristologia «costitutiva»
lascia spazio per altre mediazioni e rivelazioni divine. Egli scrive:

«Perché mai si dovrebbe pensare che soltanto un teocentrismo radicale possa far
fronte alle esigenze del dialogo interreligioso? Sembra che una cristologia approfon-
dita possa spalancare strade pilt feconde, capaci di rendere giustizia allo stesso tempo
alle esigenze di un vero pluralismo e all’identita cristiana»® .

Il modo migliore per concludere queste chiarificazioni & forse
quello di citare il documento «Dialogo e annuncio», 12 dove spiega
quale sia, in ultima analisi, la motivazione pit profonda dell’impulso
della chiesa ad annunciare Gest Cristo. In un approccio dialogico,

«...come possono.. {i cristiani} non sentire la speranza e il desiderio di condividere
con glialtri la propria gioia di conoscere e di seguire Gesu Cristo, Signore e Salvatore?
Siamo qui al centro del mistero dell’'amore. Nella misura in cui la chiesa e i cristiani
hanno un amore profondo per il Signore Gesty, il desiderio di condividerlo con altri &
motivato non solo dalla loro obbedienza al comandamento del Signore, ma da questo
stesso amore. Non dovrebbe essere sorprendente, ma del tutto normale, che anche i
seguaci delle altre religioni possano desiderare sinceramente di condividere la loro
fede. Ogni dialogo implica la reciprocita e mira a eliminare la paura e 'aggressivita»

(n.83).

*CL GEFERE «Théologie chrétienne et dialogue interreligieux», Revue de | 'Institut Catholique de
Paris, cit., 72;ID., «Le fondement théologique du dialogue interreligieux», Chemins du dialogue

2/(1993)73-103.

3



LE SFIDE ED I FRUTTI DEL DIALOGO
1. Impegno e apertura

Le condizioni per la possibilita del dialogo interreligioso hanno
avuto un posto importante nella discussione sulla teologia delle reli-
gioni. Fu per rendere praticabile tale dialogo che P.E. Knitter, fra i plu-
ralisti, difese il passaggio dal paradigma del cristocentrismo verso
quello del teocentrismo, ciog dall’'inclusivismo al «pluralismo». Come
infatti - cosi egli pensava - avrebbe potuto il dialogo essere sincero, e
semplicemente onesto, se la parte cristiana vi si fosse impegnata con
una idea preconcepita, un pregiudizio precostituito riguardo ad una
unicita «costitutiva» di Gesu Cristo, Salvatore universale dell'uma-
nita? A parere dei «pluralisti» una cristologia «costitutiva» ed «inclu-
sivista», secondo cui l'umanita intera & salvata da Dio nell’evento Gesu
Cristo non lascia spazio per un dialogo autentico. Si fa notare che il dia-
logo non pud essere sincero se non ha luogo fra i partner a parita di
merito. Possono allora la chiesa e i cristiani essere sinceri quando
dichiarano la loro volonta di entrare in dialogo, se non sono disposti a
rinunciare alle pretese tradizionali riguardo a Gesu Cristo Salvatore
«costitutivo» dell’umanita? Il problema dell’identita religiosa in gene-
rale, e dell’identitd cristiana in particolare, & coinvolto in questa
domanda come pure quello dell’apertura verso gli «altri» che il dialogo
richiede.

Innanzitutto, col pretesto dell'onesta del dialogo non si pud mettere
nemmeno temporaneamente «fra parentesi» la propria fede (eseguendo
un’epoche), aspettandosi — come & stato suggerito — di riscoprire even-
tualmente la verita di tale fede attraverso il dialogo stesso. Al contrario,
'onesta e la sincerita del dialogo richiedono specificamente che 1 vari
interlocutori lo intraprendano e vi si impegnino nell’integrita della
loro fede. Ogni dubbio metodico, ogni riserva mentale & qui fuori
luogo. Se cosi non fosse, non si potrebbe pill parlare di dialogo interreli-
gioso o tra le fedi. Dopo tutto, alla base di una vita religiosa autentica
sta una fede che le conferisce il suo carattere specifico e la sua identita
peculiare. Questa fede religiosa non & negoziabile nel dialogo interreli-
gioso pilt di quanto non lo sia nella propria vita personale. Non si tratta
di una merce da fare a pezzetti o di cui far scambio; si tratta di un dono
ricevuto da Dio, di cui non si pud disporre a cuor leggero.

Per la stessa ragione, come la sinceritd del dialogo-non autorizza

38



alcuna messa fra parentesi, nemmeno provvisoria, della fede, la sua
integrita ne proibisce qualunque compromesso o riduzione. Il dialbgo
autentico non accoglie z2/i espedienti. Esso non ammette né il «sincre-
tismo» che, nella ricerca di un terreno comune, tenta di scavalcare ’op-
posizione e le contraddizioni fra le fedi di tradizioni religiose differenti
attraverso una qualche riduzione del loro contenuto; né I'«eclettismo»
che, nella ricerca di un denominatore comune fra le varie tradizioni, ne
sceglie elementi sparsi e li combina in un amalgama informe ed incoe-
rente. Se deve essere vero, il dialogo non pud cercare la facilita, che &
comunque illusoria.

Piuttosto, senza voler nascondere le contraddizioni esistenti fra le
fedi religiose, il dialogo deve riconoscerle laddove esistono, ed affron-
tarle con pazienza e in maniera responsabile. Nascondere le differenze e
le possibili contraddizioni sarebbe un imbroglio, e finirebbe in realta
col privare il dialogo del suo oggetto. Dopo tutto, il dialogo cerca la
comprensione nella differenza, in una stima sincera per convinzioni
diverse dalle proprie. Esso conduce percio ciascuno interlocutore ad
interrogarsi sulle implicazioni delle convinzioni personali degli altri
per la propria fede.

Se, dunque, va per scontato che i cristiani non possono dissimulare,
nella prassi del dialogo interreligioso, la loro fede in Gesu Cristo, a loro
volta essi riconosceranno nei loro interlocutori, che non condividono la
loro fede, il diritto e il dovere inalienabili di impegnarsi nel dialogo
ritenendo le loro personali convinzioni — ed anche le pretese di univer-
salitd che possono essere parte della loro fede. E’ in questa fedelta a con- -
vinzioni personali, non negoziabili, accettate onestamente da ambedue
le parti, che il dialogo interreligioso ha luogo «fra uguali» nelle loro

- differenze. .

Come la serieta del dialogo proibisce di ammorbidire il tono delle
convinzioni profonde che caratterizzano le due parti, cosi la sua aper-
tura richiede che cid che & relativo non venga assolutizzato, vuoi per
incomprensione, vuoi per intransigenza. In ogni fede e convinzione
religiosa vi & il rischio, ed un rischio reale, di «assolutizzare» cio che
non é assoluto. '

L’adesione alla propria fede e I'apertura all’«altro» devono pertanto
essere combinati fra loro. Una cristologia «costitutiva» che professa la
salvezza universale nell’evento Gesu Cristo sembra renderle possibili
entrambe. L'identita cristiana & legata alla fede nella mediazione «costi-
tutiva» e nella «pienezza» della rivelazione divina in Gestu Cristo, ma

39



devono essere intesi senza riduzionismo, d’'una parte, e senza assoluti-
smo esclusivo, dall’altra.

2. Fede personale e esperienza dell altro

Se il dialogo presuppone 'integrita della propria fede personale,
richiede anche 'apertura alla fede dell’altro nella sua diversita. Ciascun
interlocutore del dialogo deve entrare nell’'esperienza dell’altro, sfor-
zandosi di cogliere tale esperienza dall’interno. Per far questo, deve sol-
levarsi al di sopra del livello dei concetti in cui tale esperienza € imper-
fettamente espressa, per attingere, per quanto possibile, attraverso ed
oltre i concetti stessi, 'esperienza in quanto tale. E” a questo sforzo di
«com-prensione» e «sim-patia» interiore - o «im-patia» - che R.
Panikkar da il nome di dialogo «intrareligioso», condizione indispen-
sabile del vero dialogo interreligioso’. Esso e stato descritto come una
tecnica spirituale consistente nel «passare e ritornare». «Passare» signi-
fica incontrare 'altro e I'esperienza religiosa che reca dentro, assieme

alla sua visione del mondo o Weltanschanng:

«Conoscere la religione di qualcun altro & pili che avere conoscenza dei fatti della
sua tradizione religiosa. Comporta entrare nella pelle dell’altro, comporta mettersi
nelle sue scarpe, comporta vedere il mondo, in qualche senso, come l'altro lo vede,
comporta porsi le questioni dell’altro, comporta penetrare nel senso che I'altro ha di
“essere un indit, un musulmano, un ebreo, un buddhista, o qualunque altra cosa™» '°.

Sulla base di queste premesse dobbiamo chiederci se ¢ fino a che punto
sia possibile condividere due fedi religiose differentt, fare di ognuna di
esse la propria fede e viverle simultaneamente nella propria vita religiosa.
Da un punto di vista totalizzante, cid appare impossibile. Anche a pre-
scindere da conflitti interiori che potrebbero sorgere nell’ individuo, ogni
fede religiosa costituisce un tutto indivisibile e richiede un’adesione
totale della persona. Sembra impossibile che un tale coinvolgimento
completo della persona possa dividersi, per cosi dire, fra due oggetti.
Essere cristiani non & soltanto trovare in Gest Cristo valori da promuo-
vere o anche un significato per la propria vita: & consegnarsi e dedicarsi
totalmente alla sua persona, trovare in lui la propria viaa Dio.

~ Questo significa perd che il concetto di «cristiano a lineetta» (2
traii-d'union) sia autocontraddittorio — che uno non possa essere un

°Cf. R. PANIKKAR, [/ dialogo intrareligioso, Citradella, Assisi, 1998.
WE. WHALING, Christian Theology and World Religions. A Global Approach, Marshall Pickering,
London 1986, 130-131.

40



cristiano-ind, un cristiano-buddhista, o simili? E’ questo il problema
che - per usare una espressione piu piacevole - si chiama oggi quello
della «duplice appartenenza» religiosa. Affermare a priori che tale
duplice appartenenza sia del tutto impossibile sarebbe contraddire I'e-
sperienza, giacché tali casi non sono né rari né sconosciuti. E’ qui il caso
di ricordare che la teologia delle religioni non pud accontentarsi di
deduzioni a priori a partire da principi dottrinali tradizionali, ma deve
invece seguire un metodo primariamente induttivo, prendere le mosse,
ciog, dalla realta vissuta per poi cercarne il significato alla luce del dato
rivelato. Ora, non si pud negare che non poche persone, la cui sincerita e
affidabilita & al di 1a di ogni sospetto, hanno fatto e stanno facendo 1'e-
sperienza di combinare nella propria vita di fede e prassi religiosa la loro
fede cristiana e dedizione totale alla persona di Gesti con elementi d'un
altra esperienza di fede ed un altro impegno religioso. Ambedue gli ele-
menti possono essere combinati nell’esperienza personale in vari gradie
in modi diversi.

Si deve tuttavia tener conto delle varie accezioni possibili del con-
cetto d’'una duplice appartenenza. Essere un «cristiano-indli» pud
significare unire in se stesso la cultura indii e la fede cristiana.
Linduismo non sarebbe allora, a rigor di termini, una fede religiosa, ma
una filosofia e una cultura, che potrebbe servire, con gli adattamenti
necessari, da veicolo per la fede cristiana. Il problema del «cristiano-
indii» sarebbe allora quello dell’ «inculturazione» della fede e della
dottrina cristiana in ambiente culturale indli. E’ evidente che il con-
cetto di «cristiano-indu» non creera in questo caso alcuna difficolea di
principio. Ma questa spiegazione corrisponde pienamente alla realta?
Linduisme, pur non essendo precipuamente ed uniformemente dottri-
nale, comporta, comunque, nelle vite concrete degli uomini e delle
donne, una fede religiosa genuina. La distinzione fra religione e cultura
&, quanto a cio, difficile da maneggiare, specialmente nelle tradizioni
orientali. Siccome la religione rappresenta I'elemento trascendente
della cultura, ne & anche difficilmente separabile.

E’ possibile, tuttavia, tenere unite, e fare proprie, la fede indui - o
buddhista - e quella cristiana? E’ necessario fare uso, a questo proposito,
di discernimento. Sicuramente ci sono elementi di altre fedi religiose
che sono in armonia con la fede cristiana e che possono essere combinati
ed integrati con essa. Quesci serviranno ad arricchirla, se e vero che le
altre fedi contengono elementi di verita e rivelazione divina. Vi possono
tuctavia essere altri elementi che sembrano contraddire formalmente la

41



fede cristiana e pertanto non possono essere assimilati.

In ogni caso, con le cautele che abbiamo indicato, ¢ certo che il dia-
logo interreligioso, per essere vero, richiede che entrambi gli interlocu-
tori facciano uno sforzo positivo di entrare, per quanto possibile, nell’e-
sperienza religiosa e nella visione complessiva dell’altro. Si tratta del-
I'incontro, nella stessa identica persona, di due modi di essere, di vedere
e di pensare. Questo dialogo «intra-religioso» & una preparazione indi-
spensabile ad uno scambio tra persone nel dialogo interreligioso.

3. Arricchimento reciproco

L interazione fra il cristianesimo e le religioni asiatiche, induismo e
buddhismo in particolare, & stata concepita in maniera differente da
vari promotori del dialogo interreligioso.

A. Pieris!! vede la tradizione cristiana, da un lato, e quella buddhista,
dall’altro, come «due modelli religiosi che, lungi dall’essere contraddit-
tori, sono in realta in se stessi incompleti, e dunque complementari e reci-
procamente correttivi». Essi rappresentano «i due poli di una tensione,
non tanto geografica, quanto psicologica. Essi sono due istinti che emer-
gono dialetticamente dalla zona piti profonda di ciascun individuo, cri-
stiano o meno. Il nostro incontro religioso con Dio e gli esseri umani
sarebbe incompleto senza questa interazione».

Pieris chiama questi due poli complementari il polo agapeico (cristia-
nesimo) e quello gnostico (buddhismo). Un parallelo viene suggerito
naturalmente fra i due fondatori storici, Gesu-il-Cristo e Gautama-il-
Buddha. La domanda che si sta facendo & quella d’'una possibile comple-
mentarita fra i valori salvifici rappresentati da tutti e due e rinvenibili nelle
tradizioni religiose che portano il loro nome. A. Pieris la intende come
complementarita fra gnosi buddhista e agape cristiana, o, pili precisamente
- mutuando le sue parole - fra «gnosi agapeica» dei cristiani e «agape gno-
stica» dei buddhisti2. La complementarita mutua fra ambedue le tradi-
zioni — le loro differenze nonostante - & basata sull’'innata inadeguatezza
del basilare «medio» di ciascuna, la quale le lascia aperte ad un compi-

A, PIERIS, «Western Christianity and Asian Buddhism: A Teological Reading of Historical
Encounters», Dialogue, n.s. 7 (1980/2), 49-85; qui 64; ID., Love Meets Wisdom. A Christian
Experience of Buddbism, Maryknoll, N.Y., 1988.

12A. PIERIS «The Buddha and the Christ: Mediators of Liberation», in The Myth of Christian
Uniqueness, ed. J. Hick - PE. Knitter, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1987, 162-177; ID., An
Asian Theology of Liberation, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1988.

42



mento mutuo®.

J.A.T. Robinson, da sua parte, parla di due «occhi» della verita e
della realta: il cristianesimo occidentale ne rappresenta uno, I'induismo
I'altro: pil in generale, I'Occidente rappresenta il primo, I'Oriente il
secondo. Robinson vede la polarita dei due «centri» come la polarita fra
il principio maschile e quello femminile. Anch’egli invoca una comple-
mentarita reciproca dei due centri'.

J.B. Cobb, da parte sua, difende, al di la del dialogo, una «trasforma-
zione reciproca» del cristianesimo e del buddhismo; tale trasforma-
zione reciproca sara il risultato dell’'osmosi di approcci complementari
alla realta, cioe delle visioni del mondo caratteristiche delle due tradi-
zioni®.

Il punto focale di R. Panikkar & alquanto diverso. Egli insiste sul
fatto che le varie tradizioni religiose differiscono fra loro e devono man-
tenere la loro identita. Egli rigetta un facile «eclettismo» che distrug-
gerebbe le rispettive identita; la fede non puo essere «messa tra paren-
tesi» (epoche) per rendere pit agevole il dialogo. Ma, mentre il «mistero
cosmoteandrico», oggetto di fede, & comune a tutte le tradizioni reli-
giose, le «credenze» sono differenti. Fra tali «credenze» Panikkar
sostiene una «fecondazione incrociata» - che egli chiama «sincretismo»
-in vista d’un arricchimento reciproco'®

R. Panikkar & tornato pil volte sull’argomento. Egli ha piu recente-
mente descritto quello che considera il profilo e I'orizzonte del dialogo
interreligioso del futuro. Superando la problematica della «feconda-
zione incrociata», egli invoca ora una fase ulteriore, in cui gli interlocu-
tori del dialogo saranno in grado, trascendendo la statica identita dot-
trinale delle rispettive tradizioni, di favorire reciprocamente una pit
approfondita autocomprensione'’

In questa varieta di opinioni non sembra che tutto sia chiaro o age-
vole; nemmeno sembra che sia tutto da ritenere per scontato. Che cosa s
pud comunque concludere a proposito dei frutti del dialogo, se ci si basa
sui principi precedentemente enunciati? Per prima cosa, dobbiamo

1A, PiERIS, «The Buddha and the Christ: Mediators of Liberation», cit., 163; ID., Love Meets
Wisdom, cit., 110-135.
" 147, A.T. ROBINSON, Truth is Two-Eyed, London, SCM Press, 1979.
15].B CoBB Beyond Dialogue: Toward a Mutual Tmmformatmn of Christianity and Buddhism,
Philadelphia, Fortress Press, 1982.
16R . PANIKKAR, I/ dialogo intrareligioso, cit.
7R, PANIKKAR «Foreword: The Ongoing Dialogue», in H. Coward (ed.), Hndu-Christian
Dialogue. Perspectives and Encounters, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1990, IX-XVIII.

43



ricordare che 'agente principale del dialogo interreligioso & lo Spirito
di Dio il quale anima le persone. Lo Spirito sta operando in tutte e due le
tradizioni coinvolte nel dialogo, quella cristiana e quell’ altra; percio il
dialogo non pud essere un «monologo», cio¢ un processo unilaterale. E’
anche lo stesso Dio che compie opere salvifiche nella storia umana e che
parla agli esseri umani nel fondo dei loro cuori. Lo stesso ¢ alla volta il
«Tutt’Altro» e il «fondamento dell’essere» di tutto cid che &; il trascen-
dente «al di [a» e I'immanente «nel fondo»; il Padre del nostro Signore
Gesu Cristo e il $¢ al centro del sé. Lo stesso Dio € presente ed agisce in
ambedue le parti del dialogo.

Gli interlocutori cristiani non si limiteranno dunque a dare, ma
riceveranno anche qualcosa. La «pienezza» della rivelazione in Gest
Cristo non li dispensa dall’ascoltare e ricevere. Essi non detengono il
monopolio della verita divina. Devono invece lasciarsi possedere da
essa. Anche senza aver udito la rivelazione di Dio in Gest Cristo, i loro
interlocutori nel dialogo possono infatti essere pit profondamente sot-
tomessi a quella Verita di cui sono ancora in cerca, ma i cui raggi irra-
diano le loro tradizioni religiose (cf. Nostra Aetate 2). Si pud dire in
Verita che, mediante il dialogo, i cristiani «incontrano i seguaci di altre
tradizioni religiose per camminare insieme verso la verita» («Dialogo e
missione» 13).

I cristiani hanno qualche cosa da guadagnare dal dialogo. Essi ne
riceveranno un duplice beneficio. Da un lato, otterranno un arricchi-
mento della loro fede. Attraverso I'esperienza e latestimonianza altrui,
saranno in grado di scoprire in maggior profondita certi aspetti, certe
dimensioni del mistero divino, che essi avevano percepito con minor
chiarezza e che sono stati comunicati meno chiaramente forse dalla tra-
dizione cristiana. Allo stesso tempo, essi guadagneranno una purifica-
zione della loro fede. L'urto dell’incontro sollevera spesso delle que-
stioni, costringera i cristiani a rivedere assunzioni gratuite e a distrug-
gere dei pregiudizi profondamente radicati, o a rovesciare concezioni o
visioni eccessivamente ristrette, esclusive e negative nei confronti delle
altre tradizioni. I benefici del dialogo costituiscono allo stesso tempo
una sfida per I'interlocutore cristiano.

I'fructi e le sfide del dialogo vanno dunque a braccetto gli uni con le
alcre. Turtavia, al di sopra e al di Ia di questi sicuri benefici, si deve dire
che I'incontro e lo scambio hanno valore in quanto tali. Essi sono un fine
in sé. Se essi presuppongono sin dall'inizio un'apertura all'altro e a Dio,
essi realizzano inoltre una pill profonda apertura a Dio di ciascuno

44



attraverso l'altro.

Il dialogo non funge dunque da strumento per un fine ulteriore. Esso
non tende né da una parte né dall’ altra alla «conversione» dell'interlocu-
tore alla propria tradizione religiosa. Esso tende piuttosto ad una pit
profonda conversione di ciascuno a Dio. Lo stesso Dio parla nel cuore di
entrambi gli interlocutori; lo stesso Spirito agisce in tutti. E' questo stesso
Dio che chiama e sfida gli interlocutori I'uno attraverso 'altro, per mezzo
della loro testimonianza reciproca. Essi divengono pertanto -- se cosi si
puo dire -- I'uno per l'altro e reciprocamente un segno che conduce a Dio.
Il fine proprio del dialogo interreligioso &, in ultima analisi, la comune
conversione dei cristiani e dei membri delle altre tradizioni religiose allo
stesso Dio - 1l Dio di Gesui Cristo - che chiama gli uni insieme agli altrt, sfi-
dando gli uni per mezzo degli altri. Questa chiamata reciproca, segno della
chiamata di Dio, costruisce fra i membri delle varie tradizioni religiose la
comunione universale che segna l'avvento del Regno di Dio.

Si pud aggiungere qualche parola sui benefici che la prassi del dialogo
interreligioso apportera alla teologia cristiana. Una teologia cristiana delle
religioni deve essere «teologia dialogica», cio& costruita sulla prassi del
dialogo interreligioso. Alla teologia cristiana si oftre cosi l'occasione di rin-
novare se stessa attraverso l'incontro con le altre religioni. La questione di
decidere quali elementi di fondo e quali intuizioni religiose basilari pos-
sano essere condivisi dalla teologia cristiana e dalle altre tradizioni reli-
giose man mano che entrano in conratto fra loro, & tuttavia una questione
difficile, che non ammette facili soluzioni. Ogni tradizione religiosa costi-
tuisce infatti un tutto da cui non é agevole isolare i vari elementi. Ci tro-
viamo di fronte a diverse visioni globali del mondo, all'interno delle quali
ogni parte svolge, come negli organismi viventi, la sua funzione specifica,
col risultato che un'«equivalenza dinamica» delle componenti di
entrambe le parti non & facilmente accessibile'.

Ammesso che fra i simboli esistano anche tipi dotati di validita uni-
versale, vi & tuttavia un' equivalenza rigorosa, nelle varie tradizioni reli-
giose, fra concetti fondamentali come quelli di Dio, creazione, mondo,
grazia, liberta, salvezza-liberazione, e via di seguito? Sappiamo che non
e cosi. L'esperienza della Realta Ultima come il Padre/Madre cristiano,
lo Jhwh ebraico, I'Allah musulmano, il Brahman indu, il Nirvana
buddhista, il Tao taoista, e cosi via, non & la stessa. Ogni fede religiosa, e

WCF. H. FRANK, Christianity in Culture. A Study in Dynamic Biblical Theologizing in Cross-
Culrural Peyspective, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1979. :

45



dunque ogni teologia, & percid talmente legata ad una visione del
mondo particolare da non poter essere espressa e trasposta in un'altra?
* La teologia dialogica non pud ignorare questi problemi.

L'esperienza di fede cristiana non presuppone, ad esempio, una den-
sita dello storico non rinvenibile in quanto tale in altre tradizioni, senza
la quale non pud essere pienamente compresa? Quel che ¢ certo e che
deve essere pienamente riconosciuto & comunque che la storia e l'inte-
riorita sono due canali ugualmente validi per una vera esperienza del
Divino: colui che agisce nella storia secondo la tradizione ebraico-cri-
stiana & colui che viene esperito nella «grotta del cuore» secondo la tra-
dizione indu. Il Dio della storia & anche il «fondamento dell'essere».

Indipendentemente dagli interrogativi che possono continuare a
sussistere circa i limiti dell'assimilazione reciproca e della «feconda-
zione incrociata» fra le tradizioni religiose e teologiche, una cosa sem-
bra perd chiara, ed & la seguente: per 'armonia fra le comunita religiose,
non servira una «teologia universale» che pretenda di aggirare le diffe-
renze e contraddizioni; servira piuttosto l'elaborazione, all'interno
delle varie tradizioni, di teologie che, prendendo sul serio le loro diffe-
renze reciproche, le assumano e si risolvano ad interagire nel dialogo e
nella cooperazione. ; :

46



