DOMENICO FARIAS

Lavoro e religiosita*
(momenti di una evoluzione dottrinale)

PARTE PrIMA

1. II lavoro e i suoi aspetti positivi nella vita dei religiosi
in Occidente

E a tutti nota la grande importanza del monachesimo occidentale
per la storia della tecnica moderna. Noi cominceremo esaminando
come il lavoro si inquadrava nell’ideale religioso monastico e perché
lo si aveva in grande stima.

Dice la Regola di San Benedetto al cap. 48: “Allora sono veramente
monaci se vivono con il lavoro delle loro mani™. E spiega: “l'ozio &
nemico dell’anima: e percid i monaci devono essere occupati in certi
tempi nel lavoro manuale, in certe ore nella lettura della sacra
Scrittura™.

Lozio ¢ nemico dell’anima: ecco un primo motivo della stima
monastica del lavoro. San Tommaso viene parecchi secoli dopo la
Regola, tuttavia anch’egli sottolinea I'importanza del lavoro in ter-
mini molto simili, accostando la lettura e la meditazione al lavoro
manuale sotto questo aspetto, che entrambi contribuiscono ad evitare
l'ozio: “In secondo luogo il lavoro manuale serve al fine di eliminare
I'ozio dal quale nascono molti mali. Percid in Eccli 33, 28-29 si dice:
“fa lavorare il tuo servo, perché non stia in ozio, perché ozio insegnd molte
cattiverie” pero egli aggiunge “... I'ozio si pud eliminare in molti modi

* Lo scritto ¢ il testo ampliato di una relazione a un corso di spiritualita del lavoro e delle
professioni per giovani studenti universitari.

'“Tunc vere monachi sunt si labore manuum suarum vivunt”. Cfr. S.Benedetto, Regula
Monasteriorum, Abbazia Viboldone, 1942.

*“Otiositas inimica est animae; et ideo certis temporibus occupari debent fratres in labore
manuum, certis iterum horis in lectione divina” (Ib.).

19



diversi che non siano il lavoro manuale ... con la meditazione delle
sante Scritture e le lodi di Dio™.

San Benedetto realisticamente, pur ingiungendo che la domenica
non si lavori, sa bene che la lettura non & di tutti quale mezzo per vin-
cere I'ozio. Egli cosi si esprime nel medesimo capitolo gia citato: “La
domenica tutti siano liberi per la lettura, eccetto quelli che sono
addetti a vari uffici. Se poi vi & un monaco cosi negligente ed indo-
lente, che non voglia o non possa meditare o leggere, gli si dia qual-
cosa da fare, perché non stia in ozio”.

Un'altra grande voce della vita religiosa in Occidente, quella di san
Francesco, parla nel medesimo modo. E molto importante rifarsi ai
testi originali di Francesco su questo argomento per non cadere in
errore circa l'ideale religioso degli ordini cosiddetti mendicanti. Il
mendicare per Francesco non deve affatto sostituirsi al lavoro, quasi che
i frati dovessero solo pregare ed essere mantenuti dalla comunita cri-
stiana.

In quel “Testamento” (1226) che forse & il pil trasparente dei testi
di Francesco e sulla cui autenticitd non sussistono dubbi, troviamo le
seguenti parole: “Ed io con le mie mani ... voglio lavorare; e voglio
che lavorino tutti gli altri frati, di onesto lavoro. Quelli che non
sanno imparino, non per avidita di ricevere il prezzo della loro fatica,
ma per dare buon esempio e tenere lontano I'ozio. Quando non ci
venisse data la ricompensa del lavoro, ricorriamo alla mensa del
Signore chiedendo I'elemosina di porta in porta™.

Per san Tommaso il lavoro, oltre che essere utile per evitare l'ozio,
ma non indispensabile in quanto pud essere sostituito da occupazioni
-spirituali (studio, preghiera), si rivela necessario quando altrimenti non
e mezzo per guadagnarsi onestamente il pane’. Ma se uno ha di che
vivere senza il lavoro manuale, non & tenuto ad esso. Qui parla il dome-
nicano che ha abbracciato un ideale di vita religiosa in cui lo studio e la
predicazione hanno un grande rilievo. Per Francesco e Benedetto invece
I'ideale religioso che si propongono richiede anche il lavoro manuale.
S. Tommaso vede in cid una lodevole attivita supererogatoria ed elogia

3*(Labor manualis) ... secundo ordinatur ad tollendum otium ex quo multa mala oriuntur.
Unde dicitur Eccl. 33, 28-29: Mittes servum in operationem, ne vacet: multam enim mali-
tiam docuit otiositas” ... “multis aliis modis potest... otium tolli, quam per opus manuale
... per meditationes sanctarum Scripturarum et laudes divinas” (Summa, 11, II Q. 187 a. 3).
“Cf. Fonti francescane, Padova, 1980, p.132.

5Q. 187 cit.

20



il buon esempio che cosi si da agli oziosi, ma soggiunge che non tutti i
religiosi sono tenuti ad ogni evangelica supererogatorieta.

Ci sono inoltre per s.Tommaso altri due aspetti positivi nel lavoro
manuale: esso stanca il corpo e quindi aiuta a moderare le inclinazioni
viziose ed inoltre permette di procacciarsi il necessario per le opere di
misericordia corporale. '

2. Pericoli del lavoro per il religioso

Ci pud essere nel lavoro “una avidita di ricevere il prezzo della
fatica” dice Francesco, e vuole che contro di essa i suoi frati stiano in
guardia. La Regola di Benedetto va piit a fondo su questi pericoli del
lavoro per la vita monastica. Pericoli, essa specifica, non di sola avari-
zia, ma anche di superbia. Nel cap. 57 cosi leggiamo: “Se nel mona-
stero vi sono artieri esercitino con tutta umilta I'arte loro, se lo per-
mette l’abate. Che se qualcuno si esalta per la perizia sua nell’arte, per-
ché gli sembra di giovare in alcunché al monastero, sia tolto costui
dalla sua arte, né vi sia riammesso, se non quando si sia umiliato e di
nuovo glielo ordini l'abate. Se poi vi & di che vendere dei prodotti
degli artieri, si guardino bene quei che trattano I'affare da ogni frode.
Si ricordino sempre di Anania e Safira (At. V,1-10), perché la morte che
essi subirono nel corpo, costoro e tutti quelli che commettono frodi sui
beni del monastero, non la subiscano nell’anima. E negli stessi prezzi
non si lascino prendere dall’avarizia, ma diano sempre ad un prezzo
inferiore a quello dei secolari perché in tutto sia gloria a Dio”.

Un benedettino tedesco del secolo XI, Teofilo, ci ha lasciato un’o-
pera, Schedula diversarum artium, in cui espone con dovizia di partico-
lari i pi vari procedimenti artigianali ed artistici. Nella prefazione
troviamo una eco fedele degli ammonimenti della Regola contro i
pericoli del lavoro, pericoli di superbia, di avarizia e di invidia.

“Nessuno deve farsi vanto ... come se avesse di per sé prodotto e
non (assai pitt) da altra parte ricevuto, ma umilmente si lodi egli nel
Signore, dal quale e mediante il quale tutto deriva, e senza il quale
nulla esiste. E neppure deve egli nascondere nel sacco dell'invidia
quanto gli & stato concesso, o chiudendolo nello scrigno di un cuore
avido, ma rinunciando ad ogni vanteria, con lieto animo e senza con-
dizioni deve darlo a tutti quanti ne chiedano e temere la sentenza del
Vangelo su quell’amministratore che inutilmente finse di restituire

21



con gl'interessi la somma che il padrone gli aveva dato ... Per timore
d’incorrere in un tale giudizio, io indegno e quasi ignoto figlio di
uomo, offro senza esigere ricompensi...”".

Troviamo qui una giustificazione teologica della condanna per il
monaco del segreto scientifico-tecnico e una esortazione, rivolta ai
religiosi almeno, a considerare i procedimenti tecnici non come
oggetto di lucro. Teofilo non avrebbe guardato con simpatia i bre-
vetti. Si osservi ancora la liberalita con cui si mettono a conoscenza di
tutti i vari procedimenti, liberalita cosi contraria allo spirito chiuso e
talvolta settario che regnava nelle corporazioni artigianali fino alle
soglie dell’era moderna.

3. Due singolari voci monastiche

Larchitettura che potrebbe chiamarsi benedettina e non solo
romanica si sviluppa in Europa dal IX al XII secolo. Appartiene a
quest’epoca San Dionigi, la famosa cattedrale francese. Labate
Sugero, che presiedette alla sua costruzione, ci ha lasciato una breve
memoria che data del 1143”. Duchesne che per primo la pubblico le
diede il titolo De consecratione ecclesiae S. Dionysii. Al medesimo abate
¢ dovuto un altro piccolo trattato sugli atti della sua amministra-
zione®. Da entrambi questi scritti si pud ricavare un’altra giustifica-
zione e illustrazione del lavoro monastico, che si aggiunge a quelle
precedenti in una concordia discors significativa.

Dalle espressioni di Sugero, per quanto singolari sotto certi
aspetto esse siano, siamo introdotti alla comprensione interiore di un
grande fenomeno della civilta medioevale, tecnico artistico e religioso
ad un tempo, quello della costruzione delle cattedrali monastiche.

Dice una volta Sugero: “Quanto a me confesso che sono stato felice
di far servire all'amministrazione della SS. Eucarestia tutto cid che di
pili ricco e prezioso abbia potuto trovare ... Certamente ci si obbiettera
che basta mettere in questo culto uno spirito puro, un’anima santa,

“Brani di Teofilo monaco e di altri autori si trovano nella ricca antologia: Friedrich KLEMM,
Storia della tecnica, Milano 1959. Quelli di Teofilo sono riportati alle pp. 62ss.

'SUGER, Comment fut construit Saint Denis, Paris 1945, trad. e introduzione di D.Jean LECLERQ.
Su Sugero si veda anche quanto scrive E. PANOFKY, I/ significato delle arti visive, Torino, 1962,
pp.109-145.

#Qualche brano & riportato in traduzione nel medesimo volumetto citato.

22,



un’intenzione sincera ed evidentemente anche noi riteniamo che que-
ste siano intenzioni necessarie primariamente e di una importanza
tutta speciale. Ma noi sosteniamo anche che nell’adornare i vasi sacri
adoperati nel Santo Sacrificio, la nobilta dell’esterno deve, se possi-
bile, eguagliare la purezza interiore™.

Questo medesimo spirito guida Sugero nella costruzione di San
Dionigi. “Ci siamo impegnati — egli racconta — per tre anni, lavo-
rando d’estate come d’inverno a completare la nostra opera con molte
spese e grande impiego di mano d’opera, per non meritare il rimpro-
vero (cfr. Ps. 138 - Vulgata): “Gli occhi tuoi hanno visto le mie cose a
metd”. Coll’aiuto di Dio il lavoro andava avanti, come una cosa
divina: “la montagna di Sion, al lato di settentrione, la citta del
grande re in mezzo alla quale risiede Dio incrollabile, era fondata per
la gioia di tutta la terra” (cfr. Ps. 47 - Vaulg.). Sotto il pungolo dei
nostri peccati offrivamo ’olocausto profumato della nostra penitenza,
pregando Dio di calmare la sua giusta ira e di esserci propizio. 12
colonne rappresentavano nel mezzo il numero degli apostoli, cui cor-
rispondevano 12 colonne minori che figuravano i 12 profeti. Tutte
queste colonne portavano sino ad un’altezza notevole I'edificio, come
vuole l'apostolo quando ci edifica spiritualmente dicendo: “Non siete
pill ospiti e stranieri, ma siete concittadini dei santi, siete la casa di
Dio; siete edificati sul fondamento degli apostoli e dei profeti, e la
pietra angolare suprema & il Cristo Gesli che ha riunito i due muri, in
cui ogni costruzione, spirituale o materiale, cresce per divenire un
tempio santo nel Signore” (Ef. II,19; II,14). Nel quale anche noi
impariamo ad edificarci spiritualmente per diventare dimore del
Signore e questo tanto pill perché gli vogliamo costruire un’abita-
zione materiale pill elevata e piti degna”™".

Sono parole queste di Sugero che suppongono la dottrina comune
del lavoro monastico, come medicina contro l'ozio, strumento di
penitenza, mezzo per guadagnarsi il pane e per fare I'elemosina, ma vi
aggiungono qualcosa che & molto significativo. Il lavoro da gloria a
Dio perché pud essere trasfigurato da una intenzione religiosa e chia-
mato a rendere testimonianza di una fede che penetra in qualche
modo tramite le mani dell’artista nella materia rendendola specchio e
immagine delle realta spirituali pit alte e quindi richiamo'ad esse.

*Op: cit. p: 23.
©QOp. cit.p.43s.

23



Dicevamo che questa valutazione del lavoro monastico sta con le
altre in una concordia discors. Sappiamo che s. Bernardo in particolare
protesto vivacemente contro questa che egli riteneva una deviazione
dall’ideale monastico per molteplici motivi, non ultimi quelli della
poverta e della carita. '

La lode dei monaci si deve rivolgere a Dio non mediante strumenti
materiali esterni, ma immolando al Signore il proprio corpo in un
sacrificio di lode, con |'osservanza sempre pitl piena dei consigli evan-
gelici. Ogni altra cosa & distrazione dall’ideale monastico.

Sarebbe interessante esaminare in questa luce una classica que-
stione, quella della opportunita degli strumenti musicali nelle fun-
zioni sacre, specie monastiche. E noto che anche oggi ci sono varie
limitazioni all’'uso dell’organo. Nella Chiesa antica per vari secoli ci fu
un ripudio della musica strumentale. S. Agostino commentando il
Salmo 150 in cui si parla degli strumenti musicali nell’antico culto
giudaico cosi si rivolge concludendo ai cristiani: “Siete voi la tromba,
il salterio, la cetra, il timpano e il coro, le corde e I'organo e il cembalo
dal suono perfetto. Tutte queste cose siete voi; non si pensi qua a nulla
di meno nobile, di transeunte o di spettacolare”!. Anche a questo pro-
posito nella storia del monachesimo si delinearono due atteggiamenti:
uno pil propizio ad introdurre gli strumenti materiali nella Jaus Dei,
l'altro pitt preoccupato di salvaguardare la sincerita e la spiritualita
della preghiera e percio alieno dall’uso di tali mezzi materiali.

Un posto in certo modo intermedio tra i passi della Regola di s.
Benedetto e quelli di Sugero occupa il seguente suggestivo testo di
Aelredo, abate di Rievaulx (1110-1167), desunto dal De institutione
inclusarum, un trattatello di vita monastica redatto in forma di lettera
alla sorella. La lavorazione del lino porta 'abate a considerazioni
mistiche, si fa poesia e religione. Il prodotto finale & a un tempo una
realizzazione tecnica: il panno di lino candido, e il simbolo di un
lavoro interiore di perfezionamento che culmina nel candore dell’in-
nocenza ritrovata. Lora et labora benedettino & reso qui nel suo signi-
ficato genuino, con schiettezza e semplicita. C’¢ una vena di poesia
priva di orpelli retorici, che si alimenta alle fonti bibliche, liturgiche
e patristiche. Non sono sterili fantasie che si accompagnano alla
serieta del lavoro: Aelredo stesso invita all'unum necessarium al di 12 di
ogni vanita, e questo #n#m lo addita nella carita. Il lavoro & visto nella

1S, AGOSTINO, In Psalmos (P.L. 37, 1966).

24



sua durezza e pesantezza, & descritto nella materialita concreta dei
suoi particolari. Nulla di esaltante e meno ancora di prometeico, vi
manca persino I'entusiasmo ingenuo e generoso di Sugero, e tuttavia
il lavoro anche qui si trasfigura, diventa prezioso e risplende di quella
perfetta carita in funzione della quale & dal monaco vissuto.
“Adornino quel tuo altare candidi panni di lino che, con il loro
colore bianco, lodino la castita e mostrino la semplicita. Pensa con
quanta fatica e con quante battiture il lino abbia lasciato il colore ter-
reno nel quale esso & cresciuto e sia giunto a tale candore affinche sia
adornato l'altare e velato il corpo di Cristo. Tutti nasciamo con il
colore della terra, perché sono stato concepito nell’iniquita e mia madre mi
ba concepito nel peccaro (Sa/ 50,7). Innanzi tutto, dunque, il lino &
immerso nelle acque; noi siamo sepolti insieme con Cristo nelle acque
del battesimo (Rm 6,3-4). In esse si cancella la nostra iniquita, ma
non & ancora guarita la nostra debolezza. Nella remissione dei peccati
abbiamo ricevuto un po’ di candore; ma, a causa della naturale corru-
zione che rimane, non siamo ancora pienamente spogliati del colore
della terra. Dopo le acque, il lino viene seccato; & necessario che, dopo
le acque del battesimo, il corpo sia macerato con I'astinenza e liberato
dai cattivi umori. Poi il lino viene pigiato con magli; la nostra carne
¢ assalita da molte tentazioni. Dopo di ciod il lino viene cardato con
punte di ferro affinché perda il superfluo; anche noi, scarnificati con
gli aculei della disciplina, a stento tratteniamo il necessario. Dopo di
queste cose il lino viene sottoposto ad una piu leggera ripulitura per
mezzo di punte pitt dolci, anche noi, vinti con gran fatica le pit gravi
passioni, siamo purificati dei peccati piti leggeri e quotidiani con una
semplice confessione e riparazione. Ora il lino viene stirato dai fila-
tori; anche noi ci spingiamo in avanti con la pazienza della perseve-
ranza. Inoltre, affinché si aggiunga una piu perfetta bellezza, sono
adoperati il fuoco e I’acqua; anche noi dobbiamo passare attraverso il
fuoco della tribolazione e I’acqua della compunzione per giungere al
refrigerio della castita. Queste cose rappresentino a te gli ornamenti
del tuo oratorio, e non diano pasto ai tuoi occhi con inutili varieta. Ti
basti, sul tuo altare, 'immagine del Salvatore appeso alla croce: essa ti
rappresenti la sua passione perché tu la imiti, con le sue braccia allar-
gate t'inviti all’abbraccio con lui nel quale tu troverai felicita e con le
sue nude mammelle sparga il latte della dolcezza con il quale sarai
consolato. E se cio ti piace, nella sua immagine, accanto alla croce, si
vedano la Vergine Madre ed il vergine discepolo, per raccomandarti

25



I’eccellenza della verginita... Queste cose ti offrano un incentivo di
carita, non uno spettacolo di vanita. Infatti, per tutti questi motivi &
necessario che da qui tu salga all’unita, perché una sola cosa & necessaria
(L¢ 10, 42). Questa & l'unica che non si trova se non nell’unico, presso
'unico e insieme con l'unico presso il quale non c’¢ mutamento né
ombra di cambiamento (Gc 11, 17). Chi & unito a lui diventa un solo
spirito con lui passando in quell’'unico che & sempre la stesso e i cui
anni non vengono meno. Quest’unione & la carita, il fine e la frangia
dell’ornamento spirituale™?.

Le concezioni monastiche del lavoro esaminate fin qui appartengono
per certi aspetti al passato delle eta pili recenti, ma per altri ne costi-
tuiscono solo la preistoria. Nell’alto Medioevo la cultura fu fatto essen-
zialmente monastico: anche la valutazione del lavoro rispecchia una
doppia religiosita, se ci & permesso di esprimerci cosi. E la valutazione

12Panni linei candidi tuum illud ornent altare, qui castitatem suo candore commendent, et
simplicitatem praemostrent. Cogita quo labore, quibus tunsionibus terrenum in quo crevit
linum colorem exuerit, et ad talem candorem pervenerit, ut ex eo ornetur altare, Christi cor-
pus veletur. Cum terreno colore omnes nascimur, quoniam in iniquitatibus conceptus sum,
et in peccatis concepit me mater mea (Ps. 50,7).

Primum igitur linum acquis immergitur, nos in acquis baptismatis Christo consepelimur
(Rom. 6, 3-4). Ibi deletur iniquitas, sed necdum sanatur infirmitas. Aliquid candoris rece-
pimus in peccatorum remissione, sed necdum plene terreno colore exuimur pro naturali,
quae restat corruptione.

Post acquas linum siccatur, quia necesse est post acquas baptismatis corpus per abstinentiam
maceratum illicitis humoribus vacuetur. Deinde linum malleis tunditur, et caro nostra mul-
tis tentationibus fatigatur. Post haec linum ferreis aculeis discerpitur, ut deponat superflua, et
nos disciplinae ungulis rasi, vix necessaria retinemus. Adhibetur post haec lino suaviorum sti-
mulorum levior purgatio, et nos victis cam magno labore pessimis passionibus a levioribus et
quotidianis peccatis simplici confessione et satisfactione mundamur. lam nunc a nentibus
linum in longum producitur, et nos in anteriore perseverantiae longanimitate extendimur.
Porro ut ei perfectior accedat pulchritudo, ignis adhibetur et acqua, et nos transeundum est
per ignem tribulationis et acquam compunctionis, ut perveniamus ad refrigerium castitatis.
Haec tibi oratorii tui ornamenta repraesentent, non oculos tuos ineptis varietatibus pascant.
Sufficiat tibi in altari tuo Salvatoris in cruce pendentis imago, qua passionem suam tibi
repraesentent quam imiteris, expansis brachiis ad suos invitet amplexus, in quibus delecte-
ris, nudatis uberibus lac tibi suavitatis infundat quo consoleris. Et si hoc placet, ad com-
mendandam tibi virginitatis excellentiam, Virgo Mater in sua et virgo discipulus in sua
iuxta crucem cernantur imagine...

Haec tibi incentivum praebeant caritatis, non spectaculum vanitatis. Hinc enim omnibus ad
unum necesse est ut conscendas, quoniam unum est necessarium (Luc. 10,42). Illud est
unum quod non invenitur nisi in uno, apud unum, cum uno, apud quem non est transmu-
tatio, nec vicissitudinis obumbratio (Giac. 1,17). Qui adhaeret ei unus cum eo spiritus effi-
citur, transiens in illud unum quod semper idem est, et cuius anni non deficiunt. Adhaesio
ista charitas, quasi spiritalis ornatus finis et fimbria”. De institutione inclusarum, n. 26,
«Sources Chrétiennes» (76).

26



di cristiani, ma & anche la valutazione di “religiosi”, nel senso cano-
nico, di monaci che hanno lasciato il mondo per dedicarsi alla vita
contemplativa. Il lavoro dei monaci non ha nella loro esistenza il
medesimo ruolo che in quella dei laici. In questo senso le concezioni
monastiche del lavoro piu che il passato costituiscono la preistoria
delle concezioni moderne del lavoro. Ma, come tante conquiste tecni-
che dei benedettini son passate in eredita ai secoli laici posteriori, cosi
tante loro riflessioni, prima che monastiche, semplicemente cristiane,
sono i punti di partenza dell’ulteriore sviluppo dottrinale, sia esso
stato consonante o antitetico ad esse.

4. 11 valore del lavoro nel Rinascimento

Trasferito in un contesto molto meno soprannaturale, & un atteg-
giamento molto simile a quello di Sugero che in qualche modo sem-
bra di ritrovare in talune valutazioni rinascimentali, come nelle
seguenti di Paracelso, per il quale la tecnica umana riprende la crea-
zione divina portandola al suo compimento ultimo. L'uomo che lavora
attende quasi a un compito di collaborazione con l'azione divina.

In una forma o nell’altra, troviamo spesso nella tradizione cristiana
'affermazione che il lavoro & un’attivita intelligente che suppone la
somiglianza con Dio. Ma questa somiglianza ha molteplici dimensioni.
Luomo per non deturparla deve crescere in tutte queste dimensioni e
soprattutto deve orientarsi secondo la somiglianza nella sapienza della
carita. Il lavoro come attivita intelligente va inserito in una profonda ed
ampia attivita dell'uvomo integrale. Questo appare chiaramente anche
dai passi di Sugero prima citati, ma gia in Paracelso possiamo osservare
significativi cambiamenti di accento, di atteggiamento, di prospettiva.
Le creature non invitano I'uomo alla lode contemplativa del Signore,
ma si presentano come una realta incompiuta da perfezionare.

“Dio ... vuole che noi 'opra non la lasciamo tale, ma che inda-
ghiamo e studiamo, perché essa sia stata fatta cosi. Quindi possiamo
studiare e dedurre perché la lana sia acconcia alle pecore, e le setole
per il dorso dei maiali, e possiamo ogni ora portare la dove si conviene
e cucinare i cibi crudi, che cosi ci piacciono assai di piu, e farci rico-
veri per I'inverno e tetti per la pioggia”.

BPARACELSO, Libri sulle malattie invisibili, (1531-32), cf. KLEMM cit. p. 152.

27



E ancora: “Come dal nulla tutte le cose sono state create fino al suo
compimento, cosi non v'& cosa che esista che proprio sia al suo compi-
mento, ciog, & al suo compimento, ma non proprio al suo compimento
ultimo, poiché Vulcano deve compirla. Le cose sono state create cosi
come le abbiamo nelle mani. Il legno cresce al suo fine, ma non diviene
carbone o ceppo; l'argilla cresce, ma non diviene pentola; e cosi ogni
crescita, perciod riconoscete (I'opera di) Vulcano. E con un esempio: Dio
ha creato il ferro, ma non cid che esso deve divenire, cioé non ferri da
cavallo, non sbarre, non falci ma solo minerale di ferro e come mine-
rale a noi lo da. Comanda quindi al fuoco e a Vulcano, che & signore
del fuoco. Ne segue che Vulcano lo domina, percio & giusta l'arte ...

Ora quindi vedete quale arte sia I'alchimia; essa & quell’arte che
toglie I'inutile dall’utile ... quanto Dio non ha fino al compimento
creato, spetta ai Vulcani di portare a termine ... Vi sia cid d’esempio:
il pane ci & stato creato e dato da Dio, ma non come si compra dal for-
najo; sono bensi i tre Vulcani, il contadino, il mugnaio e il fornaio
che ne traggono il pane”.

Troviamo qui ed in altri autori dell’eta rinascimentale un’esalta-
zione del lavoro troppo umana. La differenza non consiste nella
misura in cui essi raccomandano di lavorare. I monaci benedettini
costituivano nei monasteri delle comunita dalla operosita instanca-
bile. Il cambiamento di tono riguarda la prospettiva ideale in cui il
lavoro & inquadrato. All’attivita trasformatrice del mondo materiale
si conferisce una dignitd quasi divina, e sin qui si & ancora nel solco
cristiano, ma si pone anche un accento esclusivo nel sottolinearne
I'importanza, il lavoro come manifestazione di una realta spirituale
pill ricca viene oscurato dalla esaltazione del lavoro in quanto tale.

5. Limportanza del lavoro per il calvinismo

Ci limitiamo a considerare due significativi autori del filone puri-
tano del calvinismo, il Baxter e lo Steele.

Entriamo in un campo in cui & difficile, ma molto importante,
scorgere in tutte le sfumature la differenza con la concezione monastica
del lavoro, perché anche i puritani intendono offrire una valutazione
rigidamente religiosa e cristiana. Se non si avesse presente allo spirito

“ID., Labirinto dei medici ervanti (1537-38), cf. ib.

28



la prospettiva monastica sembrerebbe, a leggere questi autori, che
dentro il cristianesimo non si possa dare dottrina piu alta sul lavoro.
Le concezioni calvinisto-puritane sono di una grande importanza sto-
rica. Comunque si debba giudicare la loro influenza sulla nascita e lo
sviluppo del capitalismo, & certo che nel mondo anglosassone furono
queste le concezioni che stettero alla base dell’etica del lavoro della
borghesia in ascesa in Inghilterra e in America.

Come negli altri filoni protestanti anche nel puritanesimo tro-
viamo al punto di partenza in questa materia la condanna di ogni
forma monastica di vita, tanto pill recisa quanto piu superficiale.

“I frati mendicanti e quei monaci che vivono soltanto per sé e per
la loro devozione formale, ma non fanno una cosa sola per guada-
gnarsi da vivere o per il bene dell'umanita ... hanno tuttavia il corag-
gio di vantarsi che la loro vita & uno stato di perfezione; mentre sono
inferiori al pitt povero ciabattino, perché egli ha una vocazione che
viene da Dio, ed essi non ’hanno””.

Si prospetta qui un’antitesi lavoro — vita monastica che non
abbiamo affatto trovato in s. Benedetto e in s. Francesco. La condanna
potrebbe essere intesa come semplice frutto d’ignoranza delle
genuine fonti monastiche, ma in realta c’® anche un motivo ideale. Lo
Steele come il Baxter hanno di mira una nuova ascetica cristiana,
altrimenti la loro condanna in nulla differirebbe da quella di grandi
figure monastiche contro i religiosi pigri e 0ziosi.

Ecco una frase significativa dello Steele: “L'acqua stagnante & sog-
getta a putrefarsi; & meglio vincere il corpo e tenerlo in soggezione
con una professione che mantenerlo nel lusso e ridurlo un fuori
legge”. Persino il paragone dell’acqua stagnante e non solo I'idea che
& espressa & assai antico nella tradizione cristiana, ricorre sovente in s.
Giovanni Crisostomo'. Ma l'attivita cui invita lo Steele & essenzial-
mente mondana nel suo oggetto ed ha per fine un profitto sempre piti
alto, da ricercare perd con mezzi onesti e massima intransigenza
morale. Lo Steele & profondamente convinto che tra religione ed affari
c’¢ perfetta compatibilitd. “La prudenza e la religione furono sempre
buone amiche ... Si pud guadagnare quanto basta di questo e del
mondo avvenire, se si considera ognuno di essi nel modo giusto”.

R, STEELE, The trademan’s calling (La professione [vocazione} del commerciante) (1684) cit.
da R.H.TAWNEY, Nuscita e religione del capitalismo (1925), tr. it. 1945, Milano, p. 350.

16 I Pris. et Aq., 1,5; PG. 51, 193-194; In Act. Ap. hom.35,2, P.G.60,256; Hom. 54,3; P.G.
60, 378. Per le parole di Steele cf. TAWNEY:cit. p. 353.

29



Ecco un’interpretazione dei talenti evangelici: “La vostra forza &
talento, la vostra intelligenza & talento, lo & il vostro tempo ... Il vostro
mestiere ¢ quello del quale vi dovete occupare ... Dovete coltivare la
vostra vigna ... La vostra fantasia, la vostra comprensione, la vostra
memoria, ... tutto dev’essere impiegato in essa”. La virth & vantaggiosa,
il vizio & rovinoso. “Per una fortunata combinazione, le virth obbliga-
torie per un cristiano — diligenza, moderazione, sobrieta, economia —
sono proprio le qualita che meglio conducono al successo commer-
ciale””. Questo successo e la ricchezza che lo accompagna vanno ricer-
cati. C’¢ in genere nel puritanesimo un disprezzo altrettanto profondo
sia del povero che dell’elemosina ed una esaltazione del lavoratore e del
lavoro. Il povero & considerato un ozioso cui la migliore carita che si
possa prestare € di trovargli un lavoro. Lelemosina invece lo vizia.

Gli autori medievali solo in secondo luogo parlano delle elemosine
come di uno dei fini del lavoro manuale. S. Tommaso nella Somma ne
parla per ultimo e s. Benedetto e s. Francesco non vi accennano. I
puritani invece lo sottolineano energicamente, ma a modo loro, sosti-
tuendo all’elemosina un bene pitt ampio che si arreca al prossimo
quando col lavoro e il commercio si eleva il tenore di vita e si da
anche ad altri la possibilita di lavorare. E caratteristica di questi
autori l'insistenza sul successo e la ricchezza, che sono condizioni
importanti per creare il bene sociale, insieme con !'esortazione pill
viva all’austerita e al risparmio. La ricchezza e il successo devono ser-
vire ad attivitd, commerci ed industrie di maggiore respiro, non a
soddisfare i propri piaceri. Siamo lontani da s. Tommaso che con
Aristotele parla di una virtd chiamata “magnificenza™® per cui
I'uvomo in determinate circostanze fa grandi spese. Una virth che
monaci come Sugero il benedettino ben conoscevano e praticavano.

Dice il Baxter: “Il bene pubblico o la felicita di molti devono stare
al di sopra del nostro proprio bene. A ciascuno spetta di compiere per
gli altri quanto piti bene puo, particolarmente nei riguardi della Chiesa
e dello Stato. E cid non si fara con I'ozio, ma con il lavoro. Come le api
lavorano per riempire il loro alveare, cosi pure 'uomo deve lavorare per
il bene della comunita... Se anche nei Proverbi di Salomone (23,4) &
detto: “Non affaticarti a diventare ricco”, cid significa soltanto che tu
non devi fare della ricchezza la tua meta principale. La ricchezza per le

YTAWNEY, op. cit. p. 356.
18S. TOMMASO, Szm. th., ILIL, Q. 137.

30



nostre soddisfazioni corporali non dev'essere posta come scopo né
dev’essere ricercata. Ma lo deve essere se con essa ci si prefiggono scopi
piu alti. Cio significa che tu devi lavorare nel modo che piti pud pot-
tarti al successo e al giusto guadagno. Tu sei tenuto a sfruttare tutte le
possibilita che ti sono state date da Dio. Ma allora il tuo scopo deve
essere quello di renderti maggiormente atto a servire Dio e di fare ancor
pili bene di quanto tu non ne abbia fatto. Se Dio ti mostra una strada,
seguendo la quale ed agendo rettamente tu possa guadagnare di pit,
senza danno per I'anima tua e per quella del tuo prossimo, di quanto tu
non possa fare seguendone un’altra, e se tu quella ricusi e segui la strada
che ti porta meno vantaggio, tu intralci cosi il compimento di uno
degli scopi della tua vita e ti rifiuti di fare 'amministratore di Dio e di
accettare i suoi doni, per poterli adoperare a vantaggio di Lui, quando
egli te lo chiede. Tu devi lavorare per essere ricco per Dio, non per
essere ricco per una vita di piaceri materiali e di peccato””.

Davanti a passi come questo si tenga presente che essi vogliono
presentare, eliminato ogni ideale contemplativo — monastico, la raffi-
gurazione della piti alta forma di religiosita. Come osserva il Tawney,
per lo Steele il lavoro “¢ in sé una specie di disciplina ascetica, pitt
rigorosa di quella imposta da qualsiasi ordine di mendicanti, una
disciplina imposta dal volere di Dio, e che non dev’essere esercitata in
solitudine, ma eseguendo puntualmente i doveri sociali. Non & sol-
tanto un mezzo economico, da abbandonare quando i bisogni fisici
sono appagati. E un fine spirituale, poiché in esso soltanto l'anima
pud trovare salute, e deve essere continuato come dovere etico dopo
che ha cessato di essere una necessitad materiale”?.

In questa concezione puritana del lavoro colpisce innanzi tutto
una certa grettezza spirituale. Cio che, visto nel suo semplice aspetto
profano, manifesta imponenza e grandiosita, vale a dire le industrie e
i commerci che molti puritani avviarono, si rivela invece meno auten-
tico se pretende anche di valere come la pitt genuina ed evangelica
spiritualita cristiana.

Basti un solo esempio, quello dell’elemosina. S.Tommaso nella
Somma® sostiene che & lecito ai religiosi svolgere delle attivita eco-
nomiche se esigenze di carita talvolta lo esigono. Una concessione

YR.BAXTER, Christian Directory, 1678, 2 ed., cf. KLEMM cit. p. 206s.
2TAWNEY, op. cit. p. 351.
4f1, I, 1187, a:2.

il



giustificata con ragione sobria e misurata. Ma egli anche sostiene che
¢ lecito ai religiosi vivere di elemosina e dovendo dimostrarlo si trova
davanti una obiezione che si maschera dietro un passo della Bibbia.

“I religiosi sono i perfetti. Ma & pil perfetto fare I’elemosina che
riceverla. Dice la Bibbia: “E meglio dare che ricevere” (At. 20,35).
Sicche i religiosi non devono vivere di elemosina, ma invece con il
lavoro debbono essere loro a fare 1’elemosina”.

Un’argomentazione secca nella sua forma sillogistica, ma dietro
cui si profila tutta 'angustia di una concezione troppo riduttiva della
religione cristiana. Un’angustia perfettamente chiara a S.Tommaso
che risponde: “Ceteris paribus, & meglio dare che ricevere. Dare pero, o
lasciare tutto il proprio per Cristo, e ricevere quel poco che & necessa-
rio per vivere, &¢ meglio che non dare alcune cose particolari ai
poveri”?. '

C’¢ una sapienza in questo distacco contemplativo dalla ricchezza
il cui sapore cristiano ed evangelico si gusta immediatamente. E para-
dossale e anche un po’ comico osservare quali perplessita e preoccu-
pazioni possa far nascere invece l'ideale cristiano travisato.

“Jo temo — dice una volta il fondatore del metodismo John Wesley
(1729-1791) . Tutte le volte che la ricchezza si & accresciuta, il patri-
monio religioso & diminuito nella stessa misura. Percid io non vedo
come sia possibile, secondo la natura delle cose, che un risveglio reli-
gioso possa avere lunga durata. Poiché la religione deve provocare
tanto laboriositd quanto parsimonia e queste non possono produrre
che ricchezza. Ma quando la ricchezza cresce si accrescono anche I'or-
goglio, la passione e 'amore del mondo in tutte le sue forme”?.

6. Luomo religioso e 'uomo d’affari in Beniamino Franklin

Lesaltazione del lavoro, il lavoro eretto-a ragione ultima di vita &
una concezione pseudocristiana. Anche storicamente, la esaltazione
del lavoro e del guadagno si sgancio dopo non molto dal cristiane-
simo per diventare I'ideale pratico di un vago deismo illuminista in
cui Dio ¢ il supremo architetto e il progresso civile I'unica religiosita.
Sparita la carita, resta solo la filantropia laica e il suo ideale del

211,11, 187, a. 4, ad. 3.
»Citato da Max WEBER, L'etica protestante e lo spirito del capitalismo (1905), Roma 1945 p. 216.

32



lavoro. Quello ad esempio di Beniamino Franklin: Esporremo in que-
sto paragrafo il suo pensiero in materia religiosa e in materia d’affari.
Egli si espresse ripetutamente su questi argomenti sia pubblicamente
e in tono mitigato, sia in forma privata o anonima con tono pil radi-
cale. Molto significative per farsi un’idea della sua religiosita nell’eta
matura sono alcune pagine dell’ Auzobiografia (1771-1788) scritte con
grande vivacita e spigliatezza.

Siamo in pieno secolo XVIII: la rissa delle varie confessioni cri-
stiane ha perduto ormai di vigore e il Franklin come molti dei suoi
contemporanei combatte per ’avvento dell’eta della ragione e per l’e-
liminazione di ogni principio di autorita, biblica o ecclesiastica, in
materia religiosa.

“Ero stato allevato secondo i principi della religione della Chiesa
Presbiteriana; benché parecchi dogmi di questo credo, come, per
esempio, quello riguardante gli eterni decreti divini, I'elezione e la
condanna, mi sembrassero incomprensibili, altri discutibili, ed io ben
presto cominciassi a mancare alle riunioni in Chiesa, essendo la
domenica dedicata allo studio, io tuttavia ebbi sempre dei principi
religiosi. Per esempio non ebbi mai dubbio alcuno sulla esistenza di
Dio; ho sempre creduto che il mondo fosse stato creato da Lui e retto
dalla sua provvidenza; che la devozione migliore verso Dio la si
dovesse esplicare facendo bene al prossimo, che le nostre anime sono
immortali, che ogni delitto sara punito e la virtli premiata, in questa
vita e dopo”*.

Una religione nei limiti della semplice ragione. Persuaso intima-
mente della inutilita delle varie religioni positive considerate nei loro
dogmi particolari, egli & convinto perd della loro funzionalita sociale
e percio le tollera. “Il nostro paese divenne sempre piu popolato,
nuove chiese erano necessarie e venivano erette con il contributo di
tutti: il mio obolo non lo rifiutai mai, di qualunque setta si trat-
tasse””. Una cosa sola gli riesce insopportabile, afferma, I'intolleranza
religiosa e la faziositd. Ecco un esempio: “Nel 1739 arrivo dall'Irlanda
il reverendo Whitefield, che era molto conosciuto la come predicatore
ambulante. In sul principio gli fu concesso di predicare in qualcuna
delle nostre chiese, ma il clero presto lo prese a malvedere, non gli
concesse pitl il pulpito e fu cosi obbligato a predicare all’aria aperta”.

2B. FRANKLIN, Axtobiografia, Firenze 1925, pp. 109-110.
2Qp. cit. p. 110.

38



Ci fu da parte di tutti una reazione immediata, e per quanto Franklin
adoperi un tono discreto, si puo capire che lui ha un ruolo importante
nella decisione che viene presa, di costruire una grande sala per
chiunque voglia parlare al popolo di Filadelfia, “cosi che anche se il
Mufti di Costantinopoli avesse inviato un missionario fra noi, costui
avrebbe trovato un pulpito a sua disposizione”?,

Interiormente sciolto da ogni vincolo ecclesmstlco Franklin ela-
bora da sé un programma di vita, inclusi principi morali e pratiche di
pieta. ‘

Ecco I'elenco delle virtu con i relativi precetti?’:

1) Temperanza = Non mangiare sino alla pesantezza, non bere sino
all’ebbrezza

2) Silenzio = Parla solamente di cid che pud giovare a te o agli
altri, evita i discorsi inutili

3) Ordine = Ogni cosa al suo posto; ogni tua attivitd a tempo
debito

4) Fermezza
che hai deciso

5) Frugalita = Evita le spese che non siano utili agli altri o a te
stesso: non sciupare nulla

6) Operosita = Non perdere tempo, sii sempre occupato in qual-
che cosa di utile e tralascia senz’altro cid che non & necessario

7) Sincerita = Non nuocere ad altri con 'inganno: puro e giusto
sia il pensiero tuo, e se parli, sia all’unisono con il tuo pensiero

8) Giustizia = Non fare torto alcuno danneggiando altri o trala-
sciando di dare ci6 che devi

9) Moderazione = Evita gli estremi: non risentirti delle offese cosi
come l'animo tuo ti trascinerebbe

10) Pulizia = Non tollerare che il tuo corpo, i tuoi abiti e la tua
dimora siano sudici

11) Tranquillita = Non prendertela per le inezie e per quelle cose
inevitabili che di solito accadono

12) Castita = Raramente usa i piaceri venerei e solo per sfogo
naturale e salute; non arrivar mai allo stordimento e all’infiacchi-
mento e non nuocere mai alla riputazione ed alla pace tua ed altrui

13) Umilta = Imita Gesu e Socrate”.

Decidi di fare cid che devi. Eseguisci senza fallo cid

I

%Op. cit. pp. 141-143.
70Op. cit. pp. 113-114.

34



Franklin compone anche una preghiera a Dio fonte della saggezza,
ma soprattutto si preoccupa di organizzare con precisione la propria
giornata. Egli in generale annette molta importanza all'impostazione
metodica dei programmi di vita interiore, aiutandosi magari con
opportuni schemi e tabelle come questo di 13 righe e 7 colonne per
I'osservanza delle virth nei giorni della settimana:

Dom Lun Mar| Mer | Gio Ven | Sab

cloH||2|Q|w oo« |1

“Cosi stabilii di dedicare a ciascuna virtll, successivamente, una
settimana di rigida attenzione: nella prima settimana feci enormi
sforzi per evitare la menoma trasgressione verso la temperanza,
rimettendo al caso le altre virtl, le mancanze verso le quali, pero,
notavo ogni sera. La prima settimana riuscii a lasciare in bianco la
colonna contrassegnata con la lettera T e allora stimai cosi bene con-
solidato il dominio della prima virtd e tanto diminuita 'influenza
del vizio opposto che ritenni possibile passare alla seconda ... in 13
settimane avevo finito il corso ed in un anno potevo ripeterlo 4
volte”?.

In queste tecniche Franklin non & certo un innovatore. Ancora non
molti anni fa 'uso di simili tabelle ad esempio era in vigore in molti
ambienti religiosi collegati a tradizioni molto antiche. Di nuovo c’&
in Franklin la prospettiva puramente terrena in cui egli inquadra
questo sforzo verso la virth. Talvolta la sua religiosita sembra simile a

#0p. cit. p. 117.

35



quella di Giobbe prima della disgrazia®, ma in realta nemmeno que-
sto confronto si puo fare. Giobbe uomo giusto e pio & ricompensato
da Dio con abbondanza e prosperita, qui invece le virtl stesse del-
I'uvomo, ove siano tenute in debito conto, sono causa della sua pro-
sperita.

Ecco come egli si esprime: “Alla temperanza debbo la buona salute
sempre goduta ... alla operosita e frugalita il benessere delle mie con-
dizioni ... alla sincerita e giustizia la fiducia del mio paese e gli inca-
richi onorevoli ... ed alla influenza mista di tutte le virtll insieme,
anche se non mi sia riuscito acquistarlo a perfezione, quell’equilibrio
di carattere, quella gaiezza nel conversare che hanno reso la mia com-
pagnia desiderabile e piacente anche ai pitt giovani”®. “Niente con
maggiore probabilita crea la fortuna umana come la vire”?.

Espressioni come queste ci fanno intendere chiaramente che il fine
principale di tale ascetica in apparenza religiosa diventa la ricerca del
successo mondano, che suppone tra l'altro l'arte d’ingraziarsi gli
uomini e quindi I'amabilita del carattere, ma soprattutto operosita
continua ed indefessa ed estrema parsimonia. Gid i monaci avevano
un sacro orrore dell’ozio e della sterile perdita di tempo: Cassiodoro
costruiva clessidre perfette che gli venivano richieste anche dalle
corti, affinche i suoi monaci non perdessero tempo anche nelle gior-
nate senza sole, quando le meridiane non bastavano. La leggenda
attribuisce al monaco e papa Gerberto I'invenzione dell’orologio a
pesi. Ma la visione dell’attivita umana che ha Franklin & tutta diversa.
Non c’¢ pill nessun senso di partecipare a una sacra redenzione del
tempo umano che Dio stesso ha realizzato incarnandosi. L'apostolo
Paolo esorta a sfruttare il tempo (Ef. V,16; Col. IV,5) e ricorre ad una
immagine commerciale, come del resto di origine commerciale e con-
nessa al prezzo degli schiavi & la parola redenzione. In Franklin invece
il tempo & un affare non in senso metaforico, ma in senso reale. E sua
la celebre frase “Time is money”: “Ricordati che il tempo é denaro”; chi
potrebbe guadagnare col suo lavoro 10 scellini al giorno, e va a spasso
mezza giornata o fa il poltrone nella sua stanza, se anche spende solo
6 pence per i suoi piaceri, non deve contare solo questi; oltre a quest1
egli ha speso, anzi buttato via, anche cinque scellini.

®Cf. Giobbe cap. 29.
2Op. cit. p. 122,
3'Op. cit. p. 123 nota.

36



Ricordati che il credito ¢ denaro. Se uno lascia presso di me il suo
denaro esigibile, mi regala gli interessi, o quanto io in questo tempo
posso prenderne. Cid ammonta ad una somma considerevole se un
uomo ha molto e buon credito, e ne fa buon uso. ‘

Ricordati che il denaro ¢ di sua natura fecondo e produttivo. 11 denaro
pud produrre denaro, ed i frutti possono ancora produrne e cosi via.
Cinque scellini impiegati diventano sei, e di nuovo impiegati 7 scel-
lini e 3 pence e cosi via finché diventano cento sterline. Quanto pit
denaro & disponibile, tanto pill se ne produce nell’impiego, cosi che
l'utile sale sempre pit alto. Chi uccide una scrofa, uccide tutta la sua
discendenza fino al millesimo maialino. Chi getta via un pezzo di cin-
que scellini, #ccide (!) tutto quel che si sarebbe potuto produrre con
esso: intere colonne di lire sterline”.

Un maligno commentava “dei manzi si fa sego e degli uomini
denaro”. La figura del commerciante appare qui nella sua affinita,
ma anche nella sua differenza con l'altra delineata dallo Steele. C’¢
un progressivo allontanamento da una genuina ispirazione religiosa
della attivita professionale. Una seconda considerazione. Lau-
tonomia completa del lavoro da ogni fine e norma trascendenti si
accompagna ad una esaltazione dell’attivita dell'uvomo d’affari piu
che del lavoratore manuale. Il motivo & evidente: il lavoro dell’ope-
raio non si presta in modo alcuno ad una esaltazione, troppi sono i
suoi limiti. Sara Marx a cercare di prospettare in una luce nuova tale
questione, proponendo una via per sopprimere la divisione del
lavoro, ma di cid pill avanti. Qui si osservi piuttosto qual & il falso
infinito che insensibilmente si sostituisce al posto di Dio divenendo
il fine ultimo dell’'uomo: ¢ il denaro, una ricchezza artificiale, non un
bene naturale. Cid che I'uomo in realta qui afferma é il suo desiderio
di onore, di gloria e di potere mondano; tutte cose ottenibili tramite
il denaro. Il denaro come fine intermedio, questi falsi infiniti come
fine ultimo.

In una certa fase della storia dell’industria moderna e in un partico-
lare periodo della storia religiosa dell’Europa non meraviglia che simili
ideali abbiano costituito il fine ultimo dell’attivita professionale.

Nella vera essenza per0 la cosa & molto piu antica. Gia S. Tommaso ad
esempio nella Somma dedica un articolo alla questione se la beatitudine

2 ID., A imenti a un gi c ciante, 1748, in Works, ed. Sparks, vol. II, p. 87, cf.
WEBER cit. p. 34ss.

81/



possa consistere nelle ricchezze, in natura o in denaro®. Egli risponde
negativamente, ma comprende chiaramente la delicatezza della que-
stione a causa dell'impossibilita di assegnare un limite al desiderio
del denaro, essendo questo un bene non materiale ma artificiale, cul-
turale e simbolico. La sete della felicita e la sete del denaro, il deside-
rio di Dio e quello dell’oro, hanno effettivamente qualcosa in comune
e comprenderne appieno la differenza & segno di una vita spirituale
matura. “Poiché il denaro ha una utilita universale rispetto a tutti i
beni temporali, percid questa opinione che pone nel denaro la felicita
ha una certa probabilita”.

7. La separazione dell’attivita economica da ogni religione
nel primo trattato scientifico di economia

" E facile scorgere nella Ricchezza delle nazioni del 1776% una tesi
assai comune in una particolare fase della storia dell’industria in
Occidente, secondo la quale tra I'attivitd economica e la vita religiosa
non si da rapporto intrinseco, essendo la prima rivolta al consegui-
mento di un benessere materiale, di un accrescimento di ricchezza del
tutto estraneo alla seconda, che si interessa invece dell’aldila.

E ovvio che un operatore economico nell’assolvimento delle sue
attivita per raggiungere determinati obiettivi deve superare ostacoli
la cui rimozione ¢ frutto di sue capacita tecniche: queste capacita
non sono virtu religiose e morali, ma doti professionali in parte
naturali in parte acquisite. Ogni lavoro, ogni attivita professionale
richiede precise competenze tecniche, distinte dalle virti religiose e
morali.

Si pud esagerare pero su tale distinzione e asserire che I'operatore
€conomico, ogni UOMO in quanto si comporta economicamente, deve
considerarsi emancipato da ogni altra norma che non sia la ricerca
della ricchezza pit ampia possibile. E tesi cara allo Smith che gli inte-
ressi e le inclinazioni naturali degli uomini, se non sempre almeno
spesso, coincidono coll’interesse pubblico, sicche gli interessi privati e

#§. Tommaso, Sum. th., 1,11, q. 2 a 1.
¥ID., In. Ethic., Lib. I, lect. V.

»Adamo SMITH, An inquiry into the nature and causes of the wealth of nations; tr. it. La richezza
delle nazioni, Torino 1975.

38



le passioni private degli individui li conducono naturalmente a rivol-
gere i loro capitali verso gli impieghi piti vantaggiosi alla societ®.

Tale tesi & stata talvolta presentata in forma caricaturale, quasi che
lo Smith volesse sostenere che dal mosaico delle inclinazioni egoisti-
che risultasse paradossalmente nel regime della massima liberta eco-
nomica l'armonia e la ricchezza generale. In realta egli conosce gli
inconvenienti che si possono presentare e la necessita di interventi
statali correttivi, anche se di solito sorvola su tali aspetti.

Ma cio6 che a noi qui interessa non & la questione dei limiti e dei
motivi dell'intervento dello Stato, quanto l'assunto che il singolo
operatore economico ¢ essenzialmente colui che obbedisce ad una
inclinazione naturale, ad un istinto di carattere superiore che lo
porta a commerciare e ad arricchirsi. Gli animali non commerciano,
dice lo Smith, gli uomini invece si. Il commercio & connaturale
all'uvomo e con esso il desiderio di arricchirsi. La scienza economica
- dimostra che la ricchezza di una nazione, e non solo di pochi indivi-
dui, si accresce quando a questi egoismi naturalmente buoni &
lasciato libero corso, facendo solo attenzione che non vengano posti
intralci alla loro espansione, con una buona amministrazione giudi-
ziaria e opportune infrastrutture (noi oggi diremmo), oppure, per
settori particolari e per periodi limitati, con restrizioni anche di
carattere economico.

Queste restrizioni, si badi bene, non hanno un carattere morale,
né l'operatore economico deve considerarli come un appello morale,
sono delle limitazioni che egli trova nel suo cammino come altri
ostacoli naturali ineliminabili, che vanno messi al passivo nel calcolo
economico globale. Una buona legislazione in materia economica
affranca anzi di pit I'individuo da ogni preoccupazione morale che
non sia quella di ricercare i mezzi migliori per un arricchimento
maggiore.

Lattivita produttiva dell'uvomo nella sua forma storicamente pitt
alta, quella imprenditoriale e quella commerciale, dell’industria
moderna, viene qui considerata come appartenente ad una sfera essen-
zialmente autonoma rispetto alla sfera religiosa e morale. E una com-
pleta laicizzazione del lavoro.

Questo non significa il ripudio della religione dalla vita umana.
Essa & per lo Smith in parte una superstizione quasi invincibile, in

*Cf. ad es. op. cit. p.785.

59



parte un atteggiamento dell’'uomo degno di stima, ma da non mesco-
lare con il mondo del lavoro e dell’economia. Gli affari sono gli affari
e si svolgono in una sfera autonoma, con leggi proprie.

Nel libro V della “Ricchezza delle nazioni” ¢’ un paragrafo dedi-
cato al diritto ecclesiastico, noi diremmo, in cui lo Smith dando dei
consigli su questo argomento, si sforza di mettere in evidenza come
nel comportamento del clero e nelle istituzioni delle religioni orga-
nizzate i moventi economici siano assai legati a quelli spirituali di
modo che il sovrano prudente con una opportuna legislazione econo-
mica in materia ecclesiastica assolve al compito di una sana politica
religiosa.

Egli guarda le varie confessioni religiose dall’alto di una filosofia
molto eclettica, e in fondo agnostica. Una sottile ironia percorre, si
direbbe, le sue pagine: il compiacimento quasi, di chi non solo ha
scoperto la sfera autonoma delle leggi dell’economia, ma anche il loro
estendersi universale anche a queste regioni in cui si verificano pun-
tualmente come nelle altre.

Non siamo ancora a Marx, ma €& certo che la secolarizzazione della
vita economica raggiunge qui una punta estrema. Non solo 1’econo-
mista esclude dalla vita economica ogni movente religioso — morale,
ma si propone anche l'esplorazione e lo studio sistematico di cio che
nel comportamento religioso degli uomini riguarda la sfera econo-
mica per dare quanto a questi aspetti basi razionali e scientifiche ad
un diritto ecclesiastico nuovo.

Il paragrafo di cui stiamo discutendo s’intitola “La spesa delle
istituzioni per l'istruzione della gente di ogni eta”?. Esse sono prin-
cipalmente quelle per I'insegnamento religioso, il cui fine ¢ “non
tanto di rendere la gente buoni cittadini in questo mondo, ma di
prepararla per un mondo diverso e migliore nella vita futura”. La
religione e ridotta a istruzione e insegnamento. Circa il trattamento
delle persone addette a questi insegnamenti speciali due sono le pos-
sibilita, continua Smith: o saranno mantenute direttamente dai loro
uditori oppure si provvedera con stipendi, salari, decime o proprieta
terriera.

“La loro applicazione, il loro zelo e la loro attivitd sono probabil-
mente molto maggiori nel primo caso che nel secondo”. E qui segue
una digressione di carattere storico generale:

¥Op. cit. pp. 955-984.

40



“Sotto questo aspetto, gli insegnanti di nuove religioni hanno
sempre avuto un considerevole vantaggio nell’attaccare quei sistemi
antichi e consolidati il cui clero, riposando sui suoi benefici, aveva
trascurato di tener vivo il fervore della fede e la devozione nella mag-
gior parte della gente; e abbandonandosi all’indolenza, era diventato
completamente incapace di applicarsi efficacemente anche in difesa
della propria istituzione. Il clero di una religione riconosciuta e
dotata di mezzi diviene spesso composto da uomini di cultura e di
mondo che possiedono tutte le virti dei gentiluomini o le virt che
possono raccomandarli alla loro stima; ma tende gradualmente a per-
dere le buone e cattive qualita che gli davano autoriti e influenza
sulle classi inferiori della popolazione, e che forse erano state le cause
originarie del successo e dell’affermazione della sua religione. Un
clero siffatto, quando viene attaccato da un gruppo di fanatici popo-
lari e audaci, sebbene forse stupidi e ignoranti, si sente altrettanto
completamente indifeso come le nazioni indolenti, effeminate e ben
nutrite delle parti meridionali dell’Asia quando furono invase dagli
attivi, rudi e affamati tartari del Nord”.

“In tali occasioni il vantaggio in fatto di cultura e bello scrivere
puo essere talvolta da parte della chiesa costituita. Ma le arti della
popolarita, tutte le arti del far proseliti, sono costantemente dalla
parte dei suoi avversari”. Con ironia abbastanza trasparente, parlando
del clero delle chiese stabilite, Smith osserva che molti suoi membri
sono assai dotti e rispettabili, ma in generale essi non riescono pit ad
essere predicatori popolari. Il loro ascendente sul popolo comincia
percio a vacillare®®.

“In ogni societa civile ci sono stati sempre due diversi sistemi di
morale, uno rigoroso o austero, e 'altro liberale o, se si preferisce,
licenzioso. Il primo & generalmente ammirato e riverito dalla gente
del popolo; il secondo & comunemente pil stimato e adottato dalla
cosiddetta gente di mondo”. Distinzione del secondo dal primo & un

33Cf. op. cit. pp. 956s. Non bisogna ritenere che lo Smith abbia un’idea negativa della Chiesa
Cattolica. Anzi, tra le Chiese stabilite, essa merita particolari elogi. Sono elogi perd (diciamo
eufemisticamente) un po’ ... particolari. “Nella chiesa di Roma I'industria e lo zelo del clero
inferiore sono tenuti vivi dal potente motivo dell’egoismo pil che forse in qualsiasi altra
chiesa protestante costituita. Il clero parrocchiale trae una parte considerevolissima della sua
sussistenza dalle oblazioni volontarie del popolo; una fonte di reddito, che la confessione da
loro molte possibilita di migliorare. Gli ordini mendicanti traggono tutta la loro sussistenza
da tali oblazioni. Essi sono come gli ussari e la cavalleria leggera di alcuni eserciti: nessun
saccheggio, nessuna paga”. Ibid.

41



vizio di leggerezza, che ¢ facile si accompagni alla grande prosperita
e all’eccesso di gaiezza e di buon umore.

“Nel sistema liberale o licenzioso, il lusso, il capriccio o anche l’al-
legria disordinata, la ricerca del piacere fino a una certa intempe-
ranza, I'abbandono della castita per lo meno in uno dei due sessi ecc.
... purche non si accompagnino a volgare indecenza e non conducano
a falsita o0 a ingiustizia, sono generalmente trattati con molta indul-
genza e facilmente scusati o perdonati del tutto. Invece, nel sistema
austero, questi eccessi sono considerati con la massima ripugnanza ed
esecrazione”.

La cosa ¢ comprensibile: una sola settimana di spensieratezza
basterebbe a rovinare economicamente un povero operaio. La gente
comune fa bene percid ad adottare un sistema austero, ed & percid che
le sette religiose nate quasi tutte nel popolo comune, hanno un
sistema rigoroso di morale. Questo eccessivo rigore, piti di ogni altra
cosa, le ha spesso raccomandate al rispetto e alla venerazione della
gente comune. Certo in questa morale popolare c’¢ qualcosa di anti-
sociale e di penosamente rigoroso che potrebbe a poco a poco atte-
nuarsi fino a sparire, attraverso lo studio delle scienze e della filosofia
reso pill accessibile a tutti dallo Stato. Altro ottimo rimedio sarebbe
una maggiore frequenza e gaiezza nei divertimenti pubblici, si da
attenuare la malinconia e I'umore cupo su cui fanno leva gli agitatori
fanatici delle superstizioni e delle frenesie popolari. Nel frattempo il
clero pero delle chiese stabilite, quello piti colto e distinto, si trova in
una situazione imbarazzante e leggermente grottesca, ma si deve ras-
segnare e non pretendere di vivere secondo il sistema liberale.
Bisogna percio che i benefici ecclesiastici siano tutti eguali di modo
che nessuno possa essere molto grande.

“Nulla piti della morale pili esemplare pud dar dignita a un uomo
di scarsi mezzi. I vizi della leggerezza e della vanita lo rendono neces-
sariamente ridicolo e per lui sono inoltre quasi altrettanto deleteri
quanto lo sono per la gente comune. Percid, nella propria condotta
egli & tenuto a seguire -l sistema di morale che il popolo rispetta
maggiormente. Egli si guadagna la stima e 1’affezione col tenore di
vita che il proprio interesse e la propria condizione lo inducono a
seguire. La gente del popolo lo considera con quella benevolenza con
la quale naturalmente noi consideriamo una persona che si avvicina

»0p. cit: p: 962.

42



un poco alla nostra condizione, ma che riteniamo dovrebbe essere in
una condizione superiore. La benevolenza del popolo suscita natural-
mente la sua. Egli si preoccupa di istruirlo ed & sollecito ad assisterlo
e a soccorrerlo™.

Si delinea qui un nuovo diritto ecclesiastico impostato more oecono-
mico. La vita religiosa lungi dall’animare e ispirare la vita del lavoro e
degli affari rischia di diventare essa stessa solo un caso particolare di
vita economica, retto da quelle medesime leggi che sono ignote forse
al clero, ma non allo studioso di economia, e al sovrano prudente che
ne accoglie i consigli. '

Dell’ homo oeconomicus ci viene qui offerta una immagine completa-
mente secolare ed utilitaristica, secondo la quale si tenta di interpre-

tare in molte sue porzioni lo stesso comportamento dell’bomo religio-
sus. (continua)

“QOp. cit. p. 980.

43






