DOMENICO FARIAS

Radicalita e complessita
nella Chiesa:
la difficile integrazione

L’essere e 'agire della Chiesa pone ai cristiani, singo-
li ed operanti in aggregazioni varie, una serie di pro-
blemi che possono trovare soluzione in un raccogli-

" mento interiore che colga il significato della presenza
e dell'azione di Dio come risposta alle forme sempre
pit. invadenti della secolarizzazione. La speranza
dell'uomo di accrescere i valori fondamentali dell’esi-
stenza si salda con la salvaguardia dei diritti della per-
sona, in una prospettiva di sopravvivenza dell'uma-
nitd.

L'azione dello Spirito che effonde la comunione tra
gli appartenenti ai gruppi che vivacizzano la Chiesa,
offre un contributo inesauribile all’obiettivo di: una
personalizzazione piti responsabile e di una socializza-
zione pii ampia dell’'uorno nella storia.

Queste tematiche approfondiscono lanalisi della
Chiesa italiana avviata dal sac. Domenico Farias, do-
cente di Filosofia del Diritto presso I'Universita di Mes-
sina.

I problemi

Il problema fondamentale (a) della Chiesa italiana & guello di non
cadere in uno stato di confusione spirituale di fronte alla molteph-
cita dei problemi (b) pastorali.

Quando i problemi (b) sono molti ed eterogenei questa medesima
molteplicita fa difficolta ed esige un peculiare sforzo, crea un pro-
blema di tipo superiore (a) che non ¢ solo e non tanto di razionaliz-
zazione, ma soprattutto di raccoglimento interiore e di trascendi-

39



mento (redi in teipsum, trascende teipsum) per discernere cid che
nei fatti & da considerare, in qualche senso, ultimo e irriducibile e
cio che nell’ordine dei valori ¢ prioritario e fondamentale. Il proble-
ma del discernimento o dei criteri di distinzione e valutazione delle
questioni pastorali ¢ oggi molto grave nella Chiesa italiana, anche
perché questi criteri possono essere diversamente intesi in rappor-
to a diverse categorie di soggetti e di situazioni ecclesiali. Una rela-
zionalita che & innegabile ma che non deve essere nemmeno esage-
rata. In ogni caso non va confusa con il relativismo.

Oggi come sempre la Chiesa deve custodire e proporre, custodire
proponendo e proporre custodendo cio che & fondamentale o radi-
cale, legato a realta ultime e definitive, I'unum necessarium, dove
'uomo di oggi come I'uomo di sempre deve trasferirsi, verso cui de-
ve migrare o passare. E 'esodo, al quale sono associate le prove di
una translatio dolorosa, (cf. Ebrei 12,27). Oggi come mai pero, ac-
canto all’esodo e ai suoi imperativi, si avverte I'esigenza del meto-
do. Nessuna societd umana ha avvertito il bisogno religioso in con-
dizioni di maggiore o eguale complessita. Nessun uomo come quel-
lo di oggi ha fatto I'esperienza del labirinto. Da esso occorre uscire
con la semplicita della colomba che si libera volando ma anche con
J'astuzia del serpente che scivola veloce. Inutile aggiungere che la.
colomba ha la precedenza ma anche l'altra immagine la troviamo
sulla bocca di Gesu.

Fuor di metafora: la Chiesa italiana di domani dovra fare I'espe-
rienza dell’eterno ritorno dell’unum necessarium, che non vuol dire
J’eterno ritorno dell’eguale ma quello della misericordia escatologi-
ca e della krisis, e dovra apprendere sempre meglio I'arte di convi-
vere con la complessita e trarne frutti di grazia.

Radicalita e complessita, questi penso siano i due problemi fonda-
mentali. La loro soluzione congiunta ¢ difficile perché tra radicalita
e complessita esiste una tensione che talora porta a sintesi e svilup-
pi creativi, ma puo anche causare involuzioni degenerative, dar luo-
go a dualismi sterili o distruttivi.

a) Restituire alla coscienza cristiana la radicalita che le é essenzia-
le, attraverso una lettura dei segni dei tempi non disorientata dalla
complessita: &€ questo il primo punto.

Esso pud essere chiarito meglio. Il magistero del vescovo di Ro-
ma e dei suoi confratelli italiani, le molteplici forme del vissuto ec-
clesiale pit1 luminoso, la riflessione di teologi e di studiosi hanno
gia evidenziato almeno tre profili della radicalita che riguardano ri-

40



spettivamente la presenza e 'importanza di Dio nella vita e le nuove
dimensioni, estensive e intensive, dell’amore dell’'uomo.

Presenza e importanza di Dio. Ad esse si contrappongono 'assen-
za o l'indifferenza. E il problema radicale dell’ateismo, ditffuso oggi
in Italia come in molti altri paesi dell’Occidente. Anche se (con in-
terpretazioni riduttive e talora sofisticate di autorevoli indicazioni
del magistero; che vanno invece in senso opposto) si volesse ridurre
’assenza di Dio a un semplice logorarsi del nome, a una lontananza
dalla lingua ma non dal cuore, il fenomeno sarebbe gia gravissimo,
solo che si rifletta su cio che il linguaggio rappresenta per la vita
umana, individuale e collettiva. Il silenzio su Dio appartiene a uno
stadio elevato della vita spirituale, quello della docta ignorantia,
ma inteso in un altro senso & anche il segno della ignorantia niente
affatto docta, il sintomo di una vita spirituale atrofizzata, che non ¢
ancora cominciata o non c’¢ pit. Entrambe le due ignoranze oggi si
osservano ma la seconda sembra di gran lunga prevalente.

Altro problema «radicale» & quello della sopravvivenza dell’'uma-
nita e del contributo che la Chiesa & chiamata a dare a un ordine
giuridico planetario che abbia non solo una crescente formalita (nel
senso in cui i giuristi si servono di questa parola), ma anche maggio-
re efficacia ed effettivita. Sia capace di guadagnarsi via via le co-
scienze e di imporsi sugli arbitrii delle superpotenze, sulla violazio-
ne e il disprezzo dei diritti dell'uomo, ovunque si verifichino, sui
megaconsumi e lo sperpero di materie prime ed energie preziose da
parte di poche nazioni, sulle violenze dei terrorismi. In breve: ¢ il
problema integrale della pace nel mondo, della pace come ordo e
opus justitiae.

Il terzo problema «radicale» & quello della spes hominis.

Le questioni dell’aborto e dell’eutanasia appaiono ormai come
manifestazioni importanti, ma non uniche di un problema piu am-
pio, quello della spes hominis. E il problema della responsabilita
globale verso tutto cio che, se pure non al senso comune dell’'uomo
della strada, alla luce di conoscenze scientifiche serie e fondate ap-
pare organismo umanizzato o umanizzabile o come fattore stretta-
mente condizionante di umanizzazione. A noi & toccato di essere
contemporanei della prima generazione che nella lunghissima sto-
ria dell’evoluzione della vita & penetrata negli intimi recessi dei
rapporti tra materia e vita, e tra spirito e organismo, la dove 'uomo
& una possibilita prossima, scientificamente prevedibile talvolta, e
percio & anche vicina la gloria di Dio che 'uomo vivente &. (Ricorda-
re Ireneo!). Nella societa scientifica avanzata dove in particolare la

41



biologia si salda sempre piu strettamente alla biochimica, mors et
vita duello confligunt mirando. Gia la psicanalisi aveva esplorato e
mostrato decisivi psichicamente i primissimi giorni dell'uomo, e da
qui nascevano ineludibili responsabilita pedagogiche, individuali e
sociali.

Piu1 di recente si ¢ aperta la problematica della vita prenatale e
del concepimento, in tutte le versioni e le varianti di cui le cronache
di questi giorni ci vanno informando. E la spes hominis che diventa
questione sociale. La terra, vista alle radici, vista radicalmente, ap-
pare, oltre e prima che una miniera di materie e di energie da non

" sprecare o una foresta e un mare da non inquinare, come una realta
in attesa del figlio dell'uomo, una speranza che ci interpella e chia-
ma a vigilanza, quasi un oceano dove lo Spirito di Dio ancora soffia
sulle acque, ma dove anche ¢ attivo lo spirito dell'uomo, che sembra
voglia reinventare la generazione dell'uomo, in una mimesi talora
sublime, talaltra solo grottesca o nefanda. Un laboratorio dell'uo-
mo dove non possiamo non desiderare I'avvento della grazia.

b) Veniamo ora alla complessita. Una complessita (a) del mondo e
dell'Italia che sta davanti e oltre la Chiesa e in un certo senso la tra-
scende e una complessita (b)immanente alla Chiesa stessa che non ¢
nel mondo e chiede al Padre celeste non di essere tolta da esso ma
solo di essere custodita dal male.

Dicendo che la realta storica odierna e i suoi problemi sono com-
plessi voglio dire che essi si presentano con quattro variabili, tutte
in notevole incremento:

1. Il numero degli elementi, in particolare dai soggetti coinvolti.

2. La diversificazione in molti tipi o classi di questi soggetti.

3. Il tipo e I'intensita delle connessioni o delle interazioni che li col-
legano. )

4. La rapidita di variazione di tutti e tre questi fattori. Non solo ve-
locita quindi ma anche accelerazione. E la famosa accelerazione
della storia sulla quale tanto si & scritto.

La complessita & una realta innegabile della Chiesa di oggi che
sta diventando una foresta intricata di ministeri di vario genere e ti-
po € poi di movimenti, gruppi, associazioni, comunita pitt o meno
effimeri o duraturi, ora in espansione ora in contrazione. Non ci
vuole molto acume pero per accorgersi che la complessita imma-
nente alla Chiesa ¢ in gran parte un epifenomeno della complessita
della societa industriale avanzata, o, come oggi si dice, della societa
post-industriale. La complessita immanente € in gran parte un adat-

42



tamento. Ogni tipo di vita, per svilupparsi o anche solo per conser-
varsi in un ambiente che muta, si adegua alle nuove circostanze in-
terrompendo o correggendo varie attivita e processi secondari e so-
stituendoli con altri, affinché le attivita e i processi primari che ca-
retterizzano la sua identita essenziale, possano conservarsi. L’adat-
tamento della Chiesa non va inteso come un mero e passivo confor-
mismo. In una societa molecolare la chiesa cerca di farsi molecola-
re per camminare con gli uomini ed evangelizzarli. Non si puo nega-
re perd che la complessita puo portare anche dispersione e pericoli
di confusione, rischia in particolare di far dimenticare la radicalita
dell’ora storica che stiamo attraversando o di conservarne un ricor-
do operativamente inefficace, non tale da stimolare e attivare con-
vergenze ecclesiali solide e robuste, di preghiera, di pensiero e di
azione, come sarebbe invece necessario. Perché questo avviene? Io
penso che avvenga perché ci sono troppi e rigidi punti di vista. Mi
spiego.

I punti di vista

Parlando di punto di vista non mi riferisco alle idee o alle tesi
condivise da un certo soggetto ma alla posizione sociale o ecclesiale
da lui occupata che gli schiude o gli rende pit agevole una cono-
scenza o una esperienza diretta, talora partecipante, di un certo
ambito del mondo o della Chiesa. Col crescere della complessita il
numero di queste posizioni si moltiplica e diventa importante sape-
re se e quanto i singoli soggetti siano legati rigidamente ad esse o
invece possano spostarsi dall’'una all’altra, o almeno trasferirsi
idealmente o empaticamente, in tempi non troppo lunghi, in modo
da poter avere una visione integrata e piu completa di quella delle
singole prospettive.

Il numero dei punti di vista dipende in primo luogo dalla diffe-
renziazione e cresce con essa, ma dipende soprattutto dal numero
delle interazioni e dalla rapidita del loro decorso temporale, dallo
spuntare e dal tramontare di costellazioni sociali ed ecclesiali (mo-
vimenti, gruppi, associazioni, comunita, etc.). Vanno anche tenute
in conto le «equazioni individuali».

E di moda oggi parlare di carismi e ministeri cosi come si sente
dire spesso che i carismi sono per 'utilita comune. Ma forse non si
riflette abbastanza sul legame che c’¢ tra la molteplicita dei c.d. mi-

43



nisteri e carismi e la complessita della nostra societa e sul fatto che
una chiesa tutta intera ministeriale deve evitare di diventare una
chiesa ricchissima di «punti di vista» ma al tempo stesso arcipelago
dalle molte isole, senza «ponti sugli stretti», senza linee di comuni-
cazione voglio dire aperte e facilmente accessibili, non perenne-
mente bloccate sul rosso. .

Il futuro della Chiesa italiana, visto agostinianamente come il
presente dell’aspettativa ¢ in gran parte costituito dalle speranze e
dai progetti elaborati sotto il condizionamento di questi vari «punti
di vista», speranze e progetti che convergono o dovrebbero conver-
gere quanto piu ci si inoltra nella sfera della radicalita, ma che ten-
dono a divergere o addirittura a collidere quanto piu la complessita
fa sentire il suo potere condizionante, attraverso la molteplicita dei
«punti di vista» che essa genera.

Dicevo prima che la complessita ecclesiale & in gran parte, anche
se non in tutto, causata o indotta dalla odierna complessita storica
generale, ma debbo ora aggiungere che essa ¢ anche causata dal fat-
to che la vita della Chiesa italiana di oggi, molto pit di quella dello
Stato italiano, si regge su strutture e articolazioni di un passato re-
moto, in particolare su una distribuzione territoriale di chiese dio-
cesane che costituiscono anch’essi «sistemi di riferimento», «punti
di vista» propri di coloro che talora per un’intera vita hanno avuto
in esse il loro vissuto ecclesiale e a partire da esse hanno guardato
alla vita della Chiesa italiana globalmente presa.

Questi sistemi di riferimento diocesani, tranne in alcuni casi, non
riscuotono oggi molti apprezzamenti e riconoscimenti nella grande
stampa e nei mass-media, e presso i giovani sembrano meno condi-
zionanti, ma la loro solidita & sempre notevole come testimonia tra
I'altro la resistenza vittoriosa ai tentativi di riordinamento delle
circoscrizioni diocesane, incoraggiati anche da Paolo VI. Vittoria di
cui forse & bene rallegrarsi ma di cui certamente € male rallegrarsi
troppo. Sarebbe un misconoscere la gravita di un problema che e
tuttora aperto, per quanto siano gia passati venti anni dalla pro-
mulgazione del decreto conciliare Christus Dominus che su questa
materia ha dato direttive abbastanza chiare.

La mia diagnosi in breve ¢ questa: nel momento in cui i problemi
radicali, da tema di intuizione ecclesiale globale, confermata e con-
fortata da insegnamenti autorevoli del magistero, debbono diventa-
re meta piu ravvicinata e mirata di attivita pastorale coordinata
(che senza disconoscere la sussidiarieta cerca di esprimere ove ne-
cessario forme robuste di solidarieta) proprio in quel momento de-

44



cisivo nascono dissensi che non sono soltanto organizzativi. Sono
anche dissensi spirituali e teologici, dietro i quali pero, non dico
sempre, ma molto spesso ¢ intravedibile il condizionamento negati-
vo, il fattore di oscuramento causato da una esperienza ecclesiale
troppo angusta, vissuta, talora per anni o decenni, unicamente
all’interno di una «ecclesiola» tra le tante della Chiesa «complessa»
di oggi.

Le soluzioni

Dopo i «problemi» e i «punti di vista» veniamo alle «soluzioni».
Da quanto detto risulta chiaro che si tratta di raccordare la com-
plessita alla radicalita, di ridurre lo scarto che le separa con il ri-
schio che la complessita degeneri in particolarismo e la radicalita
in massimalismo infecondo. E anche possibile indicare alcune linee
risolutive, lungo le quali d’altronde gia si sta procedendo nella
Chiesa italiana di oggi. Sono vie obbligate e non molto difficili a
scorgersi. Nessuna di esse pero ¢ la soluzione. Non solo, ma ciascu-
na di esse assunta unilateralmente puo diventare un rimedio peg-
giore del male e d’altra parte & molto difficile armonizzarle e inte-
grarle in una sintesi dinamica e progressiva sottratta a capovolgi-
menti e involuzioni.

Ricordo almeno tre di queste direttive risolutive che non mi sem-
brano discutibili:

a) Bisogna incoraggiare in primo luogo lo spirito di iniziativa, di ra-
gionevole autonoma assunzione di responsabilita dei singoli e dei
gruppi, con un largo riconoscimento del principio di sussidiarieta,
facendo attenzione a non estinguere lo spirito dove soffia.

b) Occorre in secondo luogo considerare quali aree dell’azione pa-
storale possono avvantaggiarsi di conoscenze gia acquisite ma di-
sponibili per il momento solo a cerchie pit ristrette che € necessa-
rio allargare. Non sarebbe saggio lasciare tali aree pastorali in un
clima di autonomo sperimentalismo ed empirismo pragmatista so-
prattutto quando 'ampiezza delle questioni richiede lo sforzo di
molte energie che debbono convergere. Altra volta si puo trattare di
questioni pastorali sulle quali non & possibile indicare direttive uni-
voche, sono stati perd raccolti dati e fatte esperienze che & bene
confrontare e discutere per filtrare cio che & piu generalmente vali-
do. In questa materia le diverse iniziative pastorali piit che su un

45



principio di liberta e di autonomia debbono basarsi su quello di un
accordo dialogato, seriamente preparato e fedelmente mantenuto
nella successiva fase operativa. E un campo dove la teologia e le
scienze umane opportunamente istituzionalizzate e distribuite ter-
ritorialmente e funzionalmente nella compagine della Chiesa ita-
liana potrebbero essere di molto aiuto.

c) In terzo luogo, last but not least, il charisma veritatis certum dei
vescovi e del Papa primate d'Italia deve essere un punto di riferi-
mento accessibile con una certa facilita, in forme possibilmente di-
rette, non troppo filtrate e interpretate da mediazioni deformanti o
mutilanti.

Queste tre direttive, queste tre «soluzioni», viste in astratto sono
ineccepibili, ma sembrano anche troppo generali. Che valore posso-
no avere per l'attivita pastorale concreta? La risposta & che il valo-
re non & quello delle tre direttive considerate separatamente e os-
servate unilateralmente ma consiste nella realizzazione congiunta
di tutte e tre, cosa per nulla agevole. Quando si cerca di attuarle in-
sieme e in misura notevole sorgono incompatibilita e tensioni. L’os-
servanza e la fedelta a una di queste direttive rende ardua I'osser-
vanza di un’altra che non &€ meno imperativa. Haec oportuit face re et
illa non omittere.

Lo spirito di autonomia e di iniziativa, 'amore dello studlo e del-
la discussione, l’atteggiamento di docilita e docibilita rispetto al
maestro autorevole, sono dimensioni della vita dello spirito di diffi-
cile armonizzazione. E facile che al di 14 di una certa soglia critica
'una si sviluppi a detrimento dell’altra, dando luogo a processi in-
volutivi, pericolosi per lo spirito soggettivo del singolo, ed anche
per la vita dei gruppi ecclesiali, per il loro «spirito oggettivo». Il bo-
num ex integra causa & qui costituito da una costellazione di valori
in equilibrio instabile e in tensione reciproca, da alternare e intrec-
ciare in una sorta di continua coincidentia oppositorum. Percio la
soluzione autentica si chiama integrazione.

L'integrazione

Le tre «soluzioni» separatamente prese non sono una soluzione,
ma, d’altra parte, non ci puo essere soluzione che trascuri anche
una sola di esse. La necessaria integrazione non deve essere scam-
biata con una sintesi teorica che mette ordine in una situazione teo-

46



logica confusa attraverso un accertamento piu diretto dei dati, una
definizione piu accurata dei concetti e una formulazione piu rigoro-
sa dei principi e delle regole di inferenza. Non si tratta di una sinte-
si di idee ma di atteggiamenti e di comportamenti e deve avvenire
nel vissuto ecclesiale di oggi, messo a dura prova nel cimento della
fedelta alla radicalita nel contesto della complessita. Una comples-
sith immanente anche nella Chiesa. E ringraziamo il Signore che sia
cosi. Ma essa deve essere meglio assimilata e digerita. Cosa non im-
possibile, perché a Dio niente ¢ 1mp0551b11e Spiritus durissima co-
quit.

Per definizione, I'integrazione degli atteggiamenti ¢ un processo
formativo. Il pericolo forse maggiore che i cattolici italiani oggi
corrono & di trascurare le questioni radicali, moralmente ineludibi-
li, rifugiandosi in una delle molte oasi e nicchie «<marginali» che la
societa complessa e labirintica offre, oppure di proiettarsi unilate-
ralmente in avanti, anche se non in alto, facendo addirittura di que-
sta unilateralita un fatto istituzionale che assorbe e ingloba a tem-
po pieno le persone e rende poi molto difficile sia la piu corale co-
munione all'interno delle chiese diocesane, come la collegialita
multidiocesana delle regioni pastorali e della nazione.

Non si tratta solo di una questione di efficienza, del frantumarsi
della Chiesa in associazioni, gruppi, movimenti molto attivi e impe-
gnati ma poco coordinati e percio incapaci di portare a termine
quei. progetti pastorali di ampio respiro che richiedono I'unione
delle forze. Si tratta soprattutto della serieta ma anche della sereni-
ta e dell’equilibrio spirituale con le quali dentro la Chiesa dev’esse-
re vissuto e proposto, soprattutto alle giovani generazioni, l'unum
necessarium.

L’integrazione, dicevo, & un processo formativo. Se 'unilateralita
si istituzionalizza & la maternita pedagogica della Chiesa, la Chiesa
Mater et Magistra che ne soffre e i danni sono danni di mancata for-
mazione, disvalori nel nucleo pit intimo della vita delle persone, la
dove nella luce della verita e dell’amore lo spirito si apre nella li-
berta al Padre degli spiriti. Cio che avviene nel foro intimo delle co-
scienze, anche di una sola coscienza, & un evento di liberta, un atto
che puo avere valore incalcolabile, anche se & segreto e nascosto
. agli uomini. Talora poi da esso derivano conseguenze di ampia por-
tata collettiva e di pubblicita clamorosa. La storia della Chiesa
spesso lo dimostra. Talora in negativo, ma spesso anche in positivo.
Penso a tanti santi che in momenti bui, per grazia di Dio, hanno ri-
sollevata la Chiesa. E la santitad & appunto un processo formativo

47



riuscito, significa soprattutto coscienza che la grazia di Dio ha inte-
grato nella carita genuina.

Parlavo prima di apertura spirituale al Padre degli spiriti. E la
lettera agli Ebrei (12,9) a chiamare Dio cosi, proprio in quel famoso
capitolo 12 dove il tema del popolo di Dio in cammino ¢ presenta-
to come un doloroso e impegnativo trasferimento, una translatio
(nerédeas) (12,27) di tutto ciod che & transitorio e perituro per accede-
re all’eternita della citta di Dio, attraverso una pedagogia guidata
dal Padre degli spiriti, per portare lo spirito dei figli fino alla perfe-
zione consumata. Una woudelo ispirata dall’amore del Padre, ma co-
si severa talora da mettere a prova la fede dei figli che sentono la
tentazione di disertare e tornare indietro.

Nelle svolte decisive della sua storia, e tale mi sembra il nostro
«oggi», la chiesa deve piu che negli altri momenti, imitare il Padre
celeste, vigilando soprattutto sulla propria azione formativa delle
coscienze, insegnando, certamente, ma anche agendo e sollecitando
nei modi pit idonei affinché i carismi e i ministeri non solo non si
ignorino reciprocamente e dialoghino (cose gia preziose) ma anche
comunichino, «si sopportino» nel senso letterale, altrimenti l'inte-
grazione degli atteggiamenti anche all’interno di una singola co-
scienza non & possibile o & molto difficile. Socializzazione piu am-
pia e personalizzazione piu responsabile non si elidono ma si raffor-
zano.

Il domani della Chiesa italiana dipende in gran parte dalla rispo-
sta a questa sfida pedagogica e c’¢ da augurarsi che il valore irri-
nunciabile della «coralita» della Chiesa smuova le inerzie e integri
le unilateralita istituzionalizzate in modo che la radicalita si artico-
li nella complessita e questa, rispecchiandosi in quella, non degene-
ri mai a «complicazione», a confusione degli spiriti e a dispersione
delle comunita.

L’augurio sembra a prima vista irrealizzabile.

Gli assetti istituzionali della vita ecclesiale ereditati da un passa-
to talora molto remoto esercitano un forte condizionamento, positi-
vo ma anche negativo perché spesso sclerotizzano e rattrappiscono
la partecipazione dei fedeli in attivita comunitarie tradizionali ripe-
titive, la cui sensatezza o legittimita non & fatta materia di esame
serio. Riesce percio molto difficile I'adattamento e, alla lunga, la
stessa sopravvivenza. La ripetizione continua, ma un osservatore
attento potrebbe osservare che i cicli via via si vanno smorzando e
le oscillazioni rallentano... Tanta parte della complessita della
Chiesa in Italia &€ una complessita «statica», fatta di una infinita di

48



campanili e di cappelle che scambiano il diritto-dovere della
conservazione-tradizione con la tendenza all’autoisolamento e alla
ripetizione. Questi luoghi ecclesiali sono un primo caratteristico
esempio di unilateralita istituzionalizzata che intralcia e ostacola
lo sviluppo di una matura e aperta coscienza comunionale, vera-
mente cattolica.

Accanto alla complessita «statica» c’e la complessita «dinamica»,
fatta di gruppi associazioni movimenti di data pii1 recente, di comu-
nita talora «lanciatissime» come bolidi su autostrade. Il pericolo
fin troppo manifesto e confermato da innumerevoli episodi & quello
del «tireremo diritto». Il Signore, lo sappiamo, scrive diritto ma
con lettere storte. La macchina lanciatissima sull’autostrada non
puo essere paradigma della Chiesa della speranza che va incontro al
Cristo che viene. E bene ogni tanto chiedersi e chiedere soprattutto
a Lui da quale direzione sta venendo e se non stiamo correndo inva-
no, se non sia forse necessaria una nostra... «conversione». Una pa-
rola che & anche... <automobilistica». E sappiamo che una conver-
sione tempestiva non & compatibile con I'alta velocita. Ci vorrebbe-
ro quelle sterzate fenomenali che si vedono solo nei films! Immagini
piene di suggestioni certamente ma che la saggezza deve mediare.
Gli antichi dicevano: festina lente! E d’altra parte non mi sembra
che si possa negare che oggi la comunione piena e multilaterale
della Catholica & talora minacciata anche da forme «dinamiche» di
unilateralita istituzionalizzate che non riescono a convergere.

Cio riconosciuto non credo tuttavia che la dispersione sia inevita-
bile. Gia il fatto che molti si stanno accorgendo di questi pericoli &
un segno che il Signore parla alle anime, cura la dispersione al livel-
lo pit1 profondo, quello dei cuori e delle menti. E speriamo venga
presto il momento delle opere.

49






