DOMENICO FARIAS*

Tre eredita di mons. Sorrentino

Sono tre le eredita di mons. Sorrentino che qui voglio ricordare,
non perché siano le sole né perché le giudichi pitt importanti delle
altre, ma perché riguardano tempi e vicende della chiesa meridionale,
e calabrese in particolare, dei quali la sua generazione e la mia; il suo
episcopato e il mio presbiterato, sono stati parzialmente contempora-
nei, condividendo una partecipazione ecclesiale ora lieta, ora triste,
ma sempre spiritualmente ricca e impegnativa. Di tali vicende io
stesso ho potuto conversare con lui, riprendendo e continuando
discorsi gia avviati con altre persone anch’esse tornate alla Casa del
Padre, e che lui aveva talora conosciuto prima e molto meglio di me,
o di cui io avevo letto solo o quasi solo gli scritti e che lui invece
aveva frequentato e con le quali aveva talora anche collaborato a
lungo. Qualche cenno su di esse rendera pitt comprensibile quanto in
seguito dovro dire.

Queste persone avevano in comune l'interesse allo studio a fini
pastorali delle situazioni della chiesa nel Sud, viste non solo in una
prospettiva sociologica, limitata al presente, ma indagate in orizzonti
storici pilt ampi, contestualizzate nel quadro della pit generale “que-
stione meridionale”. '

Le espressioni “questione meridionale ecclesiale” o “questione
meridionale in senso ecclesiale” erano care a mons. Sorrentino, che di
esse si serviva per presentare in modo unitario un insieme di pro-
blemi pastorali, molto sentiti anche dagli altri di cui prima dicevo,
problemi che lui affrontava con un particolare stile e atteggiamento,
quello di un uomo di chiesa entrato in contatto intimo e continuo
con gli ambienti ecclesiastici calabresi fin da ragazzo e ben presto
divenuto capace di valutare la distanza tra la realta e I'ideale e desi-
deroso di ridurla, sentendosi chiamato a lavorare nella vigna del

*Ordinario di Filosofia del Diritto presso 'Universita di Messina

L7



Signore, desideroso di medicare anche se non proprio di guarire, le
“piaghe” potremmo dire con Rosmini, di gzesta chiesa, della chiesa di
Mileto alla quale egli apparteneva, e delle altre chiese calabresi, delle
quali gia negli anni del seminario (regionale) a Reggio aveva comin-
ciato a conoscere le situazioni pastorali non molto dissimili da quelle
della sua diocesi.

Il Seminario ha segnato profondamente l'esistenza di mons.
Aurelio Sorrentino, il Seminario Pio XI prima, seminario regionale,
seminario pontificio, fratello reggino minore del Seminario regionale
pontificio catanzarese S. Pio X del quale successivamente egli fu
alunno.

Entrambi hanno contribuito a dare una caratterizzazione decisiva,
una fisionomia inconfondibile al volto della chiesa in Calabria nella
prima meta del secolo XX e su di essi non mancano ricerche storiche
e memorie autobiografiche di notevole valore, da Borzomati a
Mariotti, da Fotia a Milito, a Commodaro.

Negli anni cinquanta questa coscienza storiografica non era ancora
diffusa, c’era gid tuttavia una é/ie di sacerdoti e alcuni giovani vescovi
perfettamente consapevoli della linea pastorale proseguita in Calabria
fin da s. Pio X, ripresa notevolmente da Pio XI e continuata da Pio
XII, linea pastorale nella quale la formazione del clero diocesano nei
seminari pontifici e la promozione del laicato nell’Azione Cattolica
erano due cardini essenziali.

Nel 1954, dopo qualche mese dall’ordinazione, fui inviato al
seminario s. Pio X di Catanzaro, riaperto dopo un incendio e affidato
alle cure di sacerdoti diocesani e non piu a quelle dei padri gesuiti.
Avevo fatto i miei studi di teologia a Roma e non avevo nessuna espe-
rienza delle diocesi della Calabria centrale e settentrionale. In quegli
anni si parlava ancora e molto della questione meridionale, a Roma
avevo conosciuto molti sacerdoti e laici che frequentavano gli
ambienti dell’Azione Cattolica, in particolare della Fuci e del
Movimento Laureati, ma a Catanzaro ebbi modo di verificare diretta-
mente una cosa che negli anni romani avevo gia intuito pil vaga-
mente: il mondo religioso meridionale, e calabrese in particolare, era
un mondo di grande complessita e talora, almeno a prima vista, scon-
certante se giudicato secondo i metri della disciplina canonica uffi-
ciale o secondo le linee pastorali caldeggiate nelle file del laicato piu
vicino alla gerarchia.

Una minoranza di laici gia in passato in confidenza con largo

18



Cavalleggeri (quando non erano ancora i tempi di via della
Conciliazione) e di sacerdoti diocesani usciti dai seminari di
Catanzaro e di Reggio lavorava in regione ormai da decenni in una
particolare sintonia con le ispirazioni e le iniziative romane e costi-
tuiva un tessuto di amicizie e di collaborazioni apostoliche di grande
valore per la chiesa calabrese. Rappresentavano una tradizione
vivente, di cui gli storici di professione avevano scritto, a quei tempi,
poco o nulla. A viva voce, man mano che li incontravo, talora molto
avanti negli anni, mi davano molte informazioni preziose, e mi inse-
gnavano anche cose che anni dopo, e solo in parte, avrei ritrovato nei
libri.

Mons. Sorrentino apparteneva a una generazione piu giovane, in
seminario non aveva potuto conoscere i superiori e i docenti del s. Pio
X di Catanzaro in esso operanti negli anni anteriori all’arrivo dei
padri gesuiti (1926). Ne aveva conosciuti parecchi successivamente,
gia ai tempi delle prime esperienze di'sacerdote nella diocesi di
Mileto dove in seguito fu vicario generale.

Quando lo conobbi, nei primi anni cinquanta, giovane chierico
proveniente dalla Fuci, in un incontro a Gioia Tauro, avevo gia cono-
sciuto alcuni sacerdoti pill anziani di lui appartenenti a quella tradi-
zione di cui prima dicevo, come mons. Domenico Rocciolo, mons.
Antonino Romeo, mons. Bruno Pelaja. In un altro convegno avevo
avuto modo di ascoltare e di scambiare qualche parola con mons.
Nicodemo vescovo di Mileto che sarebbe poi divenuto arcivescovo di
Bari, e fin dal primo arrivo a Reggio avevo conosciuto ovviamente
mons. Antonio Lanza. Gia da giovane studente liceale avevo incon-
trato mons. Vairo, amico intimo e coetaneo di mons. Sorrentino,
allora segretario dell’arcivescovo di Cosenza Calcara, e assistente della
Fuci.

Molte altre cose appresi sulla vita delle diocesi calabresi degli anni
trenta e quaranta da sacerdoti gia attivi in quei tempi e incontrati pilt
tardi, come mons. Francesco Maiolo di Nicastro,” mons. Giuseppe
Ferrante di S. Marco, mons. Alfredo Filici di Rossano, mons. Luigi
Tinello di Squillace. Bastava che io facessi qualche nome di sacerdote
di quegli anni o di qualche iniziativa ricordata ne L'Unione Sacra, 1 cui
numeri rarissimi a trovarsi erano.stati raccolti e conservati nella
biblioteca del “San Pio X”, e subito i loro volti si illuminavano,
meravigliati che ancora qualcuno potesse interessarsi a quelle cose,
mentre gli occhi luccicavano. Mi guardavano con affetto e racconta-

19



vano, raccontavano... dei vivi e di tanti defunti. Quando io incalzavo
con le domande talora si chiudevano a riccio con una riservatezza piu
che comprensibile, altre volte si lasciavano andare, trattandosi di cose
ormai passate su persone defunte da tempo.

Erano vicende di credenti, accomunati da una intensa passione
apostolica, in una fervida stagione della vita della chiesa in Calabria.
Li ricordo per poter meglio precisare quelle che all’inizio ho chiamato
le tre ereditad di mons. Sorrentino, attraverso un confronto che non
vuole comparare i catatteri o le spiritualita (sarebbe una sciocca pre-
sunzione da parte mia!), ma solo dare rilievo piu vivido alle dimen-
sioni ecclesiali essenziali, alla cui salvaguardia e sviluppo ha mirato
anche I'impegno pastorale 'di mons. Sorrentino nella chiesa in
Calabria, nel contesto della questione meridionale.

Tra le persone che ho nominato e altre che avrd modo di ricordare,
c’era pieno accordo quanto all'importanza di non perdere di vista
Roma, evitando provincialismi e campanilismi meschini. Pensando a
Roma non intendevano soltanto il papa e il suo magistero, ma anche
le iniziative pastorali per I'Italia che solo riportate alla fonte, a vari
centri romani, quando ancora la CEI non c’era, manifestavano una
coerenza e un’armonia globale, mostrandosi momenti di una strategia
lungimirante e non un mero insieme di tattiche slegate tra loro. Una
strategia che, per essere capita ed apprezzata, richiedeva negli “opera-
tori pastorali”, come oggi si dice, buone doti teoriche e pratiche, e in
primo luogo, ovviamente, un grande amore soprannaturale per Dio e
per le anime. Di tali qualita spirituali le persone di cui stiamo par-
lando erano tutte dotate, anche se in varia misura. A me sembravano
figure esemplari di sacerdoti e di vescovi, ma quanto erano diverse!

Gia da ragazzo mi aveva colpito la differenza tra due persone fuori
del comune, differenza di cui a quell’eta non ero ovviamente capace di
fare un’analisi, ma solo di registrarla emotivamente. Mi riferisco a
mons. Enrico Montalbetti arcivescovo di Reggio e a mons. Demetrio
Moscato, gia parroco (sempre a Reggio) di S. Giorgio al Corso e poi
vescovo di S. Marco e quindi di Salerno.

Molto umano e immediato nell’approccio questo, generoso e
profondamente buono anche nella sua irruenza oratoria (una volta una
sua omelia durante la messa ai giovani fucini durd pit di un’ora!),
non meno affettuoso quello e niente affatto scostante, con un tratto e
un modo di fare che portavano subito i rapporti con lui in una sfera
piu alta, che avvertivo ma di cui allora non coglievo la natura.

20



A Roma pit tardi, negli ultimi anni ‘40 e nei primi anni ‘50, mi
colpirono molto due altre figure di sacerdoti meridionali: padre Luigi
Filograssi e mons. Giuseppe De Luca. Per entrambi dire che erano
meridionali non € solo una notazione geografica, ma anche una carat-
terizzazione culturale e spirituale. Il primo mi incantd con la sua
straordinaria capacita di transitare dalla teologia speculativa nei suoi
elementi piu sostanziali o pitt metodologici alla pastorale e alla pieta.
Parlava con una serenita e una superiore indulgenza che confortavano
e insegnavano a dare conforto, umanizzando il dialogo con una nota
di paternita e di bonomia tipicamente meridionali.

Con il secondo il rapporto fu piti burrascoso. Ero andato a trovarlo
dopo aver letto la sua bellissima prefazione alla raccolta di scritti di
Mons. Nicola Monterisi', il grande vescovo di Salerno, forse la mente
pilt acuta per l'analisi delle difficolta pastorali della chiesa nel Sud
continentale nella prima meta del secolo XX. Conoscevo altri scritti di
mons. De Luca ma questo mi aveva fatto intravedere dietro “il prete
romano”, come lui amava definirsi, un “prete meridionale” non meno
interessante. Conoscevo quindi in qualche misura lo scrittore, ma non
avevo nessuna esperienza dell’'uvomo e della sua collocazione ecclesiale-
pastorale. Fui di una ingenuita prossima alla semplicioneria. II mio
accenno a mons. Monterisi facilitd il primo contatto, ma quando
incautamente accennai alla possibilita di un suo viaggio in Calabria e
venne cosi a sapere che ero vicino agli ambienti di Azione Cattolica,
scoppio il temporale che mi lascio interdetto. Continuo per un pezzo
parlando dell'importanza di non perdere tempo e di vivere seriamente
il ministero sacerdotale: non potevo che consentire e ringraziare. Ma si
lanciava anche, o almeno a me sembrava che si lanciasse, in generaliz-
zazioni di severa critica sugli orientamenti e la prassi dell’Azione
Cattolica che dal piano dei principi scendevano a quello dei fatti,
generalizzazioni che non mi persuadevano affatto e che, almeno
rispetto alla Calabria, erano, a mio avviso, insostenibili. E tuttavia, per
altro verso, rimanevo ammirato. Non ero ancora sacerdote, ma lui al
giovane chierico si rivolgeva come a un uomo maturo e cosi lo aiutava
a crescere. Anche questa franchezza in apparenza intempestiva mi
faceva pensare a certi caratteri del Sud. Intanto stavo zitto mentre lui
continuava a parlare, ma a un certo punto prese atto del mio silenzio e

'Mons. NICOLA MONTERISI, Trent'anni di episcopato - moniti ed istruzioni (Prefazione di
Giuseppe De Luca), Isola del Liri, 1950.

21



il discorso si portd sulla mia prossima ordinazione. Stavo per andar-
mene mogio mogio e anche un poco risentito e lui mi sembrd per-
plesso, quasi avesse somministrato una medicina troppo forte.
Avvolgendosi meglio in una sorta di scialle o di mantelletta, sorrise
bonario e con un certo divertimento, mentre mi rinnovava gli auguri.
Anch’io dopo tanti anni, quando mi capita di rileggere qualche suo
scritto, continuo a ricordarmi di quell’incontro e, oggi, sorrido ...

Non so quanto intimi siano stati i rapporti personali di mons.
Sorrentino con mons. De Luca. Certo egli era un suo grande ammiratore
e con lui ammirava s. Alfonso de Liguori e varie “devozioni” da questi
valorizzate, e riproposte al popolo comune dei fedeli in forme accessibili
che riscaldavano il cuore non senza illuminare anche la mente.

Cosi ha fatto anche mons. Sorrentino. Sono .grato che, alla sua
morte, nella veglia funebre tenutasi per lui in cattedrale, si sia seguita
la traccia della sua novena per i defunti.

E nota anche la stima del compianto arcivescovo per il beato
Gaetano Catanoso. Ha conosciuto e ascoltato don Mottola di Tropea e
mons. Francesco Maiolo di Nicastro. Della santa figura del primo &
pili conosciuta 'alta spiritualitd, ma anche il secondo andrebbe pi
ricordato come una delle personalitd sacerdotali pili esemplari della
prima generazione del “Pio X”.

Con Pesempio della vita e con la loro dottrina queste persone per
lunghi anni in Calabria sono stati gli araldi del primato dello spiri-
tuale, un primato da tutti professato, con differenza perd di accenti.
Da sempre nella chiesa si ripropone la differenza complementare tra
Maria e Marta o tra Pietro e Giovanni.

Come vescovo e prima ancora come vicario episcopale nella grande
diocesi di Mileto, la piti vasta allora della Calabria, mons. Sorrentino
ha avuto sempre notevoli responsabilitd pastorali di governo e di
amministrazione diocesana. E passato dalla Curia alla Cattedra epi-
scopale. Altri suoi amici contemporanei o predecessori, sacerdoti con
lui, consacrati vescovi hanno lasciato gli studi, lui & stato sempre #heo-
logus in actione, senza provenire da una cattedra accademica. Nel mini-
stero apostolico i suoi interessi allo studio sono sempre stati intensi e
assiduamente coltivati. :

Sotto diversi profili & interessante in proposito un confronto con gli
insegnamenti orali e scritti di mons. Vairo, suo grande amico, con il
quale si comprendevano e si integravano straordinariamente. Pit di

22



una volta ho potuto ammirare la rapidita con cui mons. Vairo individua
1 nodi centrali di una questione teologica e le sue risonanze-spirituali
profonde, giovandosi talora, nella esposizione dei punti piu astracti, di
una terminologia filosofica ben controllata. Mons. Sorrentino lo inte-
grava con la sua capacita di mettere maggiormente in rilievo gli orien-
tamenti pastorali che a quegli approfondimenti teologici si potevano
collegare con frutto ricevendone un solido fondamento.

Altri, credo, avevano conoscenze del diritto canonico pil speciali-
stiche delle sue e una esperienza di direzione e gestione dei seminari
regionali pil ricca, mons. Alfredo Filici e mons. Giuseppe Ferrante,
ad esempio, 0, per nominare un altro sacerdote poi vescovo, non cala-
brese, anche lui rettore per qualche tempo nel seminario “S. Pio X”,
mons. Angelo Criscito. Ma in mons. Sorrentino c’era una maggiore
sensibilitd ai momenti ecclesiologici pilt sostanziali e fondamentali
del diritto canonico, all’equilibrio ad esempio tra chiesa universale e
chiesa particolare, alla tematica della implantatio ecclesiae, o a quella
dei rapporti tra clero diocesano e clero regolare, o al significato piu
profondo del seminario e della cattedrale nella vita della diocesi.

Passo cosi, dopo questa lunga premessa, alle tre eredita di cui dicevo
all’inizio. Della prima mons. Sorrentino & stato storico e talora perfino
cronista, della seconda profeta, della terza precursore o esploratore.

I. - La prima eredita

“Esiste ancora, secondo lei, una questione ecclesiale nell’ambito
della questione meridionale?”

A questa domanda, postagli nel 1978 da un giornalista della
“Gazzetta del Sud”, mons. Sorrentino da una risposta affermativa e
ricorda una serie di problemi pastorali tuttora aperti. L'elencazione ¢
fatta con molta attenzione: vengono nominate, ma solo al secondo posto,
questioni di cui anche oggi si sente continuamente parlare, come “il
problema di una evangelizzazione adeguata ai tempi”, “di uno svi-
luppo della pastorale scolastica”, “del lavoro”, “della famiglia”, “del-
I'uso dei mezzi della comunicazione sociale™.

Egli, perd, da la precedenza e mette a/ primo posto come prova
oggettiva della esistenza di una questione ecclesiale meridionale, e in

>Cf A. SORRENTINO, Per amore del mio popolo non tacerd, Reggio Calabria, 1987, pp. 163-166.

23



particolare calabrese, una carenza di strutture pastorali e culturali, rias-
sumibile sotto tre titoli:

1. “problema della ristrutturazione delle circoscrizioni ecclesiastiche”;

2. “persistente individualismo campanilistico che impedisce di
avviare un coordinamento ed una programmazione pastorale seria a
livello regionale”;

3. “problema della formazione permanente del clero e del laicato
cattolico”.

Non ¢ questa la sola né la prima volta che mons. Sorrentino, occu-
pandosi di questioni pastorali connesse strettamente al suo ministero,
allarga la visuale. E costante nel suo magistero I'invito a guardare
lontano per considerare territori pil estesi e tratti di tempo pit lun-
ghi, gli uni e gli altri, tuttavia non troppo grandi, racchiudibili geo-
graficamente e cronologicamente nell’Italia meridionale “unitaria”,
quando la storia del Regno di Napoli finisce, o, piuttosto, per molti
versi continua, integrata pero con la vita delle altre regioni della
penisola, riversandosi come un affluente nel fiume della storia
dell’Italia unita. Il fatto stesso perd che ben presto si comincia a par-
lare di questione meridionale dimostra che I'immagine fluviale & troppo
ottimista. Sud e Nord si mescolano ma non legano, permangono
diversita che per alcuni versi accrescono la bellezza variopinta del
Paese Italia, ma per altri mostrano contrasti stridenti, e dislivelli
inaccettabili, specie per un cristiano, soprattutto quando riguardano
le condizioni delle comunita ecclesiali, le loro strutture e la loro vita.

In tutto il tempo del suo ministero episcopale, piu forse di ogni
altro vescovo italiano contemporaneo, mons. Sorrentino ha insistito
pubblicamente su questi punti.

Egli non ¢ stato il primo. Tra quelli che lo hanno preceduto sono
da ricordare particolarmente, per l'attenzione prestata alle diverse
condizioni delle strutture ecclesiali nel Nord e nel Sud, mons. Nicola
Monterisi e mons. Enrico Nicodemo. Il terzo nome da fare sarebbe
quello di mons. Antonio Lanza, suo predecessore sulla cattedra di
Reggio Calabria, molte volte ricordato da mons. Sorrentino, non perd
sotto lo specifico profilo che ci interessa, delle condizioni delle strut-
ture ecclesiastiche meridionali viste in se stesse e confrontate con
quelle della chiesa nel Nord Italia.

keksk

Lepiscopato di Nicola Monterisi (Barletta 1867 - Salerno 1944) si

24



svolse tra Monopoli (1913-1915) prima e Chieti - Vasto poi (1915-
1929) per concludersi a Salerno (1929-1944). Quanto a mons.
Nicodemo (Tortorella, diocesi di Policastro 1906 - Bari 1973) egli fu
vescovo di Mileto (1945-1952) e quindi di Bari (1952- 1973). Mons.
Sorrentino (Zungri, diocesi di Mileto 1914 - Reggio Calabria 1998)
fu vescovo prima in Calabria (Bova 1962 - 1966), quindi in Basilicata
(Potenza - Marsico 1966-1977) e poi di nuovo in Calabria (Reggio
Calabria - Bova 1977 - 1990).

Ricordo questi dati per sottolineare I'esperienza meridionale pluri-
regionale di questi tre vescovi, profondi conoscitori (per esperienza
personale diretta) della vita della chiesa nel Sud continentale, una
realta dai molti volti anche quanto alla pieta religiosa. Un altro eccle-
siastico voglio ricordare di nuovo, mons. Giuseppe De Luca (Sasso di
Castalda, Basilicata 1898 - Roma 1962), grande estimatore degli
scritti di Nicola Monterisi che perd non vide mai di persona, mentre
negli anni dalla scuola elementare nel seminario di Potenza conobbe
il fratello mons. Ignazio, anche lui vescovo, morto nel 1913 quando
il giovane seminarista Giuseppe non era ancora uscito di ginnasio.
Passato e rimasto poi definitivamente a Roma, si portd sempre nel
cuore il Sud e la chiesa del Sud, ricca di figure esemplari, testimoni
del vangelo con le parole e la vita in condizioni difficili e in situazioni
cosi diverse da quella del Nord.

kK

Nel 1922 Monterisi scriveva: “Alcuni anni fa, ferveva in Italia la
questione del Nord e del Sud, intorno ciot alla sperequazione di con-
dizioni economiche, civili, sociali, ecc. tra le due grandi Regioni.
Ebbene, economicamente vi & una tale questione anche nel Clero...”.

Nel 1950, mons. De Luca osserva:

“Non si osa discorrere. ma un giorno bisognera pur ammettere e riconoscere che
c’¢ un problema meridionale anche per la vita cattolica in quelle nostre regioni e
non soltanto per il riflesso di problemi economici, sociali e politici, ma in sé e per
sé, quale problema di diocesi, di clero, di fedeli, d’istituzioni religiose™.

Nel 1956 Mons. Nicodemo si esprime cosi: “Esiste un problema

*Op. cit. p. 493
‘Op. cit. p. X

25



nel Meridione, che io chiamerei economico-spirituale e che & il
riflesso in campo religioso del problema economico-sociale™.

Sono autori e testi ben noti a mons. Sorrentino che in un certo
senso & rispetto ad essi epigono. Nella raccolta citata di documenti
dal suo magistero sociale dagli anni 1977-1987 “Per amore del mio
popolo non tacerd”, la sezione III ha per titolo: “I problemi del Sud e
la questione meridionale nella Chiesa™. Essa consta di quattro scritti:
“La questione meridionale e I'impegno della Chiesa” (1977),5 1
Vescovi dell'Ttalia meridionale e la questione meridionale nella
Chiesa” (1977), “I problemi del Mezzogiorno nella lettera pastorale
collettiva del 1948” (1978), “Rapporti ecclesiali tra Nord e Sud”
(L979):

A questi testi si deve aggiungere almeno una lettera pastorale
degli anni di Potenza “Ricordando la lettera pastorale dell’Episcopato
meridionale sui “Problemi del Mezzogiorno” (1973). Il titolo del
paragrafo quinto di questo documento’ & significativo: “Esiste una
questione meridionale in senso ecclesiale?”. Ricordiamo da ultimo la
relazione su “La Chiesa e i problemi del Mezzogiorno” tenuta a
Napoli nell'incontro promosso dalla Facolta Teologica dell’Italia
meridionale (5 - IV -1990) e dedicato allo studio del documento del-
I’episcopato italiano “Chiesa italiana e Mezzogiorno” (1989).

Come mostrano questi scritti, mons. Sorrentino appartenne, € fu
consapevole di appartenere, a una tradizione ecclesiale meridionalista
di cui & stato continuatore e protagonista e, in qualche misura, storico
e petfino cronista, che da preziose notizie di prima mano, come
quando spiega le ragioni della mancata pubblicazione nel 1973 di un
documento dell’episcopato italiano in occasione del venticinquesimo
della Lettera pastorale del 1948 sul Mezzogiorno.

II. - La seconda eredita

Del tema “Questione meridionale in senso ecclesiale” mons.

SIproblemi spiritnali del Mezzogiorno. “Aggiornamenti sociali” 1956, p: 71.

pp. 151-172

7A. SORRENTINO, Lettere pastorali, v. 1, Reggio Calabria, 1987, pp. 367-372.

SCfr. testo della relazione in “Asprenas”, 2/1990, pp. 213-221. Un elenco pitt completo di
scritti e anche di brevi riferimenti alla questione meridionale di mons. Sorrentino & fatto
dallo stesso autore in una nota della sua Lettera Pastorale del 1983. Cf. Lettere pastorali, v. I,
pp. 346s.

26



Sorrentino individua e sottolinea un punto capitale: il deperimento
progressivo e irreversibile delle strutture costitutive delle diocesi e la
crisi che ne deriva per la comunione con il vescovo e sotto il vescovo
nelle chiese locali nel Sud e particolarmente in Calabria.

La consapevolezza della gravita di questo deperimento e la neces-
sita di porvi rimedio possono considerarsi la seconda ereditd che
mons. Sorrentino ci ha lasciato. Una consapevolezza eminentemente
pastorale e pratica, ma prima ancora teologica e contemplativa, che
ha orientato i suoi pensieri e le sue parole, i suoi progetti e i suoi
interventi operativi per il rinnovamento delle istituzioni ecclesiali,
un rinnovamento radicale, quasi una nuova implantatio Ecclesiae.

Nell'intero corso del suo episcopato egli non ha mai perso di vista
questo punto di importanza capitale per I'ortodossia e 'ortoprassi
ecclesiali nel Sud. Ha cercato di chiarirlo a se stesso e ai fedeli, laici,
presbiteri, religiosi, nel suo valore teologale intrinseco, fondamentale
per la coscienza di ogni cristiano adulto nella fede. Ha cercato inoltre
di trasfonderlo nella prassi pastorale, di realizzarlo per quanto possi-
bile gui e ora, provando e riprovando, versando lacrime talora negli
1nsuccessi, come 1o stesso ho potuto vedere pitt di una volta con i miei
occhi, ma riprendendosi ogni volta e ricominciando, iz spe et contra
spem, sollecitando anche 'attenzione e la collaborazione dei confratelli
vescovi in spirito di autentica collegialita.

Nello scritto “I vescovi dell'Ttalia meridionale e la questione meri-
dionale nella Chiesa” (1977) accennando alla mancata pubblicazione
di cui prima dicevo, mons. Sorrentino aggiunge: “mons. Bartoletti,
Segretario Generale della CEI, in un colloquio privato, ebbe a comu-
nicarmi che non era possibile concordare le osservazioni pervenute
dalle varie parti d’Italia e che quindi, almeno per il momento, la pro-
posta veniva lasciata cadere™.

Ricordo questo passo perché vi ricorre il nome di un vescovo che
ho conosciuto, menzionato una seconda volta nella lettera pastorale
del 1982 “Tutti siano uno” (Comunione, comunita e territorio nella

" Chiesa reggina)”*.

A sei anni dalla morte di mons. Bartoletti e dodici anni dopo la

pubblicazione della sua pastorale che ebbe larga eco “La nostra

°Per amore etc. cit. p. 159
cf Lettere pastorali, v. 11, p. 269

27



Cattedrale” (Lucca, 1970), mons. Sorrentino ricorda ancora e ama
citare la definizione di chiesa locale che vi & contenuta: “la comunita
dei battezzati che sotto il vescovo e mediante il suo ministero, rende
realmente presente e attua in modo visibile l'unica Chiesa di Cristo,
in un determinato luogo”.

Non so quale grado di amicizia raggiunsero i rapporti di mons.
Sorrentino con mons. Bartoletti. Stando agli scritti, ¢’ una notevole
convergenza dell’intellectus fidei di entrambi su un tema di grande
interesse teologico e pastorale, trattato nel concilio: il rapporto tra
chiesa universale e chiesa locale e la persona del Vescovo nella quale
tale rapporto ha sostanza e figura, res et sacramentum.

Lo studio di questo tema & di importanza fondamentale per
apprezzare il valore di quella che ho chiamato la seconda eredita di
mons. Sorrentino. E come una vetta da lui raggiunta “scalando” il
concilio dal versante della storia ecclesiale meridionale, salendo da
Sud, dal Sud di Monterisi, di De Luca, di Nicodemo, di Lanza.

Mons. Bartoletti sali invece da Nord, come Paolo VI, o, per ricot-
dare altre due figure di vescovi scomparsi, assai care alla mia memo-
ria, come mons. Filippo Franceschi o mons. Carlo Colombo.

Una scalata faticosa, tanto da Nord come da Sud, un’ascesa teolo-
gica e spirituale durante la quale intuizioni preconciliari pit 0 meno
profonde e sintesi teologiche pilt 0 meno parziali vennero sottoposte
a discernimento. Risultato furono i documenti finali del concilio, in
particolare Lumen gentium n. 23 e n. 26 e Christus Dominus n. 11.

Mons. Bartoletti qualche anno dopo, nel 1972 scriveva:

“I testi conciliari circa la Chiesa particolare non sono per la verita gran che ...
tuttavia quello che abbiamo nei testi citati & sufficiente per una configurazione teo-
logica della Chiesa particolare. Si tratta di testi ricchissimi di contenuti interni,
impliciti il pil delle volte, che permettono una riflessione teologica da prolungarsi
ancora nel tempo”'’.

E interessante un confronto tra cid che sulla chiesa locale dice
mons. Sorrentino e 'insegnamento di mons. Bartoletti sullo stesso
tema, raccolto da don Pietro Gianneschi nel volume pubblicato, su
sollecitazione di Mario Agnes, dall’Editrice AVE nel 1980: Chiesa
locale e partecipazione dei laici. 1 testi conciliari e papali, ovviamente,
sono i medesimi per mons. Bartoletti e per mons. Sorrentino: il

1Op. cit. (nel testo) p. 94

28 -



primo ha presente e utilizza una letteratura ecclesiologica pii ricca,
ricorda ad es. Dom Gréa e mostra grande rispetto per il pensiero di
Karl Rahner. Le sue parole, pilt spesso che non quelle di mons.
Sorrentino sono pronunciate in convegni nazionali e si rivolgono per-
cid a un pubblico molto piit vasto. E il segretario generale della CEI
che parla e non pud non usare parole ... generali, sempre a rischio di
diventare generiche e non tali da determinare un guid agendum speci-
fico e circostanziato.

Ma come fargliene una colpa? Piu di una volta, al tempo degli
studi romani di teologia nei primi anni dopo l'ordinazione presbite-
rale, con qualche compagno fiorentino a lui molto caro e da lui
seguito con affetto paterno, attraverso il quale avevo avuto modo di
conoscerlo e di conversare liberamente, lo incalzavamo con le nostre
domande vibranti di intransigenza giovanile, impaziente di ogni
compromesso. E lui, fermo in una sua mitezza senza confini, alcune
cose diceva espressamente, altre faceva capire, in un atteggiamento
conciliante di massima disponibilita e di equilibrio che allora non
eravamo in grado di capire e apprezzare.

Man mano che le sue responsabilitd andarono crescendo, le con-
versazioni divennero sempre pin rare e le sue parole si fecero sempre
pit misurate. I tempi erano difficili ed era bene pesare le parole prima
di pronunciarle.

Se il concilio era stata un’ascesz, come quella di Mose sul Sinai,
vennero pot 1 tempi della discesa, del ritorno al popolo accampato ai
piedi della montagna, i tempi del post-concilio con tante sorprese
paradossali connesse all’'opera di attuazione dei decreti del concilio
Vaticano II.

In Italia il riordinamento delle diocesi non era certo una questione
secondaria e i tentativi di risolverla, attuando al massimo e al meglio le
indicazioni conciliari, dovettero fare i conti con resistenze notevoli. Esse
non spensero del tutto le speranze riformatrici, ma portarono a molte
mitigazioni di riforme prima giudicate opportune e a molti rinvii.

E intanto ci si teneva ... sulle generali, in attesa di tempi migliori.
Nel 1972 mons. Bartoletti scriveva:

“Parlando di Chiesa territoriale, che & quella che pili ci interessa, perché la pitt
diffusa, sorge subito un problema concreto: la grandezza della diocesi.

Le diocesi, particolarmente nei paesi di antica tradizione cristiana, si sono via
via formate attraverso un processo storico, che ha fissato nelle citta, anche nelle pit
piccole, il Vescovo, che poi, a poco a poco, ha avuto una giurisdizione anche sulle

29



localita vicine alla citta, che costituivano, quindi, il retroterra della citta stessa.

Pertanto, storicamente, in modo particolare nei luoghi di antica cristianica, si
nota, fin da principio, una grande diversita nell’estensione delle diocesi: alcune
grandissime fin dall'antichita, altre invece piccole, o limitate alla sola citta.

Oggi, di fronte a una nuova e diversa situazione socio-culturale, a una societa in
rapida trasformazione, al fenomeno della urbanizzazione, degli agglomerati, ecc.,
una certa configurazione e grandezza delle diocesi rivelano tutti i loro inconve-
nienti, per cui, di fronte ai sociologi e pastoralisti, si pone I'interrogativo se sia
meglio una diocesi grande o una diocesi piccola.

E chiaro che, se si guarda al compito del Vescovo e alla necessita che egli costi-
tuisca il centro di unita e di comunione per il popolo che gli ¢ affidato, si dovrebbe
preferire la diocesi piccola e piti a misura umana. Ma se si guarda al fatto che la
Chiesa particolare, o diocesi, deve e vuole rappresentare la Chiesa nella sua totalita
e in tutta la sua vitalita, allora & da preferire una diocesi piuttosto grande, che abbia
ciot la possibilita, nelle sue strutture e nella sua missione pastorale, di rendere pre-

“sente in tutto I'arco della sua vitalita la vita stessa della Chiesa.

In questa alternativa si impone un equilibrio piti giusto di quello che la situa-
zione storica non ci abbia arrecato. Si impone, ciog, almeno io credo, che la diocesi
abbia una grandezza media, soprattutto confrontata con la realta socio-culturale del
luogo dove essa si trova. !

Ma, se la diocesi deve essere di una grandezza media, si impone allora anche che
il Vescovo sia attorniato da un consiglio di Vescovi, i quali possono, nelle varie zone
della diocesi, esercitare le funzioni e il ministero del Vescovo, cosi come si sta
facendo, ad esempio, nella regione episcopale di Parigi o in altre situazioni del
genere.

Comungque & certo che la prospettiva ottimale della diocesi non & quella della
diocesi eccessivamente grande, né della diocesi eccessivamente piccola. Le dimen-
sioni della diocesi devono essere tali da poter rendere visibile e attuabile nel miglior
modo possibile quello che la Chiesa particolare &, cioé la Chiesa del Signore: una,
santa, cattolica ed apostolica: presenza, attualizzazione e avvenimento, in un luogo
determinato, della Chiesa universale”'.

Quando si legge cid che mons. Sorrentino scrive sugli stessi temi
si ha I'impressione che nelle sue parole ci sia una concretezza mag-
giore che le rende avvincenti e richiama di piu I'attenzione. Anche se
non fa riferimenti specifici a luoghi e a tempi, sono riconoscibili le
situazioni (di allora ma non di rado anche di oggi) delle diocesi del
Sud che gli stanno pitt a cuore e sollecitano i suoi interventi.
Situazioni descritte nel loro essere e rappresentate nel loro dover
essere e che egli fa sue e assume anche con dolore e sacrificio, spe-
rando in un domani migliore, preparato da riforme ecclesialmente
desiderabili e attuabili.

Molto significativo & lintervento conciliare del 14 novembre

2Qp. cit., pp. 130-131

30



1963 che ebbe larga eco. Si discuteva il decreto sull'ufficio pastorale
dei vescovi (Christus Dominus) e mons. Sotrentino in quel tempo era a
Bova da circa un anno. Una lunga tradizione pastorale meridionale,
da noi in parte ricordata all'inizio, alimenta e orienta le sue parole,
rendendole persuasive. Molti dei suoi compagni di apostolato, vivi e
defunti, si sarebbero riconosciuti in descrizioni e proposte come que-
ste:

“... l'esistenza di molte diocesi, che sono piccole o minime, come ad es. si ha in
Italia, a mio modesto parere, non deve considerarsi un bene ma un male, anche se
in apparenza pud sembrare il contrario. Si tratta di un ostacolo che impedisce una
pil agevole diffusione della Parola di Dio e una cura piti adeguata del bene delle
anime. In realta:

1. La Diocesi non si deve considerare soltanto un territorio, ma una parte della
Chiesa, nella quale si edifica il Corpo di Cristo, in un’unita di vita e di governo.
Percio & necessario che si abbiano quelle condizioni, innanzi tutto quanto all’am-
piezza e al numero dei fedeli, tali che il fine proprio, cio¢ la salvezza delle anime e
il bene della Chiesa, si raggiunga nel modo migliore.

2. Un tal fine non si puo ottenere convenientemente in una diocesi nella quale,
per il numero esiguo dei fedeli e dei sacerdoti: a) non si possono avere le istituzioni
e le opere che sono necessarie per una vita e un’attivita feconde; b) mancano i sacer-
doti, né c’e speranza che possano aversi in futuro; c) le condizioni economiche non
siano sufficienti; d) il seminario, che secondo il prescritto del can. 1354, § 1, cia-
scuna singola diocesi deve avere, non pud costituirsi, ovvero, quando c’¢, solo con
grande difficolta pud mantenersi, perché gli alunni sono pochi, quelli che li diri-
gono non convenientemente formati, incaricati di molte occupazioni e attivita, e i
fabbricati non rispondono alle norme dell’igiene. Né si risponda che a queste diffi-
colta si deve ovviare con seminari interdiocesani o regionali. I seminari interdioce-
sani e regionali devono considerarsi un rimedio straordinario, al quale si deve ricor-
rere necessariamente proprio perché una diocesi & piccola e per sé inadeguata. In via
normale i sacerdoti devono essere formati nella propria diocesi, sotto la vigilanza e
I'influsso paterno del proprio vescovo, che & padre dei suoi sacerdoti. Una diocesi
senza seminario, almeno quello minore, mi sembra un corpo senza cuore; e) non si
possono costituire gli uffici diocesani, e, anche se sono costituiti, non possono svol-
gere le loro attivita che in modo molto imperfetto, non rispondente alle esigenze e
alle norme pastorali di oggi; ) I'apostolato dei laici, che si mostra ogni giorno pit
necessario, e le associazioni di Azione Cattolica, non si possono impiantare e gui-
dare.

3. Inoltre , & facile che nelle piccole diocesi le norme disciplinari e liturgiche si
allentino, perché mancano collaboratori idonei ed efficienti del vescovo. Egli &
costretto a fare tutto e la sua dignita, nel trattare faccende di nessuna importanza,
ne trae detrimento.

4. In Italia ci sono circa 300 diocesi, delle quali molte veramente piccole, con
dieci, venti o trenta parrocchie, e un numero di fedeli che non supera le diecimila,
le ventimila o le trentamila persone. La necessita di una revisione & percid urgente,

31



spesso richiesta dagli stessi fedeli, ammessa dai sacerdoti che hanno veramente a
cuore il bene della Chiesa e la salvezza delle anime, desiderata dai vescovi, o almeno
dalla maggior parte di loro™".

“Lintervento, ricorda lo stesso Sorrentino, suscitd una grande sor-
presa. Fu giudicato audace e non opportuno da alcuni che considera-
vano i vescovi italiani in prevalenza conservatori e tradizionalisti, ina-
spettato e lodato da molti altri. In effetti fu un intervento ardito, che
perd era il frutto di una dolorosa esperienza personale”™.

A farsi una idea, o, almeno, a tentare di immaginare quale fosse
questa esperienza personale aiuta una pagina suggestiva di mons.

BT'intervento & riportato negli Acta del Concilio (Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici
Vaticani I1), vol. 11, pars V, Roma 1973, pp. 222-224 e in DOMENICO FARIAS, Situazioni eccle-
siali e crisi culturali nella Calabria contemporanea, Cosenza 1987, pp. 188s. Il giorno dopo I'in-
tervento di mons. Sorrentino ci fu quello del vescovo di Civita Castellana Roberto
Massimiliani che raccomandava molta cautela quanto al giudizio negativo sulle diocesi di
estensione territoriale troppo ridotta. Lo riproduciamo in Appendice. Lintervento ha delle
osservazioni giudiziose. Hans Kiing che in un suo libro ricorda questo dibattito, sembra pill
favorevole a questo secondo orientamento (cf. H. KUNG, Kirche in Konzil (1963), tr. franc.
Paris, 1963, p. 277) che mons. Sorrentino prendera in considerazione in un articolo sul gior-
nale “Avvenire”, anch’esso riportato in Appendice. Interessante anche un passo di una lectera
pastorale composta nel 1965 a Bova, ma allora non pubblicata a causa del trasferimento a
Potenza, La Parrocchia, piccola chiesa (cf. Lettere pastorali, v. III, Reggio Calabria, 1995, p.
120): “Non si pud dire che quello che & la Chiesa episcopale nella Chiesa universale sia la
Parrocchia nella Chiesa particolare, che & la Diocesi. Fosse anche una Parrocchia di centomila
abitanti non costituira mai una Chiesa particolare, mentre invece lo sara una Diocesi di mille
abitanti. Si tratta di una struttura fondamentale della Chiesa e non di ampiezza sociologica,
di realta misteriose e non di realta empiriche”. Le proposte di riforma delle circoscrizioni
diocesane in Mons. Sorrentino non muovono da mere considerazioni sociologico-funzionali,
ma da una ecclesiologia attenta alla profondita del mistero ma anche ai segni dei tempi e alle
esigenze della missione evangelizzatrice, esigenze dinamiche di rinnovamento nella conti-
nuica della fedelta al mandato di Cristo. Linsistenza, in particolare, che ogni diocesi abbia il
proprio seminario, tranne casi eccezionali di situazioni straordinarie da riconoscere come tali
cercando di non prolungarle indefinitamente, non procede anch’essa da mere valutazioni
socio-funzionali. Le immagini del “cuore” o del “polmone” per indicare cio che il seminario
¢ nella comunita diocesana debbono essere bene intese; non vanno interpretate letteralmente
e organicisticamente. Hanno un sapore biblico, fanno pensare a San Paolo. Non ho visto mai
citato da Mons. Sorrentino un testo famoso di Newman sul Seminatio, sui seminaristi e sul
vescovo per la formazione di quello spirito ecclesiastico che a suo avviso & la prima e piu
autentica arma per contrastare I'incredulita dei tempi futuri mentre la controversia e la stessa
teologia vengono dopo, ma mi sembra che tale testo esprima bene vari punti che anch’egli
avrebbe sottoscritto (cf. J.H. NEWMAN, Sermoni cattolici, Milano, 1983, pp. 311-321).
1“Da un manoscritto inedito riportato in ANTONINO DENISI, Una coscienza di fede e di impegno
apostolico nella memoria, coscienza e profezia del Concilio Valicano II, «L Avvenire di Calabria», 31
ottobre 1998, inserto speciale, pag. IV.

32



«

Giuseppe Caruso, che aveva.conosciuto mons. Sorrentino gia negli
anni del seminario:

“Quando nel 1962 ¢é stato eletto vescovo di Bova io ero canonico di quel capi-
tolo cattedrale. Essendo la diocesi di Bova unita ad personam all’Arcidiocesi di
Reggio Calabria, i responsabili degli uffici diocesani (io ero in quel tempo direttore
dell’ufficio tecnico diocesano), per avere un mezzo di sostentamento, venivano
nominati canonici di Bova. Cosi ti siamo ritrovati Lui vescovo, io canonico dioce-
sano e, per Sua conferma, Direttore dell’ufficio tecnico Diocesano della diocesi di
Bova! Per tutto il tempo della Sua permanenza a Bova i rapporti sono diventati
molto frequenti e di piena collaborazione.

Era pure canonico di Bova, per appartenenza, Mons. Sgro di v.m. e insieme ci
recavamo a Bova nelle ricorrenze liturgiche che esigevano la presenza dei canonici.

Incontri indimenticabili, senza preoccupazione di ruoli e resi pil caldi dall’a-
micizia che legava tutti e tre, ex compagni alunni del seminario Pio XI di Reggio.
Incontri attesi con ansia dal vescovo perché rompevano la monotona solitudine che
lo affliggeva vivendo solo su quel cocuzzolo di montagna senza possibilita di dia-
logo con alcuno se non col vento. “Qui non si sente altro, diceva, se non il sibilo del
vento”.

Cercava sempre di prolungare 'incontro, ci sollecitava a tornare spesso e,
quando andavamo via, il saluto che era stato festante all’arrivo si velava visibil-
mente di tristezza”".

Leggendo, il pensiero mi & andato all’incontro di Carlo Levi nel
1952, e che lui stesso racconta, con un vescovo in un altro centro del
versante jonico della Calabria piu a nord, posto come Bova su un
cocuzzolo: Santa Severina, “alta sulla roccia”, scrive Levi'¢, oggi accor-
pata alla diocesi di Crotone; in altri tempi, specie nel periodo bizan-
tino, illustre sede metropolitana. Mons. Dadone, questo il nome del
vescovo, ho avuto modo di conoscerlo anch’io, insieme al suo giovane
segretario, negli anni cinquanta, in occasione delle sue visite ai semi-
naristi della sua diocesi nel seminario regionale s. Pio X a Catanzaro.
Fu a Santa Severina dal 1952 al 1963, poi ritornd in Piemonte come
arcivescovo di Fossano.

« Il “ritratto” di Levi corrisponde ai miei ricordi. Forse lo ringiova-

nisce troppo. Mons. Dadone era nato a Carri (Mondovi) nel 1908 e
quindi nel 1952 aveva 44 anni.

“Quando [...} a Santa Severina, stavamo per ripartire, sotto il temporale bat-
tente e una pioggia di diluvio, verso Crotone, venne di corsa un giovane a dirmi che

15Mons. GIUSEPPE CARUSO, ...1/ mio maestro di solfeggio, «L Avvenire di Calabria», cit. pag. VL.
YSCARLO LEVI, Le parole sono pietre, Torino 1955, p. XIIIL.

33



I’ Arcivescovo aveva saputo del mio passaggio e desiderava vedermi. Nella piazza,
tra il Castello e il Vescovado, al lume dei fari, sul fondo nero della notte, i fili della
pioggia sembravano un tessuto di corde bianche. Il Vescovado & un palazzo antico,
di bella architettura, ma nudo e spoglio all'interno. Rocco, forse per un suo giova-
nile ritegno, non volle salire con me dall’Arcivescovo, e rimase ad aspettarmi nel-
l’automobile. In cima alla scala mi attendeva un giovane prete, quasi un ragazzo,
dal viso imberbe e roseo, dai capelli biondi, che mi introdusse in una sala, con’
mille gentilezze e cortesie, dicendomi di essere anche lui piemontese e venuto da
poco con Sua Eccellenza in questo paese sconosciuto, e di aver gia letto parecchie
volte, in questi pochi mesi di soggiorno qui, il mio libro sul Mezzogiorno, come
un breviario. Mentre cosi parlava, apparve sulla soglia I'Arcivescovo. Non dimo-
strava all’aspetto pilt di trent’anni, alto, sottile, elegantissimo nella sua tonaca nera
con la fascia rossa alla vita, e i gesti aggraziati e civili, e un viso fine, intelligente
e volitivo, come un eroe di Stendhal piovuto in un deserto. Mi trattd con genti-
lezza squisita e mi disse che anch’egli era piemontese, dei miei paesi, e che qui si
sentiva come dovevo sentirmi io quando ero stato al confino, tra questa gente cosi
diversa, cosi diffidente. Aveva letto e riletto il mio libro, lo teneva sul tavolino da
notte. Questi contadini di qui sono certo gente buona, ma cosi diffidenti. E cosi
difficile entrare in contatto con loro, penetrare in quegli animi chiusi. - Se almeno
- aggiunse, sorridente e sconsolato, - fossero contadini piemontesi o veneti. - Se
fossero contadini piemontesi o veneti, Eccellenza, non ci sarebbe la questione
meridionale, risposi io con lo stesso tono. Continud a dirmi, con 'accoratezza di un
pastore che si sforza di radunare un gregge disperso, della difficolta di superare I'o-
stilitd dei contadini; e anche I'Ente Sila non si sa bene che cosa voglia, si potrebbe
collaborare, ma ora & in crisi, cambiano la direzione; ma la difficolta maggiore &
nei sentimenti della gente del popolo. - Non toccherebbe a me, - risposi, - dir que-
sto, e me ne scuso, Eccellenza, ma vorrei ricordarle che per quanti tesori di amore,
di carita cristiana, di fraterna solidarieta, di aiuto, di bonta si possano rivolgere a
questo popolo contadino, non sard mai abbastanza: tanti furono per secoli e secoli
i soprusi e le ingiustizie a cui essi furono sottoposti da tutte le autorita civili, mili-
tari, e, mi consenta di dirlo, anche ecclesiastiche. Per questo, mi creda, Eccellenza,
qualunque cosa si fa, non sara mai abbastanza -. L Arcivescovo scuoteva la testa in
segno di assenso a queste mie parole, - E vero, dottore, & vero, - dicendo. Era
giunto il momento di congedarmi: gli dissi che di sotto mi aspettava un mio
amico carissimo, Rocco Scotellaro, scrittore e poeta contadino di Lucania, e gli
parlai brevemente di lui. Poiché Rocco non era salito, I’ Arcivescovo si compiacque
di scendere, accompagnandomi per le scale fino al portone, per conoscerlo e salu-
tarlo”".

Anche a mons. Sorrentino il libro di Carlo Levi era familiare, un
libro “desolato, che parla di un mondo consegnato nel dolore e chiuso
nell'immobilita, eternamente paziente, dove il contadino vive nella
miseria e nella lontananza la sua immobile civilta, nella presenza

"lvi of., pp. XVII-XIX.

34



della morte, e a cui pare che il messaggio di Cristo non sia ancora
arrivato”'®. .

La concretezza dell’intervento conciliare di Mons. Sorrentino sopra
riportato, la precisione in particolare dei sei punti, chiaramente iso-
lati e messi a fuoco al numero due, scaturiscono e sono potenziate
dalla memoria sofferta di situazioni diocesane meridionali come
quelle che stupivano Mons. Dadone arrivato da adulto, “piovuto”
(dice Levi) in un paese sconosciuto, tra “gente cosi diversa” ma che
invece per lui era stata da molto tempo, da anni lontani “una dolorosa
esperienza personale”, un vissuto intimo fin dalla prima giovinezza,
sul quale egli aveva meditato e pregato per tenersi all’altezza della sua
vocazione di presbitero prima e di vescovo dopo, in certo modo mis-
sionario in patria.

Un risvolto molto concreto & intravedibile perd anche nelle rifles-
sioni di mons. Bartoletti. A prima vista esse possono sembrare evasive
e inconcludenti, quasi formulassero soltanto distinzioni astratte tra
diocesi piccole, diocesi grandi, diocesi medie senza collegamenti con
realtd storico-sociali e situazioni ecclesiali” definite. Basta perd una
semplice contestualizzazione, anche solo il ricordo di qualche data, a
dissipare questa impressione. Mons. Sorrentino parla al concilio il 13
novembre del 1963, mons. Bartoletti all'Istituto Pastorale Toscano il
4 maggio 1972. A quella data egli sapeva benissimo che quanto alle
dimensioni desiderabili per le diocesi si erano fatti molti passi avanti
con larghe convergenze cosi nella CEI come nella S. Sede sui criteri
generali con cui giudicare I'idoneita pastorale delle c1rcoscrlz1om dio-
cesane italiane. Il problema era quello di fare accettare al clero e al
popolo un riordinamento che sarebbe stato Spesso una soppressione
delle diocesi. Egli tiene il discorso a un livello generale-generico per
non destare apprensioni e provocare reazioni negative, come gia stava
cominciando a verificarsi con il trapelare delle notizie sui lavori della
speciale commissione della CEI avviati nel 1967. Meno di un anno
prima del discorso di Bartoletti, il 9 settembre 1971, Paolo VI, rice-
vendo i partecipanti alla XXI Settimana nazionale di aggiornamento
pastorale, aveva pronunciato un discorso dove si trovano queste parole:

CF. Lettere pastorali, cit. v. I, p. 376. Ci furono molte reazioni in ambienti ecclesiastici al
libro di Levi, alcune pitt divulgate altre meno. Non esiste, che io sappia, una raccolta critica
di queste reazioni. Molto interessante, ad esempio, il giudizio del vescovo di Tricarico,
Raffaello Delle Nocche, riportato in D. SORRENTINO (ed.), Alla scuola dell’Eucaristia.
Spiritualita di Raffaello Delle Nocche, Roma, 1998, pp. 9ss.

85



“Obbedendo a precise indicazioni del Concilio, & in corso in Italia lo studio per
la revisione delle circoscrizioni territoriali. Geografia e pastorale cosi sono realta che
devono essere studiate insieme; e per geografia intendiamo un complesso di ele-
menti etnici, storici, sociali ed economici, come pure elementi statistici e anagra-
fici. Ma & chiaro che quest’analisi, nel quadro dell’azione pastorale, non ha altro
valore se non in funzione di agevolare ’esercizio del ministero, di meglio identifi-
care la responsabilita propria della cura d’anime, e di contribuire alla migliore for-
mazione del sensus ecclesiae in un determinato territorio. Non altrimenti devono
intendersi altri esperimenti in corso di grande importanza, come la tendenza a rag-
gruppare le diocesi troppo piccole, spesso d’origine feudale o comunale, e la ten-
denza a suddividere in diocesi suffraganee o in delegazioni vescovili le grandi con-
centrazioni urbanistiche”.

Colui che pronuncia queste parole & lo stesso che gia nel 1964 (14
aprile), pochi mesi dopo l'intervento conciliare di mons. Sorrentino,
parlando per la prima volta all’assemblea plenaria di vescovi aveva
detto: “Grandi problemi si prospettano all’Episcopato italiano, a
cominciare da quello che nasce dal numero eccessivo delle diocesi”® e
alcuni mesi dopo (6 dicembre 1965): “Sapete che sono in corso studi,
inchieste, progetti di grande importanza! Ma di tutto dovremo par-
lare, a Dio piacendo, e come si deve, in altra occasione”?.

Piti ampi e diffusi i discorsi alla I assemblea generale della CEI del
23 giugno 1966 e alla II assemblea del 7 aprile 1967:

“Non possiamo tacere un ultimo accenno al grave tema della revisione delle
diocesi. II Concilio Ecumenico, com’ noto, ha affrontato, tra gli altri, un problema -
che in Italia & particolarmente attuale: quello delle delimitazione delle diocesi
(Decreto sull’ufficio pastorale dei Vescovi, 22-24)."Voi tutti ne avete ben presenti le
sapienti norme direttive. Gia i nostri Predecessori, e specialmente Giovanni XXIII,
di V.M., avevano avvertito la necessitd di un nuovo ordinamento delle diocesi ita-
liane; il che oltre ad essere previsto dal Concordato con I'Italia, & anche stato auspi-
cato da molti Vescovi, nei voti fatti pervenire durante la fase ante-preparatoria del
Concilio. Da parte nostra, rilevando I'importanza del problema, disponemmo, fin
dall’inizio del nostro Pontificato, che esso fosse seriamente e maturamente esami-
nato, affidandone I'incarico alla Sacra Congregazione Concistoriale, la quale ha
compiuto un lavoro molto accurato paziente e prezioso; e poi a sua volta ha richie-
sto un primo studio alla Conferenza Episcopale Italiana, in conformita ai voti figu-
ranti negli schemi conciliari; studio che la Conferenza stessa ha condotto lodevol-

~

YCf. nostro Situazioni etc. cit. p. 193. ‘

*Cf. op. u. cit. p. 190. Sul giornale “L’Avvenire d'Iralia” in data 30 aprile 1964 mons.
Sorrentino rifacendosi a questo discorso di Paolo VI scrisse un articolo intitolato La revisione
delle diocesi che riportiamo in Appendice.

2'CE. Ibid.

36



mente, consultando anche le Conferenze Episcopali Regionali.

A questo punto che cosa si fa?

In ossequio alle prescrizioni conciliari noi pensiamo, d’accordo con la Sacra
Congregazione Concistoriale, di rimettere a voi, cio¢ alla Commissione, che la
Conferenza Episcopale vorra designare, la documentazione preparata; e qui vor-
remmo che essa procedesse, opportunamente collegata con gli uffici competenti
della Santa Sede, a nuovo studio, e, al momento opportuno, si vedra come provve-
dere alla promulgazione del nuovo ordinamento.

Esso parte da un bisogno di dare alle diocesi una dimensione demografica ed
ecclesiastica sufficiente per adempiere pienamente le funzioni, che le sono assegnate
dal Diritto Canonico e che sono richieste dai bisogni pastorali moderni. Molte dio-
cesi oggi non posseggono tale dimensione. Inoltre il nuovo ordinamento deve tener
conto delle circoscrizioni civili, facendo coincidere, ove possibile, i confini dioce-
sani con quelli delle province dello Stato Italiano. Sara quindi necessario ritoccare i
confini di alcune diocesi; ma pil che altro si dovra procedere alla fusione di non
poche diocesi, in modo che la circoscrizione risultante abbia un’estensione territo-
riale, una consistenza demografica, una dotazione di clero e di opere, idonee a soste-
nere una organizzazione diocesana veramente funzionale, e a sviluppare un’attivita
pastorale efficace ed unitaria.

Loperazione & certamente difficile, ma non dovrebbe suscitare il panico e I'op-
posizione delle piccole diocesi, perché si cerchera di tenere presenti le tradizioni
storiche ed i servizi morali e spirituali resi alla Chiesa anche da questi minori cen-
tri diocesani dove la presenza stessa del Vescovo ¢ titolo di legittimo onore e sor-
gente di fervore religioso. Ma 'interesse di queste medesime diocesi esige un loro
effettivo collegamento in un’organizzazione canonica pit vasta che, rispettando, per
quanto sara logico e-possibile, le prerogative onorifiche locali, unifichi la giurisdi-
zione episcopale, consenta una semplificazione di opere e di servizi, permetta una
migliore distribuzione e circolazione del clero, e metta anche in valore, in piani
bene concepiti e coordinati, le sedi vescovili stesse a cui il nuovo ordinamento dovra
applicarsi. E lo esige soprattutto il bene della Chiesa e la salute spirituale del
popolo italiano. G

E lo vuole il Concilio. Difatti questo nuovo ordinamento sara predisposto in
conformita ai criteri fissati dal Concilio Ecumenico. La sua attuazione, di cui si pro-
curera di studiare i criteri migliori, costera qualche sacrificio alla sensibilita di
alcuni sacerdoti e, forse ancor pilt di qualche parte della popolazione. Ma confi-
diamo nella comprensione dei doveri superiori dei bisogni nuovi e degli interessi
generali della vita religiosa in Italia. Voi tutti ci aiuterete! Avrete a suo tempo, ogni
opportuna istruzione”?....

“E un’altra considerazione dobbiamo fare sopra un caratteristico aspetto di que-
sta Assemblea: essa si celebra nel segno della grande novita: temuta, desiderata,
ormai matura e imminente; vogliamo dire che essa costituisce la vigilia del prean-
nunciato “riordinamento delle diocesi”, inteso non piu a sconvolgere il presente
assetto della geografia diocesana, ma instaurarlo secondo criteri, che nessuno pud
contestare essere obiettivi opportuni, urgenti. Comprendiamo benissimo come una

20p. cit. p. 190-192.

S



tale novita possa incontrare molte difficolta e ferire molti interessi particolari; e
lodiamo il modo aperto e pieno di riguardo e di competenza con cui si procede
nello studio della pianificazione di questo ordinamento, ma preghiamo quanti vi
sono interessati a tenere presente il bene generale e superiore della Chiesa italiana e
a fare opera generosa e solidale affinché la difficile operazione sia compresa favore-
volmente dal clero, dai fedeli e dalla pubblica opinione™*.

Mons. Bartoletti morira nel 1976, ad appena 59 anni e Paolo VI
nel 1978. Né I'uno né l'altro vedranno arrivare in porto il riordina-
mento territoriale delle diocesi auspicato nel concilio. E anche mons.
Sorrentino che muore 20 anni dopo non fard in tempo a vedere rea-
lizzati gli auspici. Qualcosa perd vedranno: il 1976 & I'anno in cui
Potenza, dove mons. Sorrentino si trova, diventa sede metropolitana,
e si costituisce I’autonoma regione conciliare della Basilicata, e in essa
il numero delle diocesi passa da 11 a 6. Non si realizzano ancora gli
auspici, ma le cose non rimangono ferme. I pili pessimisti diranno
che cosi le situazioni si aggravano ancora di pilt perché si perdono le
cose buone del passato senza avere in cambio i vantaggi delle riforme,
rimaste a meta.

I padri conciliari, anche i vescovi ancora in vita pil di trenta anni
dopo la chiusura del Vaticaro Il, hanno avuto il dolore €'la gioia, I'ap-
pagamento e la delusione, del “gia e non ancora”, di un riordina-
mento ciog, chg, anche dopo le misure del 1986, sotto il pontificato
di Giovanni Paolo Il, rimane molto al di qua di quello auspicato dal
concilio e caldeggiato da Paolo VI fino al 1966 e forse ritenuto da lui
attuabile a breve termine ancora nel 1971. Il riordinamento ¢ tuttora

. auspicato. Non lo diciamo con ironia ma con speranza. E d’al-
tronde non ¢& facile giudicare. E consigliabile cautela anche perché la
storia delle vicende del riordinamento delle diocesi italiane dal 1964
in poi & tutt’oggi da scrivere e le fonti di archivio debbono ancora
essere esplorate.

Tra queste fonti primeggiano le carte attinenti alla preparazione
del progetto di riordinamento di cui parlava Paolo VI nel 1966, in
particolare la raccolta delle risposte inviate dai vescovi italiani alla
Segreteria Generale della CEI, e i documenti riguardanti la fase suc-
cessiva, quella dell’intervento della Congregazione per i vescovi, spe-
cie dopo il 1976 e le consultazioni tra essa, i vescovi e il santo Padre.
Su questo fitto scambio di consultazioni e le relative ponderazioni, i

S1bidem

38



CCRNy STl ¢

si”, 1 “no”, i “ma” quanto alle proposte sui primi parziali riordina-
menti (come quello del 1976 in Basilicata e quello del 1979 in
Calabria, in entrambi i quali ebbe parte attiva mons. Sorrentino) e
poi su quello generale per tutta I'Italia del 1986, alcuni elementi di
grande interesse si possono ricavare fin da ora, oltre che dal com-
mento di Lucas Moreira Neves, segretario della Congregazione per i
vescovi al decreto di riordinamento generale delle diocesi italiane*,
da una comunicazione di mons. Enzo D’Antonio, allora vescovo di
Trivento e coadiutore di Boiano - Campobasso, riportata negli Atti
della XIII Assemblea Generale della CEI (Roma, 17-21 maggio
1976)> e dalla sintesi di un intervento del cardinale Baggio, Prefetto
della Congregazione per i Vescovi, alla XII Assemblea Generale
(Roma, 2-7 giugno 1975)*.

Nel testo citato, pubblicato sull”’Osservatore Romano” di mons.
Lucas Moreira Neves, si trovano questi tre passi interessanti, riassun-
tivi di una storia ventennale:

I. “Le pit recenti statistiche segnalano in Italia, per 57 milioni di abitanti circa,
il numero sorprendente e non riscontrabile, proporzionalmente, in nessun altro
paese, di 325 diocesi””.

II. “La fatica di tale auspicato riordinamento ha conosciuto, lungo quest'ultimo
ventennio, diverse tappe.

Affidato il lavoro alla Sacra Congregazione Concistoriale, questa lo ha eseguito
mediante Commissioni incaricate, volta per volta, delle necessarie indagini cono-
scitive, della valutazione di situazioni e della formulazione di proposte concrete.

Cosi, alla “Commissione Rossi” (dal nome del Cardinale Segretario che la pre-
siedeva), che prepard un piano non ultimato e mai portato ad esecuzione, ¢ seguita,
in seno alla C.E.L., la “Commissione dei 40” (numero dei suoi integranti), nota per
I’esaustivo studio che ha compiuto e per il progetto ben motivato, preciso, concreto
che ha presentato. Detto progetto prevedeva la fusione di un notevole numero di
Diocesi, tale da ridurre le circoscrizioni ecclesiastiche a sole 119 circa, un numero
ritenuto molto vicino all’ideale, tenuto.conto di criteri quanto mai seri e convin-

centi”®,

24Cfr, “I'Osservatore Romano” 9-X-1986, riportato in Situazioni ecclesiali. cit. pp. 213-218.
»pp. 113-119. Cf. Appendice

%pp. 245-250. Cf. Appendice

ZRiportato in Situazioni etc. cit. p. 214

3Questi criteri “quanto mai seri e convincenti” sono elencati in due documenti CEI del 1966
e del 1967 riprodotti in Enchiridion della Conferenza Episcopale Iltaliana, 1 (1954-1972),
Bologna, 1985, pp. 258-260 e pp. 278-284. Trascriviamo alcuni di questi criteri: ... la revi-
sione delle circoscrizioni diocesane d'Italia si fard in base ai seguenti criteri: 1. Ogni diocesi

39



Mentre tale progetto veniva applicato con lenta gradualita, la santa Sede proce-
deva al proposto riordinamento in modo indiretto e provvisorio, unendo ciog le pic-
cole diocesi che si rendevano vacanti sotto 'amministrazione apostolica o nella per-
sona del vescovo di una diocesi vicina.

Al pastori chiamati a reggere due o pit diocesi unite si raccomandava viva-
mente di adoperarsi perché alla unione giuridica corrispondesse una unione pasto-
rale e spirituale nonché, a pili o meno breve scadenza, I'unione strutturale degli
organi vitali delle diocesi: un solo Consiglio Presbiterale e Pastorale, un solo
Tribunale ecclesiastico, un solo Seminario, un solo Bollettino diocesano, il facile
trasferimento dei sacerdoti da una diocesi all’altra, ecc. Non pochi vescovi sono riu-
sciti, grazie alla convinzione che si sono fatti circa i vantaggi dell’'unione e grazie ad
un lavoro intelligente e perseverante, a creare una solida e feconda unione fra le dio-
cesi. Tuttavia la stessa precarieta o provvisorieta che ha dimostrato utili tali prov-
vedimenti in un determinato momento storico, ha finito per renderli controprodu-
centi da quando ha cominciato a generare sia un grave senso di incertezza sia inevi-
tabili sussulti di autonomia”®.

IIT “... in questo settembre 1986... si attua infine - anche se in misura molto pil
contenuta di quanto si prospettava nel progetto del 1968 - l'auspicato e spesso
invocato riordinamento”®. '

Da 325 non si passa, percio, a 119 diocesi, come progettato prima,
ma a 228. In Calabria da 19 a 12.

kksk

Nella comunicazione di mons. D’Antonio che ho ricordato, ripro-
dotta integralmente in Appendice, colpisce innanzitutto la franca
ammissione del disaccordo dei vescovi sulla opportunita di procedere
al riordinamento delle diocesi. Proprio in esordio si legge: “... mi &
stata assegnata una comunicazione sulle “prospettive” per il riordina-

deve poter essere, e prevedersi quanto prima, nelle condizioni di efficiente funzionalita sia
per estensione di territorio che per numero di abitanti, con autosufficienza per il seminario,
per il clero in cura delle anime e nell’attivita diocesane (curia, insegnamento religioso, orga-
nizzazioni cattoliche ecc.) e per mezzi necessari sia di strutturelche economici (CD 22). 2.
Pertanto le diocesi che superano i 200.000 abitanti, qualora siano munite di clero sufficiente
per il seminario, le parrocchie e le associazioni, e dispongano delle strutture necessarie per
l'autosufficienza, rimangono nella loro autonomia. 3. Le diocesi che contano meno di 50.000
abitanti siano aggregate alle diocesi vicine, tenendo anche conto di quanto previsto al n. 6.
4. Le diocesi che superano i 50.000 abitanti in quanto non possono in via generale essere
considerate autosufficienti per il clero, il seminario, i mezzi economici, ecc. siano unite ad
una diocesi principale. Nelle sedi di queste diocesi unite si prevede che risieda un vescovo,
ausiliare del vescovo della sede principale.”

»pp. 214-215

"p. 217

40



mento delle diocesi in margine alla consultazione delle Conferenze
regionali. Dopo aver letto il materiale pervenuto alla Segreteria
Generale devo dire onestamente che non ci sono “prospettive” o sono
molto “in margine”.

Qualche cenno sulle risposte pervenute conferma lesattezza di
questa conclusione:

“cinque Conferenze (Lombardia, Sardegna, Campania, Puglie e
Calabria) hanno sostanzialmente aderito alle linee operative della
sacra Congregazione”'.

Significativa la risposta che viene dalla Liguria, citata letteral-
mente, formulata in termini netti che fanno pensare alle idee e allo
stile del cardinale vescovo di Genova Siri: “Liguria: si esprime parere
contrario a qualsiasi mutamento di confini; sarebbe nefasto in questo
momento toccare un ordine nel quale la tradizione e le tradizioni reg-
gono tutto”, )

Dalle Puglie: “...attuare subito la ristrutturazione delle regioni
conciliari...” : i

Dalla Sicilia: “non esistono problemi di soppressione o unione ...”.

Nel commento sobrio e misurato di mons. D’ Antonio non bisogna
farsi fuorviare dalla dichiarazione : “Per quel poco di esperienza e di
studio sul problema farei alcuni rilievi...”*, ma ricordare cid che si
legge all'inizio della comunicazione: “«addetto ai lavori» come
Direttore dell'Ufficio della Segreteria Generale della CEI; dieci anni
in mezzo a questa vicenda non sono pochi: sono serviti, se non altro,
~a darmi la possibilita di leggere tutte le carte che oggi catalogate e
collocate in 67 cassette sono conservate nell’archivio della CEI”*,

Volgendo alla fine, I'intervento si eleva a una commossa e sapiente
partecipazione. Le parole del vescovo segnalano urgenze e sollecitano
interventi non al fine di una funzionalitd pastorale che potrebbe
eéssere tutta umana, ma in nome dello Spirito di fraternitd in Cristo
dei suoi discepoli, in nome di una testimonianza potremmo dire di
“affetto collegiale” che lo interpreta e lo vive hic et nunc, realistica-
mente, con saggezza ma anche con coraggio.

“Si ¢ parlato di prudenza, di temporeggiamento, per evitare le reazioni del

“Tvi, p. 115s
A cit. p. 116
Slvi, p. 118
*vi, p.113

41



clero, delle popolazioni, delle autorita civili; ma sono stati ignorati i Vescovi che
vivono in certe sedi e diocesi difficili. Lo scorso anno il Prefetto della Sacra
Congregazione per i Vescovi riferi in Assemblea sui dati emersi da una indagine
condotta tra una tale categoria di confratelli. Sembrerebbe un atto di giustizia non

disattendere il parere di chi sperimenta nella propria vita I'incongruenza di certe

situazioni”®.

Queste ultime parole fanno venire in mente la “dolorosa espe-
rienza personale” di mons. Sorrentino a Bova* e quella di mons.
Dadone a Santa Severina. Altre ancora se ne potrebbero ricordare di
presuli in diocesi in tempo antico fiorenti, ma ai giorni nostri, per
diversi motivi, gravemente destrutturate e quasi “spiantate”, alla cut
rievangelizzazione il vescovo deve provvedere, con generosita di
impegno pratico certamente, ma anche esplorando linee pastorali
meno provvisorie, possibili riferimenti a contesti ecclesiali pili conso-
lidati con i quali realizzare collegamenti piu 0 meno stabili o vere e
proprie fusioni, rinunciando ad autonomie anacronistiche, ma solo
badando ai veri interessi spirituali delle anime.

Molto interessante in proposito & lintervento del cardinale
Sebastiano Baggio, prefetto della Congregazione per i vescovi, alla
XII Assemblea della CEI, nella sessione riservata del 5-VI-1975, di
cui riportiamo la sintesi in Appendice.

Cid che il cardinale Baggio osserva nel 1975 & attuale anche dopo
il riordinamento del 1986. Il passaggio a 228 diocesi e non a 119 ¢
solo una fase di un riordinamento tuttora in corso, che non consiste
solo in una serie di progressive riduzioni, ma implica anche molte-
plici forme di collegamenti stabili tra le chiese locali, da progettare e
realizzare con sollecitudine ma senza precipitazione con saggezza
pastorale lungimirante.

Nell'ottobre del 1989, nel documento dell’episcopato italiano
Sviluppo nella solidarieta. Chiesa italiana e Mezzogiorno, a proposito
della esigenza di una migliore distribuzione sul territorio delle isti-
tuzioni educative ecclesiali per renderle pii atte a favorire la crescita
dello spirito di comunione e di solidarieta, al n. 35 si legge:

“Per meglio raggiungere questi obiettivi, appare opportuna una ristruttura-
sione dei confini delle diocesi - nel sud come anche nel centro-nord - affincheé, supe-
rato il frammentarismo che storicamente si & sviluppato per ragioni geografiche, di
impervieta, di antica politica feudale, per diversita di rito e per altri molteplici

2lvisp il 19
cf. n. 14

42



motivi, si arrivi a una struttura di chiesa diocesana che, qualificata nei suoi mem-
bri, possa esprimere i servizi essenziali della pastorale della formazione - a comin-
ciare dal seminario -, della presenza nei mass-media, con serieta, continuita e con le
necessarie competenze”.

Nel dicembre del 1998 uno dei maggiori studiosi italiani di questo
problema Giuseppe Brunetta scriveva: “Purtroppo stiamo prendendo
sempre pil coscienza - soprattutto dopo i falliti tentativi di Paolo VI -
che il problema ¢ pili urgente ora che non a cavallo degli anni ‘S0
quando si comincio a discuterne. Se non andiamo errati ci sono 46 dio-
cesi sotto 1 100.000 abitanti. Cf. «Annuario Pontificio» 1998”.

I riferimento agli anni ‘50 come un significativo termine @ guo &
interessante anche per le situazioni diocesane meridionali e calabresi
in particolare: non so se e quali altri scritti in quegli anni sono stati
dedicati al tema del riordinamento delle diocesi. Uno, apparso sulla
rivista Crvitas veniva proprio dalla Calabria e se ne interessava in
stretto rapporto a questa regione®’. ]

Queste notizie sulla difficolta e i contrasti ecclesiali attraverso i
quali il riordinamento della diocesi andava faticosamente avanti ser-
vono non poco a farci comprendere “le dolorose esperienze personali”
di mons. Sorrentino che dopo piu di venti anni dal lucido intervento
conciliare del 1963 in certo modo ancora continuano e travagliano il
suo cuore di pzistore. L'antico vescovo di Bova & (dal 1977) arcivescovo
metropolita di Reggio e fino al 1984 presidente della Conferenza
Episcopale Calabra. Certo del cammino se ne & fatto, ma altro ne resta
da fare, con intelligenza dei segni dei tempi, ma soprattutto con
immensa pazienza e ... duttilitd. Consapevole di vivere un interim,
egli, sperando che nel futuro verranno riforme migliori, nel frattempo
non se ne sta con le mani in mano. A questo si collega la terza eredita
di mons. Sorrentino.

III. - La terza eredita

L'esposizione ha proceduto fin qui per cerchi concentrici via via
’G. BRUNETTA, Un bilancio sempre piz in rosso, “Vita pastorale”, 1998, n. 12, p. 35, n. 7. Lo

scritto che veniva dalla Calabria &€ M. MARIOTTI, Movimento cattolico e mondy religioso calabrese,
“Civitas”, 1956, n. 9-10, pp. 107-128.

43



restringentisi: dalla questione meridionale in generale alla questione
meridionale in senso ecclesiale, e quindi alla problematica del riordi-
namento territoriale delle diocesi nel Sud e in particolare in Calabria,
riordinamento ancora 0ggi incompiuto.

La terza eredita & intimamente connessa ma ancbe chiaramente
distinguibile, e da ultimo in qualche misura perfino separabile, dalla
seconda. Si tratta del seminario all'interno delle chiese locali e delle
chiese locali senza seminario. E un tema assai caro a mons. Sorrentino,
tema di esperienza vissuta gia negli anni giovanili nei seminari regio-
nali pontifici di Reggio e di Catanzaro, e ai tempi dell’insegnamento
di francese e matematica ai seminaristi delle classi ginnasiali del
seminario di Mileto, di riflessione pilt matura gia prima del concilio
e durante il concilio, e infine di progettazione e di realizzazioni anti-
cipatrici coraggiose negli anni dell’episcopato reggino, specie quando
fu del tutto chiaro che le riforme piti radicali delle circoscrizioni dio-
cesane dovevano essere rimandate a un futuro lontano.

Non disponiamo di un giudizio di Mons. Sorrentino sul riordina-
mento delle diocesi del 1986, ma & bene ricordare che egli, quanto
alla Calabria, dopo le prime misure del 1979, parlando sui rapporti
tra chiesa e territorio aveva sottolineato il valore e i limiti dei prov-
vedimenti della santa Sede aggiungendo le ragioni che militavano a
favore di un atteggiamento fiducioso, legittimato da fermenti di rin-
novamento ecclesiale e in particolare da sinergie pastorali osservabili
in regione e che facevano bene sperare per il futuro. Ecco le sue pre-
cise parole: '

“La Chiesa ha operato recentemente in Calabria una nuova ristrutturazione delle
diocesi, anche se, per ragioni diverse, ha lasciato degli scontenti, alcuni perché sono
stati toccati confini secolari, altri perché avrebbero desiderato una riforma pit inci-
siva e profonda. Se bisogna comprendere i primi, & necessario dire ai secondi che se
una riforma come da loro desiderata non c’é stata, la colpa, se di colpa si pud par-
lare, non & tanto di Roma, quanto piuttosto delle nostre comunitd, che, anziché
lasciarsi guidare da motivi di fede e dalle considerazioni'di servizio e di funziona-
lita, quali sono state indicate dal Concilio, restano ancora aggrappate a motivazioni
storiche, ormai superate, o a motivazioni di anacronistici privilegi e di prestigio
campanilistico.

Comunque, la Chiesa in Calabria ha fatto notevoli passi sulla linea della coope-
razione e dell’intesa pastorale, tanto pitt apprezzabili se si tiene conto delle diffi-
colta e delle diversita sociali, psicologiche e di tradizioni religiose.

La Conferenza Episcopale Calabra, che & I'organo principale della programma-

44



zione regionale, lavorando sempre in perfetta comunione, ha studiato i problemi
sociali e religiosi della regione, dando norme e direttive per un cristianesimo pitt
coerente e convinto; ha emanato documenti pastorali di particolare interesse, come,
per ricordarne solo qualcuno fra i pit recenti, quelli sull’emigrazione, sulle feste,
sulla liturgia, sull’aspetto economico e amministrativo delle comunita ecclesiali,
sui problemi sociali della regione, sulla famiglia, ecc.; ha promosso la costituzione
della Commissione Presbiterale Calabrese, e convegni di studio e di spiritualita, fra
i quali quelli di Paola su evangelizzazione e ptomozione umana nel 1978, sulla
musica sacra e sui beni culturali nel 1980; ha creato uffici e commissioni regionali,
fra i quali notevole importanza riveste il Consiglio Ecclesiale Regionale con le sue
cinque Commissioni Regionali: 1) Catechesi e Liturgia; 2) Famiglia e Vocazioni; 3)
Lavoro e Migrazioni; 4) Emarginazione e Servizi Sociali; 5) Cultura, Scuola e Mass-
media; ha instaurato legami pit stretti con i religiosi e le religiose. Una particolare
attenzione ha sempre riservato ai Seminari, specialmente al Seminario Regionale “S.
Pio X” di Catanzaro, al fine di assicurare alla Calabria un clero culturalmente pre-
parato e spiritualmente formato. Sono gia in programma convegni regionali sulla
pastorale giovanile e sui mezzi della comunicazione sociale™®.

In questo quadro d’insieme, tracciato nel 1982. quando mons.
Sorrentino era ancora presidente della Conferenza Episcopale Calabra,
carica che egli lascera nel 1984, non ha rilfevo particolare la tematica
dei rapporti tra seminario e diocesi. Da alcune scelte gia di questi
anni e da scritti di anni successivi, risulta che egli ritiene possibile e
opportuno, almeno per Reggio, di tentare, quanto al seminario, di
impiantarlo in diocesi.

Nel 1964, poco tempo dopo l'intervento ricordato al concilio,
invitato a parlare al seminario pontificio “Pio XI” a Reggio, egli era
ritornato sul tema, esprimendo pit diffusamente il suo pensiero.

“Certo vi & ancora una problematica dei Seminari che attende una soluzione. Io
sono certo che il Concilio Ecumenico Vaticano II, quando verra in discussione lo
schema di decreto, gia elaborato, De alumnis Jormandis, non manchera di dire una
parola nuova, che dia nuova luce per nuovo cammino, per una rifioritura dei
Seminari. [...} I Seminari regionali sono ancora certamente, secondo il mio giudi-
zio0, una formula valida, almeno per quelle diocesi che non hanno la possibilita di
formare da sé i nuovi sacerdoti. Ma, come ebbi a dire in un modesto intervento nel
Concilio, essi devono essere ritenuti mezzi straordinari, se pure, in alcune contin-
genze storiche, necessari. Lideale sarebbe che ogni sacerdote fosse formato dal suo
Vescovo e presso il suo Vescovo. Ogni diocesi dovrebbe essere in grado di avere il
proprio Seminario completo, dai gradi pitt bassi ai pi1 alti, anche perché il Vescovo
deve essere il padre dei suoi sacerdoti e perché il Vescovo possa avere attorno a sé un

¥A. SORRENTINO, “Tutti siano uno”. Comunione, Comunita e territorio nella Chiesa reggina,
Lectera pastorale 1982, in Lettere Pastorali, vol. II, pp. 271-72

45



collegio di professori, esperti nelle diverse discipline ecclesiastiche a cui possa ricor-
rere per consiglio e a cui possa chiedere una collaborazione nel governo della dio-
cesi. Mi rendo ben conto che questo suppone diocesi ben costituite, di una certa
ampiezza in quanto a territorio e di una certa grandezza in quanto a NUMErO di abi-
tanti, con notevoli possibilita economiche, che con l'attuale divisione delle diocesi
e 'eccessiva moltiplicazione di esse, a tutti gli effetti dannose, non si pud certo pre-
tendere.

Chi vi parla porta nel cuore un dolore profondo, perché, per deficienza di locali,
per difficolta economiche e piu per carenza di vocazioni, non ha nella propria pic-
cola diocesi un proprio Seminario. E una Diocesi senza Seminario € come un corpo
senza il cuore!

La pena ¢ solo attutita dalla certezza che i pochi seminaristi della Diocesi sono
amorevolmente curati dal Seminario Arcivescovile di Reggio Calabria.

Il Seminario! Oh quante volte il pensiero ricorre a queste sacre mura, dove la
nostra vocazione sacerdotale si & alimentata; dove abbiamo sostenuto le nostre pill
grandi lotte, forse nascoste, ma pur formidabili agli effetti del nostro orientamento
spirituale; dove abbiamo forse anche pianto, ma dove abbiamo trascorso giorni di
sana gioia, nel fiore di una giovinezza che si apriva alla vita!

Forse finché ci si trova nel Seminario si sogna e si affretta col desiderio il giorno
in cui, come rondini piene di luce e di canto ci si disperde per le varie zone della
nostra terra per portare viva e gioiosa la nostra fede, per portare fresco e vibrante il
messaggio cristiano della salvezza. Ma poi, quante volte col pensiero si ritorna fra
queste mura, si ritorna con l'anima stanca dal lungo volo, forse un poco inaridita
per le incessanti lotte e difficolta incontrate, si ritorna per alimentare la nostra fede,
la nostra speranza, per ritrovare la freschezza del nostro sacerdozio™.

Dal 1964 al 1980 sono 16 anni, proprio quegli anni durante 1
quali si avvia faticosamente il riordinamento delle diocesi italiane.

Parlando a Catanzaro della formazione permanente del clero,
mons. Sorrentino parla come se nulla nel frattempo sia cambiato e sia
prossimo a cambiare.

“Chi deve curare questa formazione permanente? Certo le diocesi, i Vescovi, i
sacerdoti pit impegnati nell'azione pastorale. Ma una buona parte, se non la pit
importante, spetta, i0 penso, al Seminario regionale. E questo non per scaricarsi di
responsabilita, ma perché la situazione storica della, nostra regione, in cui le diocesi
sono prive di un proprio Seminario teologico, non offre molte possibilita. Lo stesso

documento citato della CEI (Seminari e vocazioni) lo sottolinea” .

Una posizione pill avanzata risulta con molta chiarezza dall’'omelia
pronunciata durante la messa crismale del Giovedi santo nel 1990,

A SORRENTINO, Funzione dei Seminari nella storia dellz Chiesa (1964), in Parlero al suo cuore,
vol. I, pp. 308-310.
©]] Seminario Regionale “S. Pio X” tra passato e futuro (1980), in Parlerd al suo cuore, vol. 1 p. 326

46



circa un anno dopo la pubblicazione del documento della CEI su
Chiesa italiana e Mezzogiorno.

“To penso che I'argomento del seminario debba essere considerato uno dei temi
fondamentali anche alla luce del recente documento della CEI su Chiesa italiana e
Mezzogiorno e quindi ai fini della soluzione dell’annosa questione meridionale. Lo
sviluppo della Calabria, la possibilita di diventare “soggetto” e non pili eterno
“oggetto” della sua promozione, dipende da tutti, ma in massima parte - ne sono
fermamente convinto - da un clero altamente preparato. [...} E solo in questa pro-
spettiva che io mi spingo a dire alcune cose riguardo al Seminario, che ritengo
meritino di essere almeno discusse per il bene della diocesi.

Il seminario regionale & stata una benedizione di Dio, attese le situazioni in cui
si trovavano all’inizio di questo secolo alcune diocesi calabresi. Io credo che dopo 80
anni di vita non si commetta alcun reato se si fa una serena verifica affinché non
avvenga che istituzioni, benefiche alla loro origine, col passar del tempo possano
risultare non pili necessarie o meno idonee a favorire il processo di sviluppo e a
rispondere alle nuove esigenze poste dall’evolversi della situazione.

Strano che mentre non si riesce a pensare una diocesi come Milano, Torino,
Genova, Firenze e molte altre, senza un seminario teologico proprio, si accetti poi
come fatto naturale e immodificabile che una diocesi come Reggio Calabria possa
restare eternamente priva di questa struttura.

Un seminario teologico proprio offre la possibilita ai giovani di potersi prepa-
rare al sacerdozio nella propria comunita, accanto al proprio pastore, dove poter
ritornare anche dopo I'ordinazione sacerdotale per incontrare i propri professori e il
direttore spirituale e dove trovare rifugio nei momenti di stanchezza o di smarri-
mento; garantisce la presenza di un corpo docente che pud offrire anche un ucilis-
simo contributo sul piano della ricerca e per quell’inculturazione della fede, come
oggi si dice e che tutti invochiamo™.

Interventi come questo e quelli precedenti sembrano succedersi
lungo una linea a zig zag o addirittura incoerente e contraddittoria,
come se si facesse un passo avanti ... e due indietro. Altri testi si potreb-
bero ricordare: le espressioni, ad esempio, che si trovano nell’'Omelia
del Giovedi Santo del 1979, poco prima del discorso di Catanzaro:

“Non mi dard pace e non vi dard pace fino a che non avremo fatto rifiorire il
seminario. Non mi rassegnerd mai alla sua chiusura; non dard mai il mio parere
perché venga destinato ad altri usi. Il seminario deve restare seminario, centro di
cultura e di formazione del clero e dei laici, dove la diocesi assicura la sua continuita
ed esprime la sua vitalita, pur accogliendo altre istituzioni, che non pregiudichino
tuttavia la finalita essenziale del seminario”®,

“La formazione dei presbiteri oggi (1990), in Parlerd al suo cuore, vol. 1 p. 297-98
“Sollecitudine per i sacerdoti ed il Seminario (1979), in Per amore del mio popolo non tacers, p. 85

47



Una lettura pitt attenta € una contestualizzazione pill puntuale
smentiscono il giudizio di incoerenza. C’¢ un procedere in avanti
lineare anche se tra molte difficolta, tra le quali non ultima quella di
ajutare anche gli altri a prendere atto della importanza della posta in
gioco e della opportunita di un approccio rispettoso delle differenze
delle situazioni diocesane calabresi che negli ultimi anni si sono
accentuate e giustificano tentativi di soluzione differenti ma non con-
trastanti, anzi compatibili e integrabili in una prospettiva interdioce-
sana regionale di pilt ampio respiro. La complessita delle situazioni
diocesane italiane e il consiglio di affrontarle con fermezza e costanza
ma anche con duttilita, che si leggono nell’'intervento del cardinale
Baggio, hanno avuto in mons. Sorrentino un interprete, o, forse, pet
certi aspetti un... precursore®.

Ad apprezzare meglio le difficolta che mons. Sorrentino ha dovuto
affrontare e la fermezza con cui ha tenuto il timone senza deflettere
dalla rotta serve non poco ricordare cid che egli ha fatto perché i locali
del seminario «Pio XI» a Reggio, di proprieta della santa Sede, non
fossero vendutia privati o a enti pubblici, come se la speranza di un
seminario in diocesi fosse ormai un sogno o una utopia.

11 pericolo che la diocesi fosse privata di questi locali ¢ stato defi-
nitivamente sventato solo dopo cbe il successore di mons. Sorrentino,
mons. Vittorio Mondello, & riuscito nel tentativo di trattare l'acqui-
sto. B stata credo una delle pitt grandi consolazioni degli ultimi anni
di vita del vescovo emerito vedere i primi frutti dopo tanti anni di
seminagione sofferta.

Lanno pilt brutto fu forse il 1983, quando le cose sembravano vol-
gere al peggio. Egli allora approfited della festa di s. Francesco di
Sales, per inserire nella omelia per la messa dei giornalisti questo
brano significativo: !

“A proposito dell'Universita so che a Reggio si & alla ricerca di una sede idonea
¢ che '’ Amministrazione Comunale pensa al Pontificio Seminario “Pio XI” al rione
Modena. Proprio stamattina, prima di venire a questa celebrazione, mi & stata fatta

5Cf. in Appendice il testo dell'intervento. Negli ultimi anni la varieta delle situazioni dioce-
sane su questo punto & ulteriormente aumentata. Nel recente documento della Commissione
episcopale per il clero della CEL: Linee comuni per la vita dei nostri seminari (25-4-1999) al numero
34 si legge: “Va preso atto che nella chiesa italiana le comunita seminaristiche assumono
configurazioni diverse: dai seminari diocesani con scuola interna, ai piccoli gruppi che
inviano ogni giorno gli alunni nelle facolta o negli istituti teologici regionali o interdioce-
sani, ai seminari regionali o interdiocesani” (cf. “Il Regno”, 1999, n. 15, p. 508).

48



recapitare una lettera, firmata dal Sindaco, diretta alla Santa Sede e a me per cono-
scenza, con cui si chiede di avere in fitto quel Seminario o di poterlo acquistare. Per
la verita non & la prima volta che ’Amministrazione fa di questi passi, senza previa
consultazione col vescovo del posto.

Su questo delicato argomento ritengo doveroso informare che non mi sento in
coscienza di dare un parere favorevole alla richiesta dell’Amministrazione
Comunale. Nel Seminario vi sono sezioni staccate della scuola media inferiore del
rione Modena; vi & il ginnasio - liceo parificato con circa 60 alunni; nel Seminario
ha sede la Scuola Superiore di teologia per Laici che conta oltre cento alunni; ha
sede ancora la Scuola Superiore di formazione socio-culturale, da me recentemente
eretta. Nel Seminario si tengono le riunioni del clero, incontri di spiritualita di
associazioni e movimenti ecclesiali, convegni di aggiornamento teologico e pasto-
rale.

C’¢ inoltre da tenere presente che la diocesi di Reggio da anni ha ceduto il semi-
nario diocesano di via Cimino per la Facolta di Architettura.

Come potrebbe la diocesi di Reggio privarsi di un immobile cosi necessario e
proprio in un momento in cui si avvertono i primi segni di una ripresa delle voca-
zioni sacerdotali? Anche il Papa recentemente ha detto che “nelle diocesi private
del loro seminario, la scomparsa di questa istituzione ha spesso avuto degli effetti
negativi per la sollecitazione e l'actoglienza delle vocazioni sacerdotali” (Avvenire,
11-12-82). '

Io non saprei immaginare una diocesi come Reggio senza il suo seminario, che
considero come un polmone indispensabile per la sua vita. A me pare che vi siano
ragioni e motivi a cui I’Amministrazione Comunale non pud non essere sensibile e
che non pud non valutare oggettivamente. A mio giudizio si tratta di un’istituzione
«cosi necessaria da far preferive una rinunzia all'incarico anziché avere la diocesi senza il
Seminario (sottolineatura nostra). Tutto naturalmente senza voler affatto interferire
sulle decisioni che autonomamente al riguardo vorra prendere la Santa Sede, che ne
& proprietaria”*.

Lopera preparatoria di mons. Sorrentino per la rinascita del semi-
nario a Reggio non disconosceva, lo abbiamo visto, i grandi meriti
della regionalizzazione del seminario e la perdurante validita di tale
misura per le diocesi della Calabria, ma era ispirata dalla convinzione
che, specie dopo il concilio, i tempi fossero ormai maturi per comin-
ciare ad esplorare praticamente, e non solo discutere teoricamente, le
possibilita reali di ulteriori passi avanti per la costituzione di una
chiesa diocesana meno incompleta, pitt “normale”, con il suo “cuore”
o il suo “polmone”, come egli amava chiamare il seminario.

Al centro di questa convinzione c’¢ la percezione di un dover essere

UL stampa come servizio per la promozione umana (1983), in Per amore del mio popolo non tacero, p.

284-85

49



che, visto in astratto, & ecclesiologicamente ineccepibile; I'ideale di
una comunita e di una comunione diocesana ben raccolta intorno al
vescovo, e ai suoi presbiteri di oggi e di domani. Avere a cuore questo
“cuore” & gia una grazia, un desiderio da assecondare. Purificare e
tenere desta una tale aspirazione, e non fare 'abitudine, quasi fosse
definitiva, ad una situazione da interpretare come un rimedio necessa-
rio in attesa di tempi nuovi, & segno di una inquietudine positiva, un
segno, tutto sommato, di salute e di vita. I desideri perdé non bastano
e rischiano di ridursi a sterili evasioni se non si trova modo di fare dei
passi avanti verso la realizzazione dell’ideale, passi effettivamente pra-
ticabili, non pit lunghi della gamba, come si suol dire.

A Reggio, come dappertutto, la prima urgenza ega la cura delle
vocazioni al presbiterato. Su questo punto, per farsi una idea. della
situazione di fatto e delle idee di mons. Sorrentino quanto alla pasto-
rale delle vocazioni, € istruttivo il testo della lettera pastorale del 15
agosto 1979%.

Dopo la cura delle vocazioni, l'attenzione prestata al problema dei
locali non era dovuta alla sopravalutazione delle strutture materiali di
cui un seminario ha bisogno, ma al fatto che a Reggio c’erano gia gli
edifici del seminario «Pio XI» di proprieta della santa Sede, che perd
rischiavano di essere venduti ad altri, e non alla diocesi. Bisognava per-
cio intervenire subito. L'urgenza di questo problema, di cui abbiamo
detto, non indeboliva in mons. Sorrentino la consapevolezza che la que-
stione di gran lunga pit grave dopo quella di un numero sufficiente di
alunni per aprire un seminario era posta dalla necessita di trovare
docenti idonei per I'insegnamento delle discipline filosofiche e teologi-
che e soprattutto educatori capaci di svolgere, in intima comunione con
il vescovo, un’opera di discernimento e di formazione appropriata. Si
aggiunga, e non & certo osservazione trascurabile, che listituzione
stessa del seminario e lo stile di vita che lo devono caratterizzare, era
materia ancora negli anni ‘70 e ‘80, data la rapidita delle trasformazioni
sociali e culturali, di ripensamenti e di nuovi indirizzi proposti dalla
santa Sede e dalla CEI ai vescovi, in forme piti 0 meno particolareggiate
e analitiche, ma bisognose in ogni caso di integrazioni e di adattamenti
di cui, per quanto possibile, bisognava non far pagare lo scotto ai gio-
vani seminaristi. Negli anni del postconcilio la contestazione giovanile
aveva avuto in vari modi ripercussioni in diversi seminari italiani e tra

©Cf. Lettere pastorali cit. v. I1, pp. 98ss.

50



le file del giovane clero. Lo stesso mons. Sorrentino a Potenza ne aveva
fatto esperienza diretta. A Reggio la situazione era piui tranquilla. Era
bene, tuttavia, non farsi trovare impreparati.

Dare I'inizio in tale congiuntura a un nuovo seminario era percio
impresa assai ardua. mons. Sorrentino incomincio a preparare la dio-
cesi a tale impresa (che avrebbe avuto un vero e proprio inizio solo col
suo successore) nel modo pill saggio e pil garantito, stabilendo cioe
collegamenti stabili per recepire e assimilare quanto di meglio
altrove era stato sperimentato e collaudato con buon esito. Egli penso
al Seminario Romano come ad un ambiente molto idoneo in cui
alcuni giovani potessero non solo prepararsi al presbiterato, ma anche
eventualmente a interiorizzare uno stile comunitario di vita da tra-
piantare in futuro, a Dio piacendo, a Reggio.

Ricordo ancora la mia emozione a Roma una sera dei primi anni
80 nella basilica di san Giovanni in Laterano, piena di fedeli che par-
tecipavano alla celebrazione eucaristica durante la quale alcuni semi-
naristi avrebbero proceduto alla prima petitio o sarebbero stati
ammessi ai primi ministeri ordinati. Un ministro pronunciava ad alta
voce i nomi dei giovani aggiungendo quello della diocesi di prove-
‘nienza; “Reggio Calabria” risuond piu volte. Dopo Roma, era la dio-
cesi che aveva il maggior numero di chierici, o almeno cosi mi parve.
Io pensavo al seminario Romano di Roncalli e di De Luca e alle
descrizioni che questi ne aveva fatto nei suoi scritti. Certo tante cose
erano cambiate, ma I'identita profonda non era meno evidente: la cat-
tedrale di Roma, la roccia di Pietro! e giovani invitati a costruire la
loro vita su tale fondamenta!

Prima di recarmi a Roma avevo parlato a Reggio con il vescovo.
Egli mi aveva partecipato la sua gioia per la crescita spirituale che
constatava in questi giovani “romani”, ma certamente anche calabresi
e reggini pitt di prima. Era chiaro il senso di questa scelta pastorale
che poteva sembrare audace, come l'intervento al concilio nel 1963,
ma in sostanza era solo un ... ritorno alle origini, un gesto che Nicola
e Ignazio Monterisi avrebbero approvato in questo loro continuatore
e attento scrutatore della questione meridionale in senso ecclesiale.

A compendio

Ho gid detto all'inizio che in queste tre eredita di mons.

Sl



Sorrentino, tra loro intimamente connesse, non & da ravvisare il suo
lascito principale. Come buon pastore egli ha dato molto di piu e
molto di meglio: ha dato se stesso, giorno dopo giorno, sia prima di
lasciare la cattedra di arcivescovo metropolita, che dopo, come
vescovo emerito, dimorando a Reggio in visibile comunione con il
vescovo suo successore e con il clero, offrendo un esempio di umilta e
discrezione dal quale tutti abbiamo potuto prendere atto e imparare.
Da padre che era, e per molti aspetti rimaneva, sembrava ora trasfor-
mato in fratello: una trasformazione palesemente ben riuscita. Come
aveva fatto? Non sappiamo e forse non lo sapeva nemmeno lui: la gra-
zia trascende spesso ogni nostra comprensione. Rimanendo al tema
delle tre eredita e concludendo, & giusto da ultimo dare rilievo, quasi
a compendio di quanto detto, alla linearita e alla coerenza straordina-
rie di un’attivita pastorale protrattasi per pitt di mezzo secolo nel Sud.
Mons. Sorrentino era consapevole di un compito che il Signore gli
aveva fatto intravedere e ad assolvere ‘il quale nemmeno una intera
vita sarebbe bastata. Ci voleva percid ardimento e coraggio, ma
soprattutto pazienza e ancora pazienza. E lui questo ardimento e que-
sta pazienza li ha avuti camminando diritto per decenni e decenni
senza deflettere né a destra né a sinistra, evitando facili soluzioni o
scorciatoie illusorie e accettando i tempi del Signore. Mille anni per
lui sono come un giorno e un giorno come mille anni. Molte volte,
mentre scrivevo, mi e ritornato alla mente il titolo di un articolo di
Luigi Einaudi molto appropriato anche per la questione meridionale
in senso ecclesiale: “Il Mezzogiorno ed il tempo lungo”*, quasi una
parabola del Regno testimoniato in Calabria da questo agricoltore di
Dio, dal ministero sofferto ed umile ma anche fermo e costante di
questo vescovo, che non era certo una canna agitata dal vento e sapeva
bene in quali luoghi e in quali tempi viveva e cosa il Signore voleva

da lui.

“Cf. il nostro I/ tempo lungo del Mezzogiorno e il tempo breve della speranza cristiana, “La Chiesa
nel Tempo”, 1999, n. 2, pp. 25-38.

52



