GIUSEPPE FERRARO S.J.

Lo Spirito Santo nel Simbolo di fede
del Concilio Costantinopolitano

Noi proclamiamo la nostra fede nello Spirito Santo. Ogni giorno
nella celebrazione eucaristica il sacerdote pronuncia il saluto trinita-
rio: «La grazia del Signore nostro Gest Cristo, I'amore di Dio Padre,
la comunione dello Spirito Santo sia con voi» (2 Cor 13,13). Anche in
questo saluto & presente il nome «Spirito Santo», insieme a quello di
Dio Padre e a quello del Signore Gesu Cristo.

Gesi, secondo il racconto evangelico, a Cesarea di Filippo «Chiese
ai suoi discepoli: La gente chi dice che sia il Figlio dell'uomo?
Risposero: alcuni Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o
qualcuno dei profeti. Disse loro: Voi, chi dite che io sia? Rispose
Simone Pietro: Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente. E Gesu:
Beato te, Simone, figlio di Giona, perché né la carne né il sangue te
I’hanno rivelato, ma il Padre mio che sta nei cieli» (Mt 16,13-17).
Gesix chiede ai discepoli qual & I'idea che il popolo ha di lui; i disce-
poli riferiscono le varie opinioni: alcuni credono che Gest sia
Giovanni risuscitato, altri che sia Elia, altri che sia Geremia o un pro-
feta. Sono risposte vere, poiché Geslt assomma in sé la funzione eser-
citata da questi personaggi, ma sono risposte insufficienti; Gesl &
molto di pilt. Allora chiede ai suoi che sono stati formati da lui nel
suo ministero, e Pietro coglie e dichiara I'identita tra I'uomo Gesui e
il Figlio eterno di Dio. Gesil approva questa risposta, ma dice a Pietro
che tale risposta non proviene dall’intelligenza naturale, dalle risorse
umane dell’apostolo, bensi proviene dal suggerimento divino. Anche
nel nostro tempo, se Gesl chiedesse chi dice la gente che egli sia,
otterrebbe varie risposte, differenti da quelle date al suo tempo, par-
zialmente vere come furono quelle, ma come quelle insufficienti. Eil
compito della chiesa annunciare e proclamare la vera identita di
Gesui: egli & il Cristo, il Figlio di Dio.

Se cid che Geslt ha domandato su se stesso noi ora lo domandas-
simo sullo Spirito Santo: la gente chi dice che sia lo Spirito Santo?

21



Voi, i credenti, chi dite che sia lo Spirito Santo? Quale o quali risposte
otterremmo? Forse non accadrebbe la scena di cui leggiamo nel libro
degli Atti degli Apostoli questo racconto: «Pdolo (...) giunse a Efeso.
Qui trovd, alcuni discepoli e disse loro: Avete ricevuto lo Spirito Santo
quando siete venuti alla fede? Gli risposero: Non abbiamo nemmeno
sentito dire che ci sia uno Spirito Santo» (At 19,1-2). Noi sapremmo
rispondere con la professione di fede del «Credo» sopra citata. Ma essa
che cosa significa per noi?

Ora intendiamo trattare il tema dello Spirito Santo. Il motivo di
questa scelta ci viene dalla necessita di adempiere il compito di
istruire nella fede i credenti e dall’invito di Giovanni Paolo II, che
nella sua lettera apostolica «Tertio adveniente millennio» del 10
novembre 1994, trattando della seconda fase della preparazione imme-
diata al giubileo, scrive che essa «si sviluppera nell’arco di tre anni dal
1997 al 1999. La struttura ideale per tale triennio, centrato su Cristo,
Figlio di Dio fatto uomo, non pud essere che teologica, cio¢ trinitaria»
(n. 39). Percid il primo anno, 1997, ha avuto come tema di riflessione
Cristo Verbo del Padre fattosi uomo per opera dello Spirito Santo. «Il
1998, secondo anno della fase preparatoria, sara dedicato in modo par-
ticolare allo Spirito Santo ed alla sua presenza santificatrice all’interno
della comunit dei discepoli di Cristo» (n. 44).

Premessa

Il concilio di Nicea, opponendosi alla eresia di Ario, ha definito
come verita di fede che il Figlio di Dio Gesti Cristo & Dio, nel modo
che abbiamo visto. Il Concilio non ha trattato dello Spirito Santo; nel
Credo di Nicea lo Spirito Santo & nominato dopo il Padre e dopo il
Figlio come termine dell’atto di fede.

. Il mezzo secolo trascorso dopo questa definizione di fede offre un
quadro di turbamento generale; proseguono le discussioni sulla for-
mula del concilio di Nicea, incentrandosi soprattutto sul termine
«consostanziale», e nasce una nuova eresia, che nega la divinita dello
Spirito Santo; essa ha dei seguaci anche fra coloro che accettano la
divinita del Figlio secondo il simbolo di fede di Nicea, il diffondersi
del nuovo errore ebbe come frutto di stimolare la riflessione dei santi
Padri in difesa della verita cattolica, cosicché Atanasio, Basilio di
Cesarea, Gregorio di Nissa, Gregorio di Nazianzo e Didimo scrissero

02



opere nelle quali illustrarono la dignita divina dello Spirito Santo,
uguale a quella del Padre e del Figlio, servendosi di argomenti tratti
dalla sacra Scrittura e dall’analogia teologica
11 concilio di Costantinopoli, convocato dall’imperatore Teodosio,

si oppose all’errore che negava la divinita dello Spirito Santo ema-
nando il proprio simbolo di fede. In esso confluiscono, come fonti, il
Credo di Nicea, il cosidetto «Simbolo apostolico» usato in Occidente
e alcuni elementi del simbolo di fede della chiesa di Gerusalemme; le
espressioni che riguardano lo Spirito Santo sono state introdotte dal
concilio e rappresentano la condensazione dell’insegnamento conte-
nuto nelle opere dei santi Padri sopra nominati.

- Riferiamo ora la parte introdotta dal concilio, analizzando poi le
singole espressioni per metterne in luce la dottrina.

Dottrina del Simbolo di Costantinopoli
sullo Spirito Santo

«Lo Spirito Santo ¢ Signore»

«Crediamo nello Spirito Santo che & Signore». A proposito dei
titolo «Signore», attribuito dal Credo allo Spirito, notiamo anzitutto
che nel testo greco la parola «Signore: Kyrios» che ¢ di genere
maschile, & preceduta dall’articolo «lo» che & di genero neutro: «eis
to pneuma to haghion to kurion». Questo errore grammaticale &
voluto, e ha un significato dottrinale, inteso dai redattori, quello cioe
di assimilare e unire profondamente il titolo di «kyrios» al nome di
«Spirito Santo» che & di genere neutro: «pneuma haghion». Il titolo
Signore era nome divino, attribuito dalla sacra Scrittura nell’antico
Testamento a Dio, nel nuovo Testamento al Figlio di Dio.

11 Simbolo di fede di cui trattiamo nella sua parte cristologica usa
questo titolo per Gesl Cristo: allo scopo di evitare la confusione con
il Figlio, il Credo non da allo Spirito Santo il titolo di Signore prece-
duto da articolo maschile come esigerebbe la grammatica, ma usa
l'articolo neutro. Lappellativo di Signore afferma la dignita divina
dello Spirito, alla pari con il Padre e con il Figlio. Potremmo forse
rendere questo titolo in quanto attribuito allo Spirito in uguaglianza
con il Padre e con il Figlio e in distinzione da loro con la parafrasi:
colui che appartiene alla categoria di Signore, categoria divina.

23



Lattribuzione di questo titolo allo Spirito, che ha un fondamento
nel testo paolino: «I1 Signore & lo Spirito» (2 Cor 3,18), condensa
I'insegnamento di Basilio di Cesarea, espresso nel terzo libro contro
Eunomio. Dopo avere citato la formula battesimale rivelata al ter-
mine del vangelo di Matteo: «Nel Nome del Padre e del Figlio e
dello Spirito Santo» (Mt 28,19) Basilio scrive: '

Poiché vi sono due classi: la divinita e la creazione, la signoria e la servitl, la
potenza santificatrice e 'essere santificato, quella che di natura sua possiede la
potenza e quella che la riceve, in quale categoria collocheremo lo Spirito? Tra coloro
che sono servi? Altri sono gli spiriti che servono e che sono stati inviati per il ser-

NET)

vizio. Non vi & dunque consentito di denominare “compagno di serviti” colui che
per natura domina, né di mettere nel numero della creazione colui che & associato

alla divina e beata Trinita.

In questo trattato Basilio pone una netta distinzione tra la tra-
scendente categoria di Dio, unico Signore per natura e la categoria
creaturale di condizione servile. Il titolo di «Signore» attribuito allo
Spirito Santo significa appartenenza alla sfera divina; egli & Dio,
unico Signore per essenza.

Quando il concilio Costantinopolitano nel suo simbolo di fede
dice dello Spirito che & Signore, intende attribuirgli un titolo stretta-
mente ed esclusivamente divino, che appartiene al Padre, appartiene
al Figlio e convenendo allo Spirito Santo in eguale modo, ne afferma
la divinita contro coloro che la negano.

«Lo Spirito Santo & vivificatore»

- «Crediamo nello Spirito Santo che da la vita (zdopoion)». La capa-
cita di dare la vita, secondo il pensiero e la rivelazione biblica, ¢ carat-
teristica esclusiva di Dio; tale attivita esprime la sua stessa natura, la
sua stessa intima costituzione e identitid. Ora, come il titolo di
«Signore» attribuito a Dio nell’antico Testamento, passato a Gesli nel
nuovo Testamento e decretato allo Spirito Santo nel Simbolo ne signi-
fica la divinita, allo stesso modo accade per l'azione vivificante.
Lantico Testamento parla del potere esclusivo di Dio di dare la
vita «Il Signore fa vivere» (1 Sam 2,6) [Il re di Israele, dopo avere
letto la lettera del re di Aram in cui gli chiedeva di curare Naaman
dalla lebbra si straccid le vesti dicendo: «Sono forse Dio per dare la

24



vita o la morte?» (2 Re 5,7). Cf. Ne 9,6; Ps 71,20; Is 26,19; Dn
12,2; Os 6,2; Bz 37,1-14}. Nel nuovo Testamento San Paolo pro-
clama come espressione della onnipotenza divina questo appella-
tivo: «Dio da la vita ai morti» (Rom 4,17) e trattando della risur-
rezione scrive: «Se lo Spirito di colui che ha risuscitato Gesti dai
morti abita in voi, colui che ha risuscitato Cristo dai morti dara la
vita anche ai vostri corpi mortali per mezzo del suo Spirito che
abita in voi» (Rom 8,11). ‘

Nel quarto vangelo il potere divino di dare la vita appartiene
anche al Figlio insieme al Padre; Gest dice: «Come il Padre da la vita
(zdopoiei), cosi anche il Figlio da la vita (zdopoiei)» (5,22). Lo scopo di
questa rivelazione & espresso dall’affermazione successiva della parita
tra i due nel diritto all’onore da parte dei credenti: «Turtti onorino il
Figlio come onorano il Padre; chi non onora il Figlio non onora il
Padre che lo ha mandato» (5,23).

Il significato di «dare la vita, vivificare (zdopoiein)» viene approfon-
dito dal seguito del discorso, che prosegue svolgendo con variazioni il
tema della comunicazione della vita a coloro che ascoltano la voce del
Figlio e credono. Il culmine del tema & raggiunto nelle parole:
«Come il Padre ha la vita in se stesso, cosi ha dato al Figlio di avere
la vita in se stesso» (5,26). Lespressione: «avere la vita in se stesso»,
rivelata come caratteristica divina che viene comunicata dal Padre al
Figlio, significa che Dio non soltanto & vivente, ma & sorgente della
vita, & origine della vita, & principio della vita; come tale dona la vita
agli uomini; nell’agire salvifico avere la vita in se stesso comprende ed
esprime, quindi, la potesta di dare la vita. Il Figlio si trova nella

“stessa situazione del Padre; ha la vita in se stesso; egli infatti pud
affermare: «lo sono la risurrezione e la vita» (11,25) e ancora: «Io
sono la vita» (14,6); Gesti & sorgente della vita, & principio della vita
divina per i credenti in lui: «Chi crede in lui ha la vita eterna» (3,15).
«Come ha mandato me il Padre vivente e io vivo per il Padre, cosi chi
mangia di me vivra per mezzo di me» (6,57). «Chi crede in me (...)
vivra; chi vive e crede in me non morira in eterno» (11,25-26); «lo
vivo e voi vivrete» (14,19); tale proprieta nel Figlio & donata dal
Padre e ricevuta dal Figlio.

Questa potesta e attivita di dare la vita, di vivificare, questo titolo:
«vivificatore» all’interno del nuovo Testamento viene attribuito allo
Spirito Santo nel quarto vangelo. Dopo il discorso sul pane di vita,
Gesti afferma: «Lo Spirito & vivificante (z6opoioun)» (6,63).

25



Attribuendo allo Spirito il titolo e la funzione di zdopoioun, datore
di vita, la rivelazione evangelica lo pone insieme al Padre e al Figlio
nel compimento della stessa attivita salvifica; gli autori della salvezza
sono «datori della vita» «vivificanti»/ «Come il Padre da la vita (zdo-
poiei) cosi anche il Figlio da la vita (zdgpoiei) a quelli che vuole» (5,22)
e anche «lo Spirito da la vita (zdopoioun)» (6,63).

A proposito di questo appellativo, San Basilio nel suo trattato
sullo Spirito Santo scrive: ;

Come dunque togliere allo Spirito il potere di vivificare, per metterlo insieme
alla natura che ha bisogno di ricevere la vita? Quale uomo pud essere a tale punto
estraneo al dono celeste e senza gusto delle parole eccellenti di Dio, a tale punto
privo della speranza eterna da collocare lo Spirito insieme alla creatura, sottraendolo

alla divinita?

Si compie cosi la rivelazione della natura divina dei soggetti che
non soltanto possiedono la vita in pienezza, ne sono all’origine, ma
anche per pura benevolenza e grazia donano e comunicano la vita
divina che rende i credenti «partecipi della natura divina» (2 Pt 1,4).

Ispirandosi al testo di Gv 6,63 il concilio Costantinopolitano
primo del 381, secondo nella serie dei concilii ecumenici, ha appli-
cato allo Spirito Santo il titolo divino di datore della vita (zdopozon)
intendendo con questo affermarne la divinita.

Lo Spirito Santo procede dal Padye

«Crediamo nello Spirito Santo che procede dal Padre». Anche il
«procedére» dello Spirito Santo dal Padre ha il suo fondamento nella
rivelazione del quarto vangelo. Promettendo il Paraclito, Gesu dice:
«Quando verra il Paraclito, che io vi manderd dal Padre, lo Spirito
della verita che procede dal Padre» (Gv 15,26). In questo testo evan-
gelico il verbo «procedere (ekporeuctai)» indica il venire dello Spirito
Santo dal Padre per la missione salvifica tra gli uomini. Il Simbolo
affermando che lo Spirito Santo procede dal Padre va alla radice onto-
logica, al fondamento ultimo della missione e intende il «procedere»
nel senso della origine eterna dello Spirito da Dio Padre, origine
eterna di cui la missione temporale & il segno e la manifestazione per
1 credenti.

26



Coloro che negavano la divinita dello Spirito Santo proponevano il
seguente dilemma: per essere Dio, lo Spirito Santo & necessario che sia
o ingenerato, cioe senza principio, o generato; ma egli non pud essere
ingenerato, poiché se lo fosse esisterebbero due ingenerati, due senza
principio, il Padre e lo Spirito; né pud essere generato, perché o
sarebbe generato dal Padre, e in tale caso sarebbe Figlio ed esistereb-
bero due Figli, i quali non potrebbero essere distinti, o sarebbe gene-
rato dal Figlio, e di conseguenza sarebbe figlio del Figlio; il che intro-
durrebbe in seno a Dio un processo di emanazione senza fine; quindi
lo Spirito Santo non & Dio.

A tale modo di argomentare risponde san Gregorio Nazianzeno
respingendo il dilemma e affermando che tra I’«ingenerato» che & il
Padre e il «generato» che & il Figlio, vi & in Dio il «procedente» dal
Padre, che & lo Spirito Santo come rivela il testo giovanneo sopra
citato, inteso nel senso dell’origine intradivina. In quanto non & gene-
rato, lo Spirito non & Figlio di Dio; in quanto procedente dal Padre
egli ha origine e quindi non si pud dire che sia senza principio e che
in Dio vi siano due principi senza principio; l'unico principio senza
principio, I'unico che non ha origine da nessuno, non deriva da nes-
suno ¢ il Padre.

Quanto al modo di questa processione intradivina, essa rimane
misteriosa come la generazione del Figlio e come la innascibilita del
Padre. Non manca nulla allo Spirito, come non manca nulla al Figlio
e non manca nulla al Padre; soltanto le relazioni reciproche tra i Tre
fondano la loro distinzione personale al di dentro della sostanza
divina.

Nella traduzione latina il testo del nostro Simbolo ha ricevuto
I'aggiunta del «Filioque»: lo Spirito Santo & procedente dal Padre e
dal Figlio; questa aggiunta, proveniente dalla Spagna e diffusasi in
tutto I’Occidente ha suscitato e alimentato la divisione fra gli orien-
tali e i latini, che continua ai nostri giorni. La dottrina soggiacente ai
diversi modi di esprimersi & la stessa, anche se non & possibile trovare
una formulazione unica che sia comprensiva delle differenti esigenze
e mentalita.

La storia dell’espressione «Filioque» aggiunta al Simbolo di
Costantinopoli avrd un momento importante nel concilio di Firenze
nella Bolla di unione con i Greci «Laetentur caeli» del 6 luglio 1439
che afferma appunto l'identita della dottrina di fede nelle sue diverse
espressioni.

27



«Crediamo nello Spirito Santo che con il Padre
e con il Figlio ¢ adorato e glorificato»

Affermare che lo Spirito Santo & adorato e glorificato con il Padre
e con il Figlio significa che con lo stesso unico atto di adorazione
viene adorato indissolubilmente il Padre e il Figlio e lo Spirito Santo
e similmente con lo stesso atto di glorificazione vengono glorificati
tutti e tre. Adorazione e glorificazione sono atti del culto rivolto sol-
tanto a Dio; di conseguenza lo Spirito Santo, cui tale atto & dovuto,
appartiene alla sfera divina, & Dio come il Padre e come il Figlio.

Si opera qui lo stesso procedimento accaduto per il titolo di Signore
e per quello di Vivificatore. Attribuiti esclusivamente a Dio nell’antico
Testamento, dati a Gesti nel nuovo per rivelarne la dignita divina, essi
sono passati allo Spirito Santo manifestando la sua uguaglianza con il
Padre e con il Figlio. Cosi, per quanto riguarda l'onore, il culto, I'adora-
zione, nell’antico Testamento questi atti erano rivolti a Dio solo; nel
nuovo Testamento vengono affermati anche per Gest. Il quarto vangelo
riferisce che I'uomo a cui Gesti aveva dato la vista avendolo incontrato in
seguito nel tempio «lo adord» (Gv 9,38). Non solo, ma pone sulla bocca
di Gesti la frase citata sopra: «Tutti onorino il Figlio come onorano il
Padre, chi non onora il Figlio non onora il Padre» (Gv 5,22-23). Ora
questo onore divino rivolto al Padre e al Figlio viene attribuito anche
allo Spirito Santo dal Simbolo; la stessa dignita, espressa in un unico atto
di adorazione e di glorificazione, unisce insieme le tre persone divine.

Nelle affermazioni precedenti, che davano alla terza persona divina i
titoli di «Signore», «Vivificatore», «Procedente dal Padre», la divinita
dello Spirito Santo era proclamata dall’alto, dalla sublimita di Dio stesso
considerato nel rapporto interpersonale della sua vita intima e nel suo
rapporto salvifico con i credenti e redenti; nella presente affermazione la
dignita divina dello Spirito & affermata a partire dal basso, dagli uomini,
dai credenti, i quali adorando e glorificando Dio Padre e il Figlio ren-
dono culto di adorazione e di glorificazione anche allo Spirito Santo.

Lo Spirito Santo ha pariato per mezzo dei profeti
La veritd che lo Spirito Santo ha parlato per mezzo dei profeti
era gia presente nel Simbolo di Gerusalemme, formato dalle varie

catechesi di san Cirillo di Gerusalemme, esprime lattivita dello

28



Spirito ispiratrice dei profeti. Essa trova il suo fondamento rivelato in
varie affermazioni bibliche. Ne ricordiamo alcune: «Su questa sal-
vezza indagarono e scrutarono i profeti che profetizzarono sulla grazia
a voi destinata cercando di indagare a quale momento o a quali circo-
stanze accennasse lo Spirito di Cristo che era in loro, quando predi-
ceva le sofferenze destinate a Cristo e le glorie che dovevano seguirle»
(1 Pt 1,10-11). «Sappiate anzitutto questo: nessuna scrittura profe-
tica va soggetta a privata spiegazione, poiché non da volontad umana
fu recata mai una profezia, ma mossi da Spirito Santo parlarono que-
gli uomini da parte di Dio» (2 Pt 2,20-21).

Collocata nel Simbolo questa frase da conferma della divinita dello
Spirito espressa nelle formule precedenti. A questo proposito Atanasio
scriveva a Serapione: «Lo Spirito & cosi inseparabile dal Figlio che cio
che abbiamo detto precedentemente non consente di avere dubbi,
poiché quando il Verbo veniva presso il profeta, il profeta parlava
nello Spirito cid che egli riceveva dal Verbo». Dalla parte attiva che
lo Spirito Santo esercita, insieme al Verbo divino nell’ispirazione dei
profeti, Atanasio conclude alla sua divinitd. In questa azione dello
Spirito si ha la conferma di cid che viene rivelato nelle altre attivita
divine a lui attribuite. Sant’Ireneo di Lione insegna che Dio stesso &
veduto profeticamente nello Spirito.

Nella realtd della sua grandezza e della sua gloria ineffabile “nessuno potra
vedere Dio e vivere” (Es 33,20), il Padre infatti & inaccessibile. Ma nel suo amore,
nella sua bonta & giunto fino a concedere a coloro che lo amano il privilegio di
poterlo vedere. Ed & propric questo che annunciavano i profeti perché “cio che &
impossibile agli uomini & possibile a Dio” (Lc 18,27). Luomo con le sole sue forze
non pud vedere Dio. Ma se Dio lo vuole, nell’abisso della sua volonta si lascia
vedere da chi vuole, quando vuole e come vuole. Dio ha potere su tutti e su ogni
cosa. Si rese accessibile un tempo in visione profetica per mezzo del suo Spirito, si
lascia vedere ora mediante il suo Figlio dando 1'adozione a figli, sar visto infine nel

regno dei cieli nella pienezza della sua paternita.

1/ Simbolo come esplicitazione del dato rivelato

Il Simbole di fede del concilio Costantinopolitano I definisce la
divinita dello Spirito Santo come verita di fede:

— attribuendogli un nome divino, il nome «Signore» nel suo
significato piu forte;

29



— attribuendogli funzioni e attivitd propriamente ed esclusiva-
mente divine: dare la vita divina, concedendo ai credenti per grazia
cid che a lui compete per natura, e parlare mediante i profeti ispiran-
doli;

— riconoscendogli una origine immanente divina dal Padre, che
non & creazione, non & atto transitorio, ma «processione» termine che
nella teologia significa la nota caratteristica dello Spirito Santo, la sua
provenienza dal Padre con il quale egli ha in comune la stessa essenza
divina insieme al Figlio;

— dedicandogli il culto supremo tributato al Padre e al Figlio, la
stessa adorazione e glorificazione che viene riferita in modo unico ai
Tre nello stesso grado.

Il Simbolo realizza cosi I'esplicitazione del dato rivelato, conforme
alla promessa di Gest riguardante lo Spirito: «Lo Spirito Santo, che il
Padre mandera nel mio nome, vi insegnera ogni cosa e vi ricordera
tutto quello che io vi ho detto» (Gv 14,26). «Egli vi guidera a tutta
la verita» (GV 16.13).

A proposito di questo progresso nella esplicitazione della divina
rivelazione, san Gregorio Nazianzeno insegna:

Lantico Testamento ha annunciato chiaramente il Padre, pili oscuramente il
Figlio; il nuovo Testamento ha rivelato il Figlio e ha insinuato la divinita dello
Spirito. Ora lo Spirito & in mezzo a noi e si manifesta pili apertamente. Non era cosa
sicura, infatti, predicare chiaramente il Figlio quando la divinita del Padre non era
ancora professata, né caricarsi se cosi posso dire, del fardello pitt pesante dello
Spirito Santo, quando la divinita del Figlio non era ancora ammessa. Altrimenti,
come uomini appesantiti con voli troppo forti e per i quali la luce del sole non
farebbe che guastare ancora di pit la vista gia malata, le nostre capacita sarebbero
state compromesse. Ma occorre piuttosto che per mezzo di sviluppi, di ascensioni,
di progressi da chiarezza in chiarezza sempre pill luminosa zampillasse la luce abba-
gliante della Trinita.

Credere nello Spirito Santo significa consegnarsi, affidarsi a lui;
proclamarlo Signore vuol dire riconoscere la sua suprema signoria
e liberta sulla Chiesa e sui singoli credenti; affermarlo vivificatore
implica la consapevolezza di ricevere da lui la partecipazione alla
vita divina di figli di Dio; adorarlo e glorificarlo con il Padre e il
Figlio significa partecipare alla liturgia della Chiesa, al suo culto,
ai suoi sacramenti, alla sua preghiera interiorizzando questa espe-
rienza di mistero che culmina nel ringraziamento e nella lode, nel

30



riconoscimento della trascendenza adorabile di Dio; professare che lo
Spirito Santo ha parlato per mezzo dei profeti vuol dire riferirsi allo
Spirito per contemplare la totalita della storia di salvezza in cui Gesu
Cristo ¢ il centro e il vertice.

La verita di fede e di per sé valore supremo, che ci rende non degni
ma obbligati e felici di porre il nostro atto di ossequio, di proclama-
zione, di contemplazione, di adorazione, di dossologia: e proprio nel-
I'adesione alla realta di fede I'uvomo pud trovare i principi stimolanti
e operanti per affrontare i problemi che gli stanno a cuore e nei quali
ha il dovere morale di impegnarsi.

31






