ELEUTERIO F. FORTINO*

Il dialogo teologico cattolico-ortodosso

1l Concilio Vaticano II ha aperto una nuova fase nelle relazioni fra
la Chiesa cattolica e le Chiese ortodosse. Molte di esse hanno inviato
osservatori delegati alle sessioni conciliari, stabilendo cosi un con-
tatto che & diventato la base e il punto di riferimento per piu intensi
rapporti. Si susseguirono avvenimenti memorabili come l'atto eccle-
siale fra Roma e Costantinopoli (1965) con cui si & «condannato al-
I’oblio» il ricordo delle scomuniche del 1054, lo scambio di visite fra
il Papa Paolo VI e il Patriarca Athenagoras (1967), o come quel com-
plesso di gesti che & noto come dialogo della carita che ha creato le
condizioni per stabilire un dialogo teologico tra la Chiesa cattolica
e tutte le Chiese ortodosse insieme, attraverso una sola Commissione
mista internazionale.

La «piena comunione» ecclesiale ¢ la prospettiva in cui opera que-
sta commissione!.

«Lo scopo del dialogo teologico tra la Chiesa cattolica romana e
la Chiesa ortodossa ¢ il ristabilimento della 'piena comunione’ tra
queste due Chiese. Questa comunione fondata sull’'unita di fede, nella
linea dell’esperienza e della tradizione comuni della Chiesa antica,
trovera la sua espressione nella celebrazione della santa Eucaristia».

Questa descrizione dello scopo del dialogo cattolico-ortodosso ¢
contenuta nel Documento Preparatorio (DP) elaborato, prima dell’i-
nizio del dialogo teologico, da una commissione mista cattolico-

*Sottosegretario del Pontificio Consiglio per I'Ecumenismo ed il dialogo interreligioso
11a costituzione di questa commissione ¢ stata annunciata in occasione della visita
del Santo Padre Giovanni Paolo II al Patriarca ecumenico (30 novembre 1979) e ha
incominciato il suo lavoro nel 1980. Essa comprende 56 membri, 28 ortodossi e 28
cattolici, e due co-segretari, uno ortodosso e uno cattolico. Il numero dei membri &
stato determinano dal fatto che le Chiese ortodosse e autonome che partecipavano
al dialogo erano 14, e ciascuna doveva essere rappresentata da un vescovo e da un
teologo.

Con la riorganizzazione della Chiesa ortodossa di Albania, dopo la caduta del co-
munismo, partecipa al dialogo anche questa Chiesa. Quindi attualmente le Chiese or-
todosse coinvolte nel dialogo cattolico-ortodosso sono 15. Un delegato della Chiesa
di Albania ha preso gia parte nell’ultima sessione plenaria della Commissione (Bala-
mand, giugno 1993).

23



ortodossa ufficialmente costituita. Questo documento ¢ stato appro-
vato poi dalle autorita delle Chiese che sono entrate in dialogo?.

La descrizione dello scopo del dialogo, fatta dal DP, vuole costi-
tuire solo ’avvio per il dialogo e non vuole essere una definizione
completa di tutti gli elementi costitutivi della «communio». Tutta-
via ponendo l'obiettivo sulla «piena comunione», implicitamente af-
ferma il punto di partenza di tale dialogo che si fonda sulla «comu-
nione non piena», sulla comunione vera, profonda, ma imperfetta,
come si & espresso il decreto conciliare sull’ecumenismo?®. Inoltre il
DP indica che la piena comunione sara fondata sulla «unita di fede».
Di questa unita di fede si dice che essa sara trovata «nella linea (sui-
vant) dell’esperienza e della tradizione comuni» della Chiesa antica.
Si indica percio come campo di ricerca il tempo della piena comu-
nione delle Chiese d’oriente e di occidente e si fa accenno al neces-
sario sviluppo della vita ecclesiale (suivant l'expérience et la tradi-
tion communes). L'unita di fede si trovera «nella linea» della espe-
rienza e della tradizione comuni. In quella esperienza e in quella tra-
dizione si scopriranno anche gli altri elementi costitutivi della piena
comunione, necessari dal punto di vista cattolico. Come espressione
di questa piena comunione il PD indica la celebrazione della santa
eucaristia. E ovviamente la concelebrazione. Vi ¢ esplicito il riferi-
mento all’eucaristia, implicitamente agli altri sacramenti e quindi
al ministero ordinato e alla successione apostolica, temi del resto
che saranno esplicati nel corso del dialogo.

In tal modo viene fatto, sin dall’inizio del dialogo, riferimento agli
elementi costitutivi della « communio», della piena comunione, che
con il dialogo si cerca di raggiungere in un comune accordo: ['unita
nella fede, nei sacramenti, nel sacerdozio.

Questa prospettiva ¢ pienamente coerente con la visione dell’'unita
che ha la Chiesa cattolica e che ha richiamato il Concilio Vaticano
IT, in particolare con la Costituzione dogmatica sulla Chiesa*.

211 processo di elaborazione del Piano per I'avviamento del dialogo fra la Chiesa Cat-
tolica romana e la Chiesa ortodossa ed il suo contenuto li ho riassunti nello studio
The Theological Dialogue between the Catholic Church and the Orthodox Church, nella
pubblicazione curata da PAUL MCPARTLAN, One in 2000?, St. Pauls, Middlegreen, 1993,
pp. 15-36. Questa preparazione tecnica si € svolta tra gli anni 1976-1978.

3Cfr. Unitatis Redintegratio, 3; Lumen Gentium, 8. In particolare per le Chiese orto-
dosse il decreto sull’ecumenismo mette in rilievo gli strettissimi vincoli che le ten-
gono legate alla Chiesa cattolica: «Quelle Chiese, quantunque separate, hanno veri
sacramenti e soprattutto, in forza della successione apostolica, il sacerdozio e I'Eu-
caristia, per mezzo dei quali restano ancora unite a noi da strettissimi vincoli» (U.R. 15).
4Cfr. Lumen Gentium, 14: «Sono incorporati pienamente alla societa della Chiesa co-

24



Fede e Sacramenti

Per la prima fase del dialogo teologico ¢ stato scelto il tema dei
sacramenti. Il DP afferma: «Per quanto si riferisce ai temi che de-
vono costituire I'oggetto del dialogo nella sua prima fase, si giudica
che lo studio dei sacramenti della Chiesa & proprio per esaminare
a fondo e in modo positivo i problemi del dialogo» (III, 1). Questa
affermazione deve essere letta assieme ad un’altra relativa al me-
todo. Il DP afferma: «Il dialogo deve partire dagli elementi che uni-
scono le due Chiese ortodossa e cattolica romana» (I1, 1). Fondan-
dosi sui sacramenti, comuni a cattolici e ortodossi, il dialogo avra
una base sicura e trovera un orientamento positivo. Qui I'imposta-
zione del dialogo incontra la prospettiva indicata, dal punto di vista
cattolico, del decreto conciliare sull’ecumenismo. «Quelle Chiese -
si afferma parlando delle Chiese ortodosse - quantunque separate
-hanno veri sacramenti e soprattutto, in forza della successione apo-
stolica, il sacerdozio e I’eucaristia, per mezzo dei quali sono ancora
unite a noi da strettissimi vincoli»®.

Il dialogo cattolico-ortodosso ha quindi affrontato il tema dei sa-
cramenti in relazione all’'unita della Chiesa® e ha pubblicato dei do-
cumenti sul rapporto fede e sacramenti, eucaristia e Chiesa, ordina-
zione e successione apostolica’.

loro che, avendo lo Spirito di Cristo, accettano l'intero ordinamento e tutti i mezzi
di salvezza in éssa istituiti, e dentro questo suo corpo visibile sono congiunti a Cristo
mediante i vincoli della professione di fede, dei sacramenti, del governo ecclesiastico
e della comunione».
JUER. (15
611 DP era esplicito al proposito: «Lo scopo principale del tema dei sacramenti non
& l’esame di tutti gli aspetti di questo vastissimo tema, ma in primo luogo degli aspetti
che toccano 'unita della Chiesa. Di conseguenza i problemi principali che devono es-
sere proposti alla discussione sono legati all’ecclesiologia nel suo senso teologico am-
piO».
7La Commissione mista si & incontrata in sessione plenaria 7 volte ed ha pubblicato
quattro documenti, di cui tre direttamente sul tema dei sacramenti. Il primo ha per
titolo «Il mistero della Chiesa e il mistero dell’Eucaristia alla luce della Santa Tri-
nita», il cui testo originale francese & stato pubblicato nel Service d'Information (=
SI) n. 49, 1982, pp. 115-120 del Segretariato per 1'Unione dei Cristiani. Questo testo
pubblicato dopo la sessione di Monaco (1982) viene di solito chiamato come Docu-
mento di Monaco. ' ’

1l secondo documento, pubblicato dopo la sessione di Bari (1987), e percio chiamato
Documento di Bari, affronta la questione del rapporto tra Fede, Sacramenti e unita
della Chiesa, cfr. SI, n. 64, 1987, pp. 86-91.

25



Sul rapporto fra fede e sacramenti la commissione mista ha affron-
tato un ampio e difficile dibattito, di fatto, attraverso tre sessioni®.

I1 DP aveva posto questo problema: «In quale senso la retta fede(or-
todossia) ha un rapporto con i sacramenti della Chiesa? Costituisce
essa un presupposto per la comunione nei sacramenti - e se questo
¢ il caso, in quale senso? E fino a quale punto? - Oppure essa ¢ il
risultato e 'espressione di una tale comunione? Oppure le due cose
sono vere? Questa problematica ¢ essenziale soprattutto in vista del-
I'unita sacramentale e in particolare eucaristica»’.

La questione posta non poteva essere limitata alla risposta da dare
alla problematica della communicatio in sacris, o secondo una ter-
minologia pitl in uso, della cosiddetta intercomunione. La questione
investiva il rapporto piu generale fra fede e sacramenti. La commis-
sione mista nel suo secondo documento ha espresso il seguente prin-
cipio sul quale poi ha basato il suo orientamento: «Ogni sacramento
presuppone ed esprime la fede della Chiesa che lo celebra»'’. E
poco pill avanti: «La fede ¢ il presupposto del battesimo e di tutta
la vita sacramentale che segue il battesimo»!!. Pit esplicitamente
nel numero seguente: «Nella Chiesa i sacramenti sono il luogo per
eccellenza nel quale la fede & vissuta, trasmessa e professata»!.
Commentando ’assioma «lex orandi lex credendi» il documento di
Bari arriva ad affermare che per la Chiesa cattolica e per la Chiesa
ortodossa «la tradizione liturgica € interprete autentica della rive-
lazione e di conseguenza criterio della professione della vera
fede»!3. Tutto cio si manifesta nella celebrazione dei sacramenti:

1l terzo documento, ha trattato 11 sacramento dell’ordine nella struttura sacramen-
tale della Chiesa, in particolare l'importanza della successione apostolica per la santi-
ficazione e l'unita del popolo di Dio, cfr. SI, n. 68, 1988, pp. 194-199.

1l quarto documento ha affrontato una questione particolare sollevata con urgenza
dalla contingenza storica e ha avuto per tema: «L'uniatismo, metodo di unita del pas-
sato, e I'attuale ricerca della piena comunione», cfr. ST, n. 83, 1993, pp. 99-103. Cfr.
inoltre ELEUTERIO F. FORTINO, Le Chiese ortodosse e le Chiese orientali cattoliche come
Chiese sorelle, in Oriente Cristiano (Palermo), n. 2, 1993, pp. 58-66. Anche il quarto
documento contiene affermazioni importanti riguardanti il rapporto fra sacramenti
e Chiesa ed implicazioni strutturali e pastorali della communio.
8Ne hanno trattato: la terza sessione, tenuta a Creta (1984), e le due fasi tenute a Bari
(1986-1987).
°DP, III, 6d.

Ypocumento di Bari, n. 6.
Ulbidem, n. 12.
2Ibidem, n. 13.
BIbidem, n. 14.

26



«Nella celebrazione sacramentale la Chiesa manifesta, illustra, con-
fessa la sua fede nell’'unita del disegno di Dio»!4. Il rapporto quindi
fra fede e sacramenti, secondo il documento di Bari, € intimo e reci-
procamente compenetrato. Il dogma e la vita liturgica si intersecano
I'una nell’altra e costituiscono insieme il tesoro della Chiesa, tanto
che il documento di Bari puo asserire che «nella celebrazione dei
sacramenti ogni Chiesa locale manifesta la sua natura profonda»'>.

La varieta e la diversita delle tradizioni liturgiche, come anche la.
varieta delle professioni di fede, non inficiano l'unita quando esse
sono in continuita e in coerenza con la tradizione apostolica. Il do-
cumento di Bari si & soffermato sul caso del simbolo di fede, di quello
niceno-costantinopolitano, in uso in Oriente e di quello detto degli
Apostoli in Occidente. «Questa diversita di formule riscontrabile da
una Chiesa all’altra, di per sé non indica alcuna divergenza sul piano
della fede trasmessa e vissuta»'6, E stato quindi rilevato come, con-
formente ai tempi e ai luoghi, la formulazione delle professioni di
fede & stata annunciata in modo diverso, secondo quanto esigevano
le circostanze, adoperando termini e proposizioni che non erano iden-
tici tra un formulario e 'altro. E il contenuto della fede che va man-
tenuto, rispettato e rettamente trasmesso.

Questa affermazione sulla possibilita della varieta di espressione
liturgica e della stessa professione di fede ¢ di primaria importanza
per la ricomposizione dell’'unita dei cristiani, di una unita che se
vuole essere sinfonica, non necessariamente deve essere univoca e
uniforme.

Data la stretta connessione fra fede e sacramenti il documento di
Bari puo pervenire a questa conclusione: «Nella celebrazione sacra-
mentale di una Chiesa locale, le altre Chiese locali riconoscono 1’i-
dentita della loro fede con la fede di questa Chiesa locale e, conse-
guentemente, esse ne traggono sostegno nella loro vita di fede»'.

Questa conclusione afferma il fatto che la fede ¢ il presupposto
della celebrazione dei sacramenti, ma accenna all’altra risposta che
il documento di Bari ha dato al quesito iniziale: e cio¢ la celebra-
zione dei sacramenti sostiene la fede e la rafforza. Il documento ¢
esplicito: «Si deve anche affermare che la fede & accresciuta dalla
comunione sacramentale, essendo quest’ultima espressione della vita

14Tbidem, n. 16.
151bidem, n. 23.
1Thidem, n. 20.
17Tbidem, n. 23.

2



stessa della Chiesa e mezzo per la crescita spirituale dei suoi
membri»!é, ,

In sintesi la risposta al quesito inizialmente posto ¢ la seguente:
a) «Ogni sacramento presuppone ed esprime la fede della Chiesa

che lo celebra».

b) «La Chiesa per mezzo dei sacramenti nutre e accresce la comu-
nione di fede dei suoi membri»®.

Per quanto riguarda il nostro assunto di evidenziare gli elementi
costitutivi della communio ecclesiale, possiamo pervenire, con il
documento di Bari, alla prima conclusione: «L’identita di fede &
dunque un elemento essenziale della comunione ecclesiale nella ce-
lebrazione dei sacramenti»®.

Pertanto l'unita di fede € un elemento costitutivo essenziale della
communio che cattolici e ortodossi cercano di ristabilire.

Sacramenti e communio - koinonia

Lo studio dei sacramenti, in corso nel dialogo cattolico-ortodosso,
viene svolto nella prospettiva dell’'unita, della piena comunione ec-
clesiale. E in questa prospettiva che la commissione ha esaminato
il rapporto fra eucarestia e Chiesa (nel suo primo documento, pub-
blicato dopo la sessione di Monaco, 1982), iniziazione cristiana e
unita (documento di Bari 1987), ordinazione e successione aposto-
lica per l'unificazione e la santificazione del popolo di Dio (docu-
mento di Valamo, 1988)%.

a) Eucaristia e Chiesa

Il documento di Monaco (1982) ha trattato del mistero della
Chiesa, ma con l'intento di approfondire «uno solo dei suoi aspetti
che & pero particolarmente importante nella prospettiva sacramen-
tale della Chiesa, e cioe il mistero della Chiesa e dell’Eucaristia alla
luce del ministero della Santa Trinita»?.

B1bidem, n. 3.

PIbidem, n. 6.

20Tbidem, n. 25.

2110 studio di questi tre argomenti & svolto alla luce della prospettiva esposta nella
prima parte di questa relazione, anche se dal punto di vista cronologico la formu-
lazione di quella prospettiva & stata fatta in seguito (1987) alla pubblicazione del
documento sul rapporto fra eucaristia e Chiesa (Monaco, 1982).

22Cfr. Documento di Monaco, Introduzione, in SI, n. 49, 1982, pp- 115-120.

28



Nello svolgere questo argomento, il documento considera la Chiesa
tanto come popolo di Dio, quanto come corpo di Cristo, tempio dello
Spirito Santo. Quindi «la Chiesa ¢ il sacramento della koinonia tri-
nitaria»??. Qui consideriamo soltanto il ruolo dell’eucaristia neHa
costituzione della communio ecclesiale.

Il documento afferma: «Da una parte la Chiesa celebra I’Eucari-
stia... Ma dall’altra parte I'Eucaristia edifica la Chiesa»?.

La Chiesa fa I’Eucaristia, in quanto, in obbedienza al comando
del Signore, si riunisce in assemblea, in una articolazione ministe-
riale, per celebrare il memoriale della Nuova Alleanza.

L’Eucaristia fa la Chiesa in quanto ’Eucaristia ¢ il luogo dell’ir-
ruzione dello Spirito, che rappresenta la Pasqua del Signore e riu-
nisce gli uomini per mezzo della riconciliazione e li incorpora a Cri-
sto formando il corpo di Cristo. Per questa ragione I’Eucaristia ¢
veramente il sacramento della Chiesa e della sua unita.

Sicuramente la Chiesa & costituita da un dono gratuito, il dono
della nuova creazione: questa Gerusalemme celeste che «discende
da presso Dio»?. Tuttavia quando «esiste in» un determinato
luogo, essa «si manifesta come tale» quando ¢ assemblea. E que-
sta assemblea «& pienamente tale quando ¢ sinassi eucaristica»®®.
Essa ristabilisce e manifesta «la comunione nell’'unico corpo di Cri-
sto»?”: un solo pane, un solo calice, un solo corpo di Cristo, nella
pluralita delle sue membra®. «Questo Mistero dell'unita nell’a-
more di molte persone & precisamente la novita della koinonia tri-
nitaria che, nella Chiesa, & comunicata agli uomini per mezzo del-
I’Eucaristia»®.

Lo svolgimento della celebrazione eucaristica della Chiesa locale
mostra come la koinonia si attui nella Chiesa che celebra I’Eucari-
stia. Viene messo in evidenza che questa koinonia ¢ escatologica,
come la novita che viene negli ultimi giorni e presuppone la con-
versione e la confessione della fede; essa & kerigmatica, cioe annun-
cia e attualizza I’evento del Mistero; essa & ministeriale e pneuma-
tica, cioe & espressione dell’assemblea nella totalita e nella varieta

Blbidem, I, 5d.

A1bidem, I, 4c.

BIbidem, 11, 1.

26Tbidem.

2"Tbidem.

28Qui si fa riferimento a I Cor. I, 15-17.
YDocumento di Monaco, 11, 1.

29



delle sue funzioni ministeriali (vescovi, presbiteri, diaconi, laici),
ciascuno secondo il suo rango. Questa manifestazione ¢ veramente
piena quando la celebrazione ha luogo attorno al vescovo.

«La funzione del vescovo & strettamente legata all’assemblea eu-
caristica che egli presiede»*. L'unita eucaristica della Chiesa lo-
cale implica la comunione tra chi presiede ed il popolo a cui egli
trasmette la Parola di Dio e i doni trasformati in Eucaristia. L'u-
nione della comunita con chi presiede la celebrazione dell’eucari-
stia e quindi della stessa Chiesa locale, «¢& innanzitutto nell’ordine
del Mysterion»!, prima di essere dell’ordine giuridico; anzi l'or-
dine giuridico dipende proprio dalla struttura sacramentale della
Chiesa. Il documento di Monaco perviene a questa sintesi di pro-
spettiva: «<E questa unione espressa nell’Eucaristia che si estende
e si attualizza nell’insieme delle relazioni pastorali, di magistero,
governo, vita sacramentale»3?,

La Chiesa cosi non ¢ nient’altro che una «comunione di comu-
nita eucaristiche3?. L’identita di una comunitd eucaristica con
un’altra proviene dal fatto che tutte, con la stessa fede, celebrano
un medesimo memoriale. «Nella celebrazione eucaristica fra rap-
presentanti di diverse Chiese locali, I'identita di fede ¢ manifestata
in modo particolare e rafforzata dall’atto sacramentale stesso».

La piena comunione della Chiesa quindi esige la comunione nel-
I’Eucaristia.

b) Iniziazione cristiana

La Commissione mista ha affrontato il caso particolare del rap-
porto fra sacramenti dell’iniziazione cristiana e comunione eccle-
siale. La Chiesa ortodossa e la Chiesa cattolica latina hanno prassi
liturgico-pastorali diverse, circa il tempo e I'ordine di amministra-
zione dei tre sacramenti: battesimo, cresima e ammissione all’Eu-
caristia. Il documento poneva cosi il problema: «& necessario esa-
minare se le nostre due Chiese si trovano di fronte semplicemente
ad una differenza nella pratica liturgica, o se esiste invece una dif-

301bidem, II, 3.
31Ibidem.

32Ibidem.

33bidem, II, 4.

34 Documento di Bari, 24.
3S1bidem, 4.

30



ferenza anche nella dottrina, dato che pratica liturgica e dottrina
sono legate I'una all’altra»®. Si sono concordati alcuni elementi
importanti comuni, ma la commissione non ha potuto risolvere to-
talmente il problema. Ha lasciato diverse questioni aperte.

Tra i punti affermati va innanzitutto ricordata la prospettiva di
fondo dell’iniziazione cristiana: «L’iniziazione cristiana & un tutto
in cui la cresima costituisce il perfezionamento del battesimo e ’Eu-
caristia il compimento dell’'uno e dell’altro»3. Se per il battesimo
si & affermata la sua necessita per la salvezza e il fatto che esso
incorpora alla Chiesa con una stretta relazione al mistero trinita-
rio, si € rilevato che «esistono delle differenze nei riguardi del bat-
tesimon»: il fatto che la Chiesa latina pur riconoscendo l'importanza
primordiale del battesimo per immersione, pratichi generalmente
il battesimo per infusione, e il fatto che per la Chiesa latina, un
diacono possa essere ministro ordinario del battesimo®. La com-
missione non ha risolto, né poteva farlo, la questione della recente
inversione tra celebrazione della cresima e ammissione all’Eucari-
stia. «Tale inversione, che suscita delle obiezioni e riserve compren-
sibili, sia da parte degli ortodossi che di cattolici romani, postula
una riflessione teologica e pastorale approfondita poiché la pratica
pastorale non deve mai dimenticare il significato della tradizione
primitiva e la sua importanza dottrinale»3.

Nel documento di Bari rimaneva aperto, in certo senso, il pro-
blema del reciproco pieno riconoscimento dei sacramenti dell’ini-
ziazione cristiana, ed in certo senso dello stesso battesimo®, per-
sisteva in ogni caso un ambiguo silenzio.

Un apporto essenziale in questo caso & avvenuto nell’ultima ses-
sione plenaria tenuta a Balamand (Libano) che ha dichiarato: «Da
entrambe le parti, si riconosce, che cio che Cristo ha affidato alla
Sua Chiesa - la professione della fede apostolica, la partecipazione
agli stessi sacramenti, soprattutto all’'unico sacerdozio che celebra
I'unico sacrificio di Cristo, la successione apostolica dei vescovi -
non puo essere considerato come proprieta esclusiva di una delle

36Ibidem, 37.

37Cfr. n. Ibidem, n. 49.

31bidem, n. 50; cfr. come presenta il lavoro svolto a Bari un membro ortodosso
della commissione mista: ANTOINE PLAMADEALA, Dialogo teologico entre la Iglesia or-
todoxa y la catolica en Bari, 1986-1987, nella miscellanea a cura di PEDRO LANGA AGU-
LIAR, Al Servicio de la Unidad, Atenas, Madrid 1993, pp. 367-383.

39Cfr. lo studio di Emmanuelle Lanne, Le ragioni di un penoso silenzio, nel volume
a cura di Francesco Covrucct, I Documento di Bari, Cassano Murge, 1990, pp. 71-88.

31l



nostre Chiese. In tale contesto ¢ evidente che qualsiasi ribattesimo
va escluso»®. E per questa ragione che il Documento di Balamand
dichiara che «la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa si ricono-
scono reciprocamente Chiese sorelle»*, insieme responsabili della
salvaguardia della Chiesa di Dio nella fedelta al disegno divino, in
modo del tutto speciale per quanto riguarda l'unita.

¢) Ordinazione e successione apostolica

«Nella celebrazione dell’Eucaristia tutta ’assemblea, ciascuno se-
condo il suo rango, & liturgo della koinonia», cosi il documento di
Valamo (1988) che ha trattato il tema: «Il sacramento dell’ordine
nella struttura sacramentale della Chiesa, in particolare la succes-
sione apostolica per la santificazione e l'unita del popolo di Dio»*.
Dopo che la commissione mista ha espresso nei due documenti pre-
cedenti la comune concezione del ministero della Chiesa «quale co-
munione di fede e di sacramenti» giunge ora ad esaminare «la que-
stione cruciale del posto e della funzione del mistero ordinato nella
struttura sacramentale della Chiesa» aggiungendo l'affermazione
di fondo sulla comune certezza «che nelle nostre Chiese la succes-
sione apostolica ¢ fondamentale per la santificazione e I'unita del
popolo di Dio»*.

Il ministero comprende una molteplicita di funzioni che i mem-
bri della comunita esercitano secondo la diversita dei doni ricevuti
quali membri del corpo di Cristo. «Alcuni di loro ricevono per
mezzo dell’ordinazione ed esercitano la funzione propria dell’epi-
scopato, del presbiterato e del diaconato»*. Dopo aver trattato del
sacerdozio nell’economia della salvezza, il documento presenta il
ministero del vescovo, del presbitero e del diacono. I diversi mini-
steri convergono nella sinassi eucaristica, e la loro diversita, sotto
la presidenza dell’episkopos, € ordinato all'insieme della vita della
comunita. A questo proposito il documento di Valamo ha un’affer-
mazione decisiva: «Su tutti i punti essenziali riguardanti 1’ordina-
zione, le nostre Chiese hanno una pratica e una dottrina co-
muni»*. L’ordinazione conferisce a colui che lo riceve il dono

4ODocumento di Balamand, in SI, n. 83, 1993, pp. 99-103, n. 13.
4ITbidem, n. 14.

42Cfr Documento di Valamo, SI, n. 68, 1988, pp. 194-1994.
43Ibidem, Introduzione, n. 1.

44Ibidem, Introduzione, n. 5.

“Documento di Valamo, 111, 30.

32



dello Spirito per il servizio della comunita. E distingue chiaramente
il ministero ordinato dal sacerdozio comune di tutti battezzati. Cio
& chiaramente manifesto nella celebrazione eucaristica, in cui il mi-
nistero ecclesiale si esercita attraverso la diversita delle funzioni.
Queste sono interdipendenti, ma nessuna puo sostituire l'altra. Il
documento di Valamo rileva: «Cio va detto specialmente dei mini-
steri fondamentali del vescovo, del presbitero e del diacono, e delle
funzioni dei laici, i quali tutti insieme strutturano la comunita eu-
caristica»*.

In questa articolazione una funzione particolare viene ricono-
sciuta ai vescovi, i quali «allo stesso modo degli apostoli» che hanno
radunato le prime comunita annunciando Cristo, presiedendo I'Eu-
caristia, favoriscono la comunione dei battezzati con Cristo e tra
di loro. «Il vescovo, stabilito dallo Spirito, continua ad annunciare
lo stesso Vangelo, a presiedere la stessa eucaristia, a servire l'u-
nith e la santificazione della stessa comunita»*’. I vescovi come
successori degli apostoli sono responsabili della «comunione nella
fede apostolica e nella fedelta alle esigenze di una vita secondo il
Vangelo»*. Nel mistero della koinonia I'episcopato appare «come
il fulcro della successione apostolica»*’. La successione apostolica
poi non & una mera trasmissione di potere, né una semplice suc-
cessione di individui isolati. Si tratta invece di «successione in una
Chiesa, testimone della fede apostolica, in comunione con le altre
Chiese, testimoni della stessa fede apostolica»*.

Cid emerge anche dalla stessa ordinazione di un vescovo che di
regola viene conferito da due o pit1 vescovi. In questo caso i vescovi
ordinati esercitano la loro funzione di testimoni della comunione
nella fede apostolica e nella vita sacramentale, «non solo nei con-
fronti di colui che essi ordinano, ma anche rispetto alla Chiesa di
cui egli sara il vescovo»’'. Una volta ordinato il vescovo diventa
nella sua Chiesa il garante dell’apostolicita, colui che la rappresenta
in seno alla comunione delle Chiese, il suo vincolo con le altre
Chiese. Il vescovo, in una Chiesa locale, ¢ il segno e il garante della
comunione nel tempo, cioé con la ininterrotta successione aposto-

46Tbidem, III, 31.

4TIbidem, III, 33.

48Ibidem, III, 40.

“bidem, IV, n. 45.

50pocumento di Monaco, 11, 4 e Documento di Valamo nn. 44-54.
S'Documento di Valamo, 111, 27.

33



lica, e, nello spazio, cioe con tutte le altre Chiese radicate nella
stessa fede apostolica.

La successione apostolica ¢ quindi parte essenziale degli elementi
costituenti la koinonia ecclesiale.

Si esprime qui una concezione comune tra cattolici e ortodossi,
indispensabile per il ristabilimento della piena comunione3.

Questa affermazione della fede comune su questi elementi fon-
damentali per la koinonia ecclesiale sono certamente essenziali per
la piena comunione. Ma la piena comunione non € raggiunta, per-
mangono delle differenze ed anche delle divergenze. In questa si-
tuazione di molto ampia diversificazione di grado di comunione,
ma di non piena comunione ci si pud domandare: ¢ possibile la co-
muncatio in sacris? La questione ¢ legittima, e gravida anche di im-
plicazioni per il ristabilimento della piena comunione.

Il documento di Bari afferma: «La comunione & possibile solo tra
le Chiese che abbiano in comune la fede, il sacerdozio e i sacra-
menti». Nei rapporti con le Chiese ortodosse, anche per quanto ri-
guarda la communicatio in sacris, la Chiesa cattolica prende in se-
ria considerazione la comunione parziale, ma profonda esistente.
Secondo il nuovo Catechismo della Chiesa Cattolica, «con le Chiese
ortodosse, questa comunione ¢ cosi profonda che le manca ben poco
per raggiungere la pienezza che autorizza una celebrazione comune
dell’Eucaristia del Signore»**. Fondandosi su questo grado di co-
munione la Chiesa cattolica ha emanato delle norme sulla commu-
nicatio in sacris le quali tengono simultaneamente conto della co-
munione esistente € delle divergenze permanenti, dei sacramenti
come segni di unita e anche come strumenti di grazia.

Il principio di fondo era stato espresso dal Concilio Vaticano II:
«Non & lecito considerare la comunicazione nelle cose sacre come
mezzo da usarsi indiscriminatamente (indiscretim) per il ristabili-
mento dell’'unita dei cristiani. Questa comunicazione dipende so-
prattutto da due principi: dalla manifestazione dell’'unita della
Chiesa e della partecipazione ai mezzi di grazia. La manifestazione

5211 documento di Monaco, dopo aver completato la trattazione del tema sul rap-
porto fra Eucaristia e Chiesa segnala i seguenti legami di comunione che presenta:
«comunione nella fede, nella speranza e nell’amore, comunione nei sacramenti, co-
munione nella riconciliazione, comunione nel mistero» (III, 47).

53Documento di Bari, n. 21.

S4Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 838.

SSUnitatis Redintegratio, n. 8.

34



dell’unita per lo piu (plerunque) vieta la comunicazione. La parte-
cipazione della grazia talvolta (quandoque) lo raccomanda»®. T due
Codici di diritto canonico, quello per la Chiesa latina (CJC) e quello
per le Chiese orientali cattoliche (CCEO) hanno indicato le circo-
stanze e condizioni necessarie® tanto per I’ammissione degli orto-
dossi ai sacramenti nella Chiesa cattolica quanto per la possibilita
dei cattolici di chiederli a ministri delle Chiese in cui sono validi
i sacramenti e quindi ai ministri delle Chiese ortodosse®.

Questa presa in considerazione pratica della comunione parziale
esistente per rispondere positivamente ai bisogni dei fedeli, mostra
chiaramente la comunione nella fede e nei sacramenti esistente fra
cattolici e ortodossi dal punto vista cattolico.

Chiesa locale e Chiesa universale

1l rapporto fra Chiesa locale e Chiesa universale ¢ una delle preoc-
cupazioni latenti maggiori del dialogo cattolico-ortodosso. Se ne tro-
vano riferimenti per diversi aspetti in ognuno dei documenti pub-
blicati dalla commissione mista. Anche per questo aspetto si € man-
tenuta I'impostazione di fondo sacramentale-eucaristica. «La mol-
teplicita delle sinassi locali, lungi dal dividere la Chiesa, ne mani-
festa sacramentalmente 'unita. Come la comunita degli apostoli,
radunata attorno a Cristo, ogni assemblea eucaristica ¢ in verita
la santa Chiesa di Cristo, il corpo di Cristo, in comunione con tutte
quelle che... celebrano il memoriale del Signore»>.

11 documento di Monaco richiede che soprattutto due condizioni
devono verificarsi perché la Chiesa locale che celebra I'Eucaristia
faccia veramente parte della comunione ecclesiale universale:

a) La cartolicita nel tempo, cioe I'identita del mistero della Chiesa,
vissuto nella Chiesa locale, con il mistero della Chiesa vissuto
dalla Chiesa primaria, apostolica;

b) 1l reciproco riconoscimento attuale tra questa Chiesa locale e le
altre Chiese, come riconoscimento reciproco di cattolicita, come
comunione nell’integrita del mistero®.

56CJC, can. 844, CCEO, can. 671.

S7Cfr. gli stessi canoni citati nella nota precedente, e in particolare il Direttorio per
l'applicazione dei principi e delle norme sull’ecumenismo, Libreria Editrice Vaticana,
Citta del Vaticano 1994, nn. 122-125.

58pocumento di Monaco, III, 1.

51bidem, al III, 3 si afferma: «Sia la permanenza nella storia che il reciproco ri-

35



Il documento di Monaco afferma: «Poiché nella sua Chiesa locale
si realizza la Chiesa una e unica, ogni vescovo non puo separare
la sollecitudine della sua Chiesa dalla sollecitudine della Chiesa uni-
versale».

A questo punto il documento di Monaco analizza la ragione di
questa sollecitudine universale o cattolica del vescovo, trovandola
nella stessa ordinazione. Quando il vescovo riceve per mezzo del
sacramento dell’ordinazione il carisma dello Spirito per 'episkopé
di una Chiesa locale, con la medesima ordinazione egli riceve an-
che «il carisma dello Spirito per l'episkopé di tutta la Chiesa»®!.

Questa sollecitudine che deve essere sempre presente nell’azione
del vescovo anche quando esercita il suo ministero all’interno della
sua diocesi, diventa piu evidente quando agisce insieme agli altri
vescovi tanto a livello regionale (concili locali) quanto a livello uni-
versale (concilio ecumenico). Il documento di Valamo fonda que-
sta prassi nel canone 34 degli Apostoli secondo cui «il principio dei
vescovi decide solo in accordo con gli altri vescovi e questi ultimi
non decidono nulla di importante senza l’accordo del primo»®.
Nel documento di Monaco, in conclusione, si afferma che: «L’epi-
skopé della Chiesa universale si trova affidata dallo Spirito all’in-
sieme dei vescovi locali che sono in comunione gli uni con gli al-
tri. Questa comunione si esprime tradizionalmente nella pratica
conciliare»®. E si rimanda al futuro la trattazione del tema della
pratica conciliare. Il documento di Valamo fa riferimento, oltre ai
concili locali, ai concili ecumenici, in cui i vescovi insieme «hanno
deciso in comune della fede ed emanato canoni per affermare la
tradizione degli Apostoli». La pratica conciliare, tanto a livello re-
gionale, quanto soprattutto a livello ecumenico, esprime la comu-
nione tra le Chiese.

conoscimento, sono evocati particolarmente al momento della sinassi eucaristica
con la menzione dei santi del canone e dei responsabili della Chiesa nei dittici. Si
comprende allora perché questi ultimi siano segni dell’'unita cattolica nella comu-
nione eucaristica, responsabili, ognuno al proprio livello, del mantenimento della
comunione nella sinfonia universale delle Chiese e della loro comune fedelta alla
tradizione apostolica».

0Tbidem, III, 4.

GIIbidem.ﬁ In un altro punto lo stesso documento afferma: «Una volta ordinato, il
vescovo diventa nella sua Chiesa il garante dell’apostolicita, colui che la rappre-
senta insieme alla comunione delle Chiese, il suo vincolo con le altre Chiese» (IL, 4).
82pocumento di Valamo, n. 53.

83Documento di Monaco, 111, 4.

36



E a questo punto che il documento di Valamo situa lo studio della
questione maggiore nel contenzioso fra cattolici e ortodossi.

Il documento di Valamo in conclusione afferma: «In questa pro-
spettiva di comunione tra Chiese locali puo essere affrontato il tema
del primato nell’insieme della Chiesa e in particolare quello del pri-
mato del vescovo di Roma, tema che costituisce una grave diver-
genza tra di noi e che sara discusso in seguito»®.

Dal punto di vista cattolico la questione del primato del vescovo
di Roma, non & una questione secondaria, il ruolo del vescovo di
Roma nella Chiesa fa parte della sua struttura. «Il primato del ve-
scovo di Roma ed il collegio episcopale sono elementi propri della
Chiesa universale»®. Lo studio di questa questione aperta e un
pieno accordo sono necessari per il ristabilimento della piena co-
munione.

11 Concilio Vaticano II dopo aver affermato l'intervento della Sede
romana nelle controversie sorte anche in oriente® e accettato di
comune consenso, attira l’attenzione, specialmente di chi opera per
la riconciliazione fra oriente e occidente, di tenere in debita consi-
derazione non solo la speciale condizione dello sviluppo delle Chiese
d’oriente, ma anche «la natura delle relazioni vigenti fra esse e la
Sede di Roma prima della separazione e si formino una retta valu-
tazione du tutte queste cose»®’. ;

Il primo millennio quindi & un luogo da esplorare per trovare una
soluzione concordata, sulla base dell’Evangelo e della tradizione co-
mune, alla questione del primato.

Papa Giovanni Paolo II lo ha esplicitamente riproposto in occa-
sione della visita a Roma del Patriarca Ecumenico Dimitrios I.

Il Papa dopo aver ricordato che nel corso del primo millennio
si riconosceva alla sede di Roma non soltanto un primato di onore,
ma anche una reale responsabilitd a presiedere alla carita e per
favorire il mantenimento della comunione tra tutte le Chiese, e dopo

%4 Documento di Valamo, n. 55.

65Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera ai Vescovi della Chiesa cat-
tolica su alcuni aspetti della Chiesa intesa come comunione, in «L’Osservatore Ro-
mano» del 15-16 giugno 1992, n. 13.

661] decreto sull’ecumenismo, nella parte che riserva alle Chiese ortodosse, afferma:
«Le Chiese d’oriente e di occidente hanno seguito durante non pochi secoli una pro-
pria via, unite perd nella fraterna comunione della fede e della vita sacramentale,
mentre la sede romana interveniva per comune consenso qualora fossero sorti fra
loro dissensi circa la fede o la disciplina» (Unitatis Reditengratio, n. 14).
7Ibidem.

37



aver dichiarato che ¢ per obbedire alla volonta di Cristo che egli
si sente chiamato ad esercitare questo ministero, affermava:

«Cosi nella prospettiva di questa perfetta comunione che vo-
gliamo ristabilire, prego lo Spirito Santo di darci la sua luce e di
illuminare i pastori e i teologi delle nostre Chiese, affinché pos-
siamo cercare, evidentemente insieme, le forme in cui questo mi-
nistero potra realizzare un servizio di amore riconosciuto dagli uni
e dagli altri»®.

Nella prospettiva di comunione tra Chiese locali, trovano il loro
posto, dal punto di vista cattolico, le Chiese orientali cattoliche, nel-
I’attuale situazione della Chiesa. Su questa prospettiva di fondo ¢
organizzato il nuovo Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium che
prevede la configurazione di Chiese sui iuris®. Esse, dal momento
della loro unione con Roma, hanno accettato il primato del vescovo
di Roma e sono in piena comunione di fede, sacramentale e cano-
nica con la Chiesa romana, pur mantenendo la propria legittima
autonomia, riconosciuta dal diritto nei vari livelli di Chiese patriar-
cali, di Chiese arcivescovili maggiori e di Chiese metropolitane, e
di altre forme di minore autonomia.

Il documento di Balamand, al tema controverso delle Chiese
orientali cattoliche, ha trovato una via di soluzione concreta e po-
sitiva. Non soltanto ha riconosciuto esse «in quanto parte della co-
munione cattolica, hanno il diritto di esistere e di agire per rispon-
dere alle necessita spirituali dei loro fedeli»”, ma ha di conse-
guenza affermato: «Bisogna dunque che tali Chiese siano integrate
- sia a livello locale sia livello universale - al dialogo della carita,
nel mutuo rispetto e in una ritrovata, reciproca fiducia; e che esse
prendano parte al dialogo teologico, con tutte le sue conseguenze
pratiche»’.

Un approfondimento del rapporto fra Chiesa locale e Chiesa uni-
versale certamente lo fara il dialogo cattolico-ortodosso nella pros-

68Cfr. Si, n. 66, 1988, p. 26.

89Cfr. M. Brocl, Le Chiese sui iuris nel Codex canonum ecclesiarum Orientalum,
REDC, Salamanca, 48, 1991, pp. 517-544; DIMITRI SALACHAS, I concetto ecclesiologico
e canonico di Chiese sui iuris di chiese orientali (Ecclesiae sui iuris), nel periodico
di Palermo Oriente Cristiano, XXX, n. 1-2, 1990. pp. 47-53; IvaAN ZuzEcK, Le Eccle-
siae sui iuris nella revisione del Diritto Canonico, nell’opera collettiva pubblicata
a cura di Rene Latourelle, Vaticano II. Bilancio e Prospettiva, Venticinque anni dopo,
1962-1965, Cittadella ED. Assisi, 1987, vol. II, pp. 869-882.

Documento di Balamand, n. 3.

"Tbidem, n. 16.

38



sima fase di discussioni, quando riprendera a discutere il progetto
di documento gia preparato sulle: «Conseguenze ecclesiologiche e
canoniche della struttura sacramentale della Chiesa. Sinodalita e
autorita nella Chiesa».

Nel vincolo della carita

Tra gli elementi costitutivi della koinonia va inserito il vincolo
della carita. I1 documento di Monaco dopo aver rilevato che una
delle condizioni essenziali della koinonia & la comunicazione allo
stesso kérigma, alla stessa fede, e la comunione alla stessa eucari-
stia, aggiunge «ma occorre anche la volonta della comunicazione
nell’agape e nella diaconia non solo con le parole, ma anche con
gli atti»’.

1l cosiddetto dialogo della carita ha preceduto il dialogo teolo-
gico, ma per un vero progresso nelle conversazioni teologiche oc-
corre che lo spirito di carita lo accompagni sempre. In ogni modo,
anche dopo che il dialogo teologico avra compiuto il suo intero iter
risolvendo nell’accordo tutte le divergenze, il dialogo della carita
deve rimanere operante tra le Chiese locali.

Nella dichiarazione comune fra Papa Giovanni Paolo II ed il Pa-
triarca Ecumenico Dimitrios I (1979) per 'apertura del dialogo teo-
logico ufficiale si indica questa prospettiva per il dialogo della ca-
rita: «Il dialogo della carita (cfr. Gv. 13,14: Ef. 4,1-7), radicato in
una completa fedelta all’'unico Signore Gesu Cristo, nella sua vo-
lonta sulla sua Chiesa (cfr. Gv. 17,21) ha aperto la via ad una mi-
gliore comprensione delle posizioni teologiche reciproche e, di la,
ad un nuovo approccio del lavoro teologico e ad un nuovo atteg-
giamento nei confronti del passato comune delle nostre Chiese. Que-
sta purificazione della memoria collettiva € un frutto importante
del dialogo della carita e una condizione indispensabile per futuri
progressi. Questo dialogo della carita deve continuare e deve in-
tensificarsi nella situazione complessa che noi abbiamo ereditato
dal passato e che costituisce la realta in cui deve svilupparsi oggi
il nostro sforzo»™.

Un tale dialogo della carita & stato praticamente ricordato come

2Documento di Monaco, III, 4.
3. E. DESSEAUX, Le livre de la Charité, Cerf. Paris 1984 pp. 213-214.

39



necessario, piu volte nel corso del dialogo, in particolare dal docu-
mento di Balamand per dare una soluzione pratica alle tensioni fra
cattolici orientali e ortodossi in alcuni paesi dell’Europa centrale
e orientale. «In questo contesto deve intervenire con una intensita
e una perseveranza sempre rinnovate il dialogo dell’amore, il solo
che possa superare l'incomprensione reciproca»’.

Questo atteggiamento comprende il rispetto reciproco, il porre
fine alle contrapposizioni, alla violenza, all’odio; e in positivo, la
promozione dell’ azione pastorale comune, o almeno dell’informa-
zione reciproca delle varie iniziative pastorali sullo stesso territo-
rio, dell’'uso comune, quando necessario o opportuno, degli stessi
luoghi di culto. «In questo spirito si potra affrontare in comune
la rievangelizzazione del nostro mondo secolarizzato».

In precedenza il Santo Padre Giovanni Paolo II aveva auspicato
«di cuore che, ovunque vivano insieme cattolici orientali e ortodossi,
si instaurino relazioni fraterne, di reciproco rispetto e di sincera
ricerca di una testimonianza comune all’'unico Signore»’®.

Osservazione conclusiva

Dopo aver percorso l'essenziale dei quattro documenti pubblicati
dalla commissione mista del dialogo teologico fra la Chiesa catto-
lica e la Chiesa ortodossa, almeno per cio che concerne gli elementi
costitutivi della koinonia a cui tende il dialogo, possiamo venire
alla constatazione che la piena comunione ecclesiale richiede’la -
piena comunione nella fede, nei sacramenti e nel governo. Questa
prospettiva corrisponde allo schema tradizionale dell’'unita della
Chiesa e a quanto esplicitamente espone, per la Chiesa cattolica,
la Costituzione dogmatica sulla Chiesa’.

Questa visione non tende in nessun modo all’'uniformita. Il qua-
dro di cui il dialogo si muove & quello della ricerca dell’unita nella
legittima diversita.

2Documento di Monaco, III, 4.

733, E. DESSEAUX, Le livre de la Charité, Cerf. Paris 1984 pp. 213-214.
"4Documento di Balamand, 19.

SIbidem, 32.

76 ettera del Santo Padre GIOVANNI PAOLO 11, Ai vescovi del continente europeo circa -
i rapporti tra cattolici e ortodossi nella nuova situazione dell’Europa centrale e orien-
tale (31 maggio 1991), n. 6.

"TCostituzione dogmatica Lumen Gentium, n. 14.

40



Esplicitamente il documento di Monaco fa due importanti affer-
mazioni:

a) «Lungi dall’escludere la diversita o la pluralita, la koinonia la
sottintende e guarisce le ferite della divisione, trascendendo que-
st’'ultima nell’unita»™,

b) «La Chiesa universale, cattolica, integra la diversita o la plura-
lita facendone uno dei suoi essenziali elementi»™.

Il documento di Bari ha analizzato I’espressione della fede nei
diversi simboli, in particolare riguardo alla duplice tradizione in
oriente e in occidente; mentre li nel rituale del battesimo si ado-
pera il simbolo niceno-costantinopolitano, qui, nella fedelta alla sua
tradizione propria, la Chiesa di occidente trasmette al catecumeno
il simbolo detto degli Apostoli. Il documento di Bari ¢ pervenuto
alla constatazione che tale diversita di formule «di per sé non in-
dica alcuna divergenza sul contenuto della fede trasmessa e vis-
suta»®. In modo globale il documento ha notato che conforme-
mente ai tempi e ai luoghi, pur rispettando il contenuto della fede,
talvolta, secondo le varie circostanze, la formulazione ¢ stata an-
nunciata in modo diverso®!.

Si tratta di una affermazione importante del dialogo, importante
in se stessa, ma particolarmente importante per il dialogo cattolico-
ortodosso. Gli orientali infatti hanno un senso piu forte e piu stretto
del rapporto fra fede ed espressione della fede, fra teologia e litur-
gia. L’affermazione circa la possibile diversita di esprimere la stessa
fede & quindi decisiva per il proseguimento del dialogo.

Per quanto riguarda la varieta, liturgica, spirituale, dottrinale e
disciplinare il Concilio Vaticano II era stato esplicito®. Aveva ri-
levato che in oriente e in occidente furono usati metodi e prospet-
tive diverse per giungere alla conoscenza e alla confessione delle
cose divine. «Non fa quindi meraviglia - ribadiva il Concilio - che
alcuni aspetti del mistero rivelato siano talvolta percepiti in modo
pitt adatto e posti in migliore luce dall'uno che non dall’altro, co-
sicché si puo dire allora che quelle varie formule teologiche, non
di rado si completino piuttosto che opporsi»®.

8Documento di Monaco, III, 2.
Ibidem, III, 4.

80Cfr. Documento di Bari, 20.
81Tbidem.

8Unitatis Redintegratio, pp. 14-18.
81bidem, n. 17.

41



Recentemente ed in modo lapidario riprendendo I'orientamento
conciliare ed esprimendo 'attuale punto di vista della Chiesa cat-
tolica il Direttorio Ecumenico afferma: «La diversita ¢ una dimen-
sione della cattolicita della Chiesa»®.

In questo quadro teologico, con pazienza e perseveranza, assistito
dalla simpatia di moltissimi fedeli cattolici e ortodossi e soprat-
tutto dalla preghiera delle nostre Chiese si svolge il dialogo
cattolico-ortodosso che esplicitamente tende alla ricomposizione
della piena koinonia, nella fede, nei sacramenti e nell’articolazione
organica delle Chiese di oriente e di occidente.

84Direttorio per 'applicazione dei principi e delle norme sull’ecumenisino, Libreria
Ed. Vaticana, Citta del Vaticano 1994, n. 16.

42



