ANTONINO GALLICO

Cassiodoro, Commento ai Salmi 119-133
(Traduzione)®

Commento al Salmo 119
Salmo dei gradini

Cominciano ora nuovi e singolari titoli che perd sono stati gia
riscontrati nel commento al Salmo precedente'. Essi, in un’ordinata
serie di quindici gradini, spiegheranno come mistero del Nuovo e del
Vecchio Testamento la felicita dei fedeli, cantata in quel Salmo
insieme con i vari meriti. Il numero sette (come spesso & stato ripe-
tuto) designa, infatti, la settimana a causa del sabato del Vecchio
Testamento; l'otto, invece, la domenica, nella quale, come & noto, &
risorto il Signore, e riguarda il Nuovo Testamento. Si sa che la loro
somma fa quindici. L'autore, all’inizio, ha rinunziato al mondo, del
cui modo di vivere ha avuto orrore, come se esso fosse il peso dei suoi
mali. Da qui, salendo di alcuni gradi nei meriti, & giunto alla perfetta
ed eterna carita del Signore che, come si sa, & collocata nel pil alto
gradino delle virtti. Lo spiegherd a suo tempo in modo pil chiaro.
Ritengo, tuttavia, di dover ricordare che, per concessione della grazia
divina, anche in questi Salmi, come nel tempio di Gerusalemme, ter-
minato, come si sa, da Salomone, si pongono quindici gradini, che
significano i vari meriti. Di conseguenza sembra che il presente
ordine dei Salmi, prefigurato anche in quella costruzione, sia stato
predetto, se & vero che quell’edificio terreno sembrava fosse simile al
tempio celeste. Per questo motivo, quando nei Salmi sentiamo la
parola gradini, non pensiamo a qualcosa di terreno e da percorrere con
passi corporei, ma intendiamo un’ascesa dell’anima. E’ per questo
motivo che & stato premesso il termine cantico: per applicarlo al pro-
gresso spirituale. Questo gradino, perd, & ascesa dell’'umilta, confes-

* 11 testo seguito & quello édito da M. ADRIAEN, Magni Aurelii Cassiodori Expositio Psalmorum

(CCL 98), Turnholti 1957, pp. 1139-1213.
'Si allude all’espressione «graduum cantica» che si legge nella «conclusione» del commento

al Salmo 118.

27



sione dei peccati, come & detto nel Salmo 83: Decise nel suo cuore l'ascesa
nella valle delle lacrime?. Cosl, infatti, noi meriteremo di salire, se, pro-
strati secondo la gravita dei nostri delitti, supplicheremo senza intet-
ruzione il Signore. Si crede (e bisognerebbe saperlo) che questi gra-
dini abbiano solo la salita e non anche la discesa, perché & noto che
quanto noi chiamiamo Sa/mi dei gradini presso i Greci si intitola OdM
TGV dvaBabudy, espressione che significa solo i passi verso l'alto. B’
necessario, percid, credere che essi siano quelli dei beati i quali, per
l'aiuto del Signore, non possono essere soggetti ad alcun inganno.
Diciamo, dunque, non ingiustamente forse, che la scala di Giacobbe?
deve essere paragonata, in parte, a questi gradini. Quella, infatti,
aveva angeli che salivano e scendevano, mentre in questi c’¢ solo l'a-
scesa dei beati. Sembra che anche i quindici anni aggiunti alla durata
del regno di Ezechia® siano stati adattati da alcuni a questa somi-
glianza, sicché & evidente che questo numero abbia indicato anche in
quel caso il corso della vita perfetta.

Divisione del Salmo

Per tutto il Salmo parla il Profeta. Nella prima parte grida al
Signore che lo liberi da labbra inique e lingua ingannatrice. Nella
seconda si affligge molto perché, mentre rimane pill a lungo in que-
sta vita resistendo ai vizi degli altri, & molto crucciato per il fatto di
essere mescolato con i malvagi.

Commento al Salmo

1. Nella mia tribolazione ho gridato al Signore ed egli mi ha esaudito.
E’ il primo passo verso le virtl. In esso il profeta, abbandonando i vizi
terreni, chiede, con una confessione tra le lacrime, di essere liberato
dalla tribolazione di questo mondo. Inizio del progresso spirituale &,
infatti, 'abbandono delle colpe carnali e la preghiera al Signore: colui
che sale di un solo gradino, certamente lascia la terra ed & accolto in
un luogo ancora basso a cui, tuttavia, & concessa una prima eleva-
zione. Avra, senza dubbio, gid il merito del beato che potrebbe tro-

2Sal 84 (83), 6-7.
’Gen 28,12.
‘4 Re 20,6; Is 38,5.

28



varsi almeno a questo gradino, come si legge: Beato 'nomo cui ¢ rimessa
la colpa’. Egli dice di essere stato esaudito per questo motivo: perché
-nella tribolazione aveva gridato. Il Signore, infatti, non rimanda colui
dal quale egli sa di essere pregato con cuore compunto, come si legge
in Isaia: Allora, quando tu chiamerai, io rispondero: “Eccomi!”¢. Osserva
quanto sia veramente bello 'ordine delle parole. Innanzi tutto & col-
locata la tribolazione, poi I'invocazione e, infine, I'esaudimento, affin-
ché sia chiaro che le preghiere dei fedeli giungono a Dio in un ordine
stabilito.

2. Signore, libera la mia vita dalle labbra di menzogna e dalla lingua
ingannatrice. 1l profeta, posto in quella valle del pianto (che tuttavia,
com’¢ noto, & gia un gradino delle anime fedeli), chiede di essere libe-
rato dalle aspre accuse e dalle attrattive congiunte ad astuta arte per-
suasiva. Chi, infatti, incomincia ad abbandonare il mondo e abominare
i vizi soffre le labbra di menzogna all’inizio della conversione, quando il
suo proposito € irriso con scellerati biasimi. I malvagi gli dicono:
“Perché ti tormenti per evitare gli onori del mondo e stare lontano
dalle attrattive umane, sicché da una parte perdi questo mondo e dal-
I'altra non arrivi mai 1a dove tu desideri?”. Queste parole si trovano
sulle labbra menzognere, perché non sono rese salde da nessuna deci-
sione dell’animo. Dopo che esse non hanno raggiunto il loro scopo,
allora i seduttori si volgono a lusinghe ingannevoli, dicendo: “Non
fare di te un recluso, non ti affaticare con il digiuno, c’¢ tempo per fare
cid”. E’ noto che questi, mentre ritengono di parlare in favore del
corpo, rendono difficile in ogni modo la causa dell’anima. Percid le
loro sono labbra di menzogna e lingua ingannatrice e colui che si applica
ai comandamenti di Dio le deve affrontare a viso aperto. Ma sebbene
ritenga che siano leggere queste parole, da esse il genere umano & rovi-
nato e riceve la condizione di morte. Il serpente, infatti, accostatosi ad
Eva, per prima cosa con labbra di menzogna le domandd: Perché Dio vi ha
comandato di non mangiare di questo albero del paradiso?” Avendo lei
risposto, che era stato vietato dal Signore, esso con lingua ingannatrice
affermo: Mangiate e sarete come Dio®. Vedi, dunque, che il profeta ha cer-
cato giustamente con tutte le forze di essere liberato da quei sedutton
da cui egli sapeva che era stato ingannato il genere umano.

’Sal 32 (31), 1.
Cfr., Is 58,9.
"Gen 3,1.
®Cfr., Gen 3,5.

29



3. Che cosa ti 5i potrebbe dare, o che cosa ti si potrebbe agginngere da una
lingua ingannatrice? Dopo l'esclamazione di prima e il timore dei
pericoli imminenti, il profeta ripete la sua domanda, come sono soliti
fare quelli che meditano troppo. Esita, chiede quale rimedio contro
un delitto cosi grave pensa di dovere porre in atto, per evitare con
sicurezza i dardi scagliati, opponendo un certo riparo. Avendo sopra
posto due cose, labbra di menzogna e lingua ingannatrice, qui dice sol-
tanto: Lingua ingannatrice, che abbraccia le due cose. La /ingua ingan-
natrice, infatti, presuppone sempre anche le labbra di menzogna. Ma
segue la richiesta di un rimedio perché l'aiuto non tardi. Questa
figura & chiamata erotesis, cioé un’interrogazione per la quale uno, per
proprio esercizio, chiede cid a cui egli stesso risponde.

4. Frecce acute di un prode con carboni devastatori. Ecco, ha trovato il
rimedio che chiedeva con ansia. Ecco il beneficio adatto che distrugge
le labbra di menzogna e confonde la lingua ingannatrice con la virtla del
Signore. Frecce acute di un prode sono le parole della legge divina con le
quali, come se fossero dardi, sono trafitti i cuori o degli eretici o di
quelli che con inganno seducono, come & stato scritto: Frecce di fan-
ciulli sono divenute le loro piaghe’. Del prode, perché a nessuno ¢ lecito
resistere a colui che la virth divina vuole salvare. Acute, per il rapidis-
simo compimento dell’operazione, dal momento che, quando si usa
quella medicina, non si frappone nessun indugio. Con carboni devasta-
tori alcuni vollero intendere i peccatori davvero tetri e morti per le
loro malvagie azioni, la cui paura e il cui ricordo, come si sa, abbat-
tono i nostri vizi, finché temiamo di commettere quelle colpe che
sappiamo essere state commesse da loro. Si pud anche intendere che
noi accogliamo come carboni devastatori le preghiere. Esse, accese dal
fuoco della carita, ci mondano e purificano dai vizi, sicché quanto il
diavolo ha costruito in noi & sentito come desolato e abbattuto dal
divino beneficio; o esso & cid che dice Isaia: E uno dei serafini volo verso
di me; teneva in mano un carbone ardente che aveva preso con le molle dal-
Paltare. Egli mi tocco le labbra e disse: “Ecco, questo ha toccato le tue labbra”
e aggiunse: “Ecco, ho tolto la tua iniquitd e purificato i tuoi peccati”™.
Questo avviene per opera della santa croce, quando nel ricordo del
Signore ci segniamo le labbra. E forse non ingiustamente noi affer-
miamo che il segno della croce & carbone devastatore, poiché mette in

°Sal 64 (63),8.
s 6,6-7.

30



fuga i peccati dei fedeli, sebbene ai malvagi sembri che esso sia stato
privato della sua efficacia.

5. Me infelice! Perché la mia residenza in paese straniero & stata prolun-
gata: dimoro insieme con gli abitanti di Cedar. Viene alla seconda parte,
dove, condannando le colpe del mondo, si duole di avere una lunga
vita. Me infelice! E’ I'esclamazione di uno che soffre, perché & stanco
per la lunghezza di questa vita terrena. E’ fuor di dubbio che diversi
santi si lamentarono in questo modo, come dice I'Ecclesiaste: E Ao
proclamato tutti quelli che sono morti pia felici di tutti quelli che ancora sono
in vita". Anche I'apostolo Paolo esclama: Desidero essere sciolto dal corpo
ed essere con Cristo*?. Giustamente, dunque, anche il profeta, che ardeva
di un simile amore verso il Signore, in questa parte ha pianto amara-
mente. Residenza in un paese straniero significa “pellegrinaggio”.
Chiamano pellegrini, infatti, quelli che abitano un paese straniero per
un certo tempo, ma sono molto lontani dalla loro patria. Cid & detto
giustamente di coloro il cui soggiorno & sempre nei cieli e che con il
corpo sono ancora tenuti qui. Dicendo ¢ stata prolungata, ha espresso
lo stato d’animo di uno che sente un intenso desiderio. Certamente
per chi desidera vedere la patria felice, anche se si ritiene che il tempo
sulla terra & breve, esso & lungo. Segue: Dimoro insieme con gli abitanti
di Cedar. 11 nome Cedar & ebraico e nella nostra lingua significa “tene-
bre”. Esso riguarda coloro che amano questo mondo e, immersi in
azioni tenebrose, prediligono cid da cui sanno che proviene la morte.
Impariamo in poche parole l'origine di questo nome: Cedar fu figlio
d’Ismaele da cui presero nome quelle genti i cui confini si estendono
fino alla Media e alla Persia e che ora si chiamano Saraceni. Con que-
sto vocabolo I'autore giustamente designa i peccatori, tra i quali abita
ancora con angoscia. E’ necessario, infatti, che un’anima buona si
affligga ogniqualvolta & costretta a unirsi con i malvagi. Lo dice bene
colui che ha disprezzato la terra, ’ha abbandonata con felice emigra-
zione e si & stabilito al primo gradino.

6. Troppo l'anima mia ha dimorato con chi detesta la pace. Con dolore
ritorna sulla residenza in terra straniera, della quale aveva parlato
sopra, affinché si riconosca che essa ¢ non solo lunga ma anche penosa.
E perché non si giudicasse che questo pellegrinaggio fosse solo del
corpo, ha aggiunto: L'anima mia; 'anima dei santi, infatti, subisce la

Eccle 4,2.
12gil. 1,25.

31



dimora in questa terra straniera, dove si sa che si abita senza alcun
piacere. Segue il motivo molto grave per cui questa residenza & dura,
sicché perfino chi & paziente e benevolo sembra abitare in questo
mondo insieme con uomini rissosi e pervertiti dalla malvagita eretica.
Odia la pace chi non ama Cristo, perché & risaputo che egli & la nostra
pace, come dice I’Apostolo: Egli, infatti, & la nostra pace, colui che ha
fatto dei due un popolo solo®. E quale pena & sentire che & bestemmiato
colui al quale dovremmo sempre prostrarci in umile preghiera?

7. Ero pacifico; quando parlavo con loro, essi combattevano senza un
motivo contro di me. Colui che sopra aveva detto: L'anima mia ha dimo-
rato con chi detesta la pace, perché non si credesse che egli era adirato o
agitato da alcune contese, ha aggiunto: Ero pacifico, ovviamente con i
nemici della pace, con i suoi avversari, con coloro che lo odiavano,
adempiendo cid che & stato detto per mezzo dell’Apostolo: Se ¢ possi-
bile, per quanto dipende da voi, vivete in pace con tutti*. Inoltre lo stesso
Signore nel Vangelo ha detto: Amate i vostri nemici, fate del bene a chi vi
odia®. Questa grandissima virth & certamente propria del cristiano:
quella di essere trovato sempre capace di placarsi tra i turbini del
secolo presente. Ma affinché la stessa pace non sembrasse nociva ai
peccatori in quanto a questi non era impedito di peccare, egli ha
aggiunto: Quando parlavo con lore, essi combattevano senza un motivo con-
tro di me. Infatti, parlava un pacifico, senza perseguitare, senza ingiu-
riare, ma onorando con parole certamente dolcissime e paragonabili a
soavissima bevanda. Quelli, perd, erano induriti nella loro mente
ostinata e lo combattevano senza un motivo, quasi fosse un avversa-
rio, un nemico, uno che consigliava male. “Combattere” deriva da
“battaglia” e cid s’adatta ai furibondi e ai superbi. Era combattuto senza
un motivo, quando soffriva falsissime accuse da un’ardente iniquita.
Diciamo, infatti, senza motivo, perché sosteniamo il combattimento
senza avere in passato commesso alcuna colpa e siamo assaliti solo da
una volonta nefanda. Quelli, infatti, dei quali dice: Dalle labbra di
menzogna e dalla lingua ingannatrice sono proprio coloro da cui chiede
di essere liberato.

BEf 2,14.
“Rm 12,18.
5Mt 5,44; Le 6,27.

32



Conclusione

Vedi il profeta che abbandona le cose terrene affrontare ormai la
salita della gloriosa virtll, ma piangere ancora perché comprende di
abitare in mezzo a malvagi. Percid consideriamo ora in che consista
'avanzamento al secondo gradino, poiché, con 'aiuto di Dio, giaci &
stato mostrato il primo.

Commento al Salmo 120
Salmo dei gradini

Siccome non c’¢ nulla di nuovo che si possa dire su questi titoli,
rimane da parlare dei Salmi che salgono gradino per gradino. Nel
primo, infatti, il profeta che si trova nella tribolazione come quel
pubblicano che, battendosi il petto, non osava alzare gli occhi al
cielo', chiede di essere liberato dalle labbra di menzogna e dalla lingua
ingannatrice.”’ Ora, invece, prendendo respiro, & giunto al secondo
gradino ed ha alzato gli occhi ai monti, ciog ai santi intercessori, per
meritare, grazie alla loro preghiera, i doni celesti. Il profeta lo dice a
proposito della sua persona; egli stesso, tuttavia, & monte e patriarca
mirabile, ma riferisce di essere salito in modo conveniente per questi
gradini tanto da rivelare con una chiara narrazione, a noi che li igno-
ravamo, 1 vari tipi di celeste virti.

Divisione del Salmo

Il profeta, come abbiamo detto, salendo per divina bonti alla
Gerusalemme celeste, nella prima parte dice di avere elevato gli occhi
al meriti dei santi, per guadagnarsi con le loro preghiere l'aiuto
richiesto perché la sua anima non soccombesse all’assalto nemico.
Nella seconda parte promette a se stesso, senza esitazione, cid che
sapeva di aver domandato con purezza, insegnandoci che, ogni qual-
volta noi chiediamo con cuore saldo il bene, possiamo credere che la
nostra preghiera sara certamente esaudita.

Cfr. Lc 18,13.
Sal 120 (119),2.

33



Commento al Salmo

1. Ho alzato i miei occhi verso i monti da dove mi verrd 'aiuto.

2. I/ mio aiuto viene dal Signorve che ha fasto cielo e terra. Da qui nasce,
come un uccello dalla cova, un sillogismo categorico. Il mio aiuto
viene dal Signore che ha fatto cielo e terra. Ognuno a cui ’aiuto viene
dal Signore, che ha fatto cielo e terra, riceve I’aiuto dal vero Dio. Il
mio aiuto, dunque, & aiuto che viene dal vero Dio. Esaminiamo ora le
parole del Salmo. Sebbene sia posto gia nel secondo gradino, tuttavia
il profeta, affrettandosi a salire a pitt alti luoghi, dice di avere alzato i
suoi occhi verso i monti per mostrare che tanto pili si desiderano i doni
del Signore, quanto pili & evidente che sono concessi con generosita,
come tra l'altro & detto nel Salmo 118: L'anima mia brama nel desiderio
dei tuoi precetti in ogni tempo’®. B nel Salmo 83 sta scritto: Brama e lan-
guisce P'anima mia negli atri del Signore®. Quando, infatti, dice: Ho
alzato, mostra di essersi elevato ad una certa contemplazione.
“Alzare”, infatti, significa “portare in luoghi pil1 alti” qualcosa. I mze:
occhi, cioe la vista del cuore. Di essi sta scritto: Apri i miei occhi e 1o con-
templerd le meraviglie della tua legge® e inoltre: I precests del Signore sono
chiari, illuminano gli occhi®. Se, infatti, si volgono questi occhi mor-
tali, quale giovamento potrebbe esserci se si scegliesse di volgerli ai
monti coperti di selve e di aspri sassi? Ma se si interpreta cio in modo
spirituale, & del tutto utile credere di avere elevato gli occhi del cuore
agli uomini santi o ai libri divini o agli angeli celesti, che sono, per
la loro grandezza e fermezza morale, veramente i monti da cui viene
J’aiuto necessario. Ma forse, per non farci potre la nostra speranza nei
monti suddetti, il secondo versetto mostra donde veramente ci possa
venire Painto: da colui che dispone tutto in un ordine salvifico, finché
noi speriamo nei monti, in modo tale, tuttavia, da riconoscere che per
mezzo loro il Signore ci da l'aiuto e che da lui viene il necessario
beneficio, il salutare sostegno, la tranquilla felicita, come dice
I Apostolo: Né chi pianta, né chi irriga & qualcosa, ma Dio che fa crescere™.
E affinché non si creda che ci sia un altro Signore, poiché questo voca-

88al 119 (118),20.
1Sal 84 (83),3.
28a] 119 (118),18.
%Sal 19 (18),9.

2] Cor 3,7.

34



bolo & ambiguo, egli dice: Che ha fatto cielo e terra, significando cosi il
Verbo per mezzo del quale tutto ¢ stato fatto®.

3. Non lascera vacillare il tuo piede, non si addormentera colui che ti
custodisce. Sopra aveva chiesto che l'aiuto gli venisse dal Signore e
subito, rivoltosi all’anima sua, le dice di perseverare con incrollabile
costanza nella salvifica richiesta. Il piede & un’estremita del nostro
corpo che, a un ordine della mente, ci fa mutare luogo. Per la somi-
glianza con esso noi chiamiamo piedi anche i nostri pensieri, per
mezzo dei quali ci accostiamo a cose buone e a cose cattive. Il profeta,
dunque, parlando all’anima sua, esprime il desiderio che questi piedi,
per i quali cadde il diavolo e precipitd il primo uomo, non si muo-
vano sul terreno scivoloso del peccato ed egli non sembri portatore di
rovina nel proprio cuore, mentte il suo corpo sta ritto. Questa caduta
consiste nella superbia: essa spesso spinge alla colpa i servi di Dio gia
avanzati nella virth e questi, quando pensano di avere qualche auto-
rita, cadono in un gravissimo peccato. Segue: Noz si addormenters colui
che ti custodisce. Cid & detto in modo traslato, secondo il modo di dire
degli uomini. Infatti, i custodi stanchi, se li sorprende un sonno
pesante, spesso subiscono furti e, avendo gli occhi chiusi, non possono
vedere i danni del loro gregge. In modo sottile egli augura alla sua
anima di non essere devastata dalle scorrerie dell’odioso nemico, men-
tre il Signore dorme. Ma si dice che Dio s'addormenta quando la
nostra fede in lui diventa tiepida, perché Cristo veglia in colui nel
quale la fede non & sopita. Infatti, se noi ci allontaniamo dalla con-
templazione di lui, anch’egli si sottrae al compito di difenderci, come
avvenne in quella nave, quando, poiché i discepoli erano negligenti,
il Signore dormiva; ma, appena la loro fede si destd, anche il Signore
si sveglid dal sonno e subito allontand da loro i pericoli del mare*.
Dunque il profeta prega di essere sempre vigilante verso il Signore
per meritare di avere rivolti su di sé gli occhi del proprio pastore.

4. Ecco, non si addormentera, non prenderd somno colui che custodisce
Israele. Questa frase & simile a cid che & stato detto prima. Infatti,
prima egli ha augurato alla sua anima quanto qui dice che il popolo
fedele deve osservare. Israele, infatti, (come spesso ho detto) significa
“uomo che vede Dio”. Si dice, dunque, che il Signore non si addot-
menta sopra quelli che vedono Dio, perché in realta la visione di lui

»Gy 1,3.
#Cfr. Mt 8,24-26; Mc 4,35-41; Lc 8,22-25.

35



si fa in noi tale, quale rispetto a lui & la vista della nostra anima; ma
& proprio vero che vedono Dio coloro i quali, senza dubitare affatto,
contemplano non solo la sua umanita, ma anche la potenza della sua
divinita. Se la sua incarnazione consiste nel fatto che, come il Vangelo
si esprime, 7/ Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi®, e la sua
divinita nel fatto che, come attesta il medesimo evangelista, in princi-
pio era il Verbo e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio*, chiunque cre-
dera queste cose, sara veramente Israele; e il Signore che lo custodisce
non si addormentera né prendera sonno.

S. Il Signore ¢ il tuo custode, il Signore ti protegge, sta alla tua mano
destra. Viene alla seconda parte, dove ormai con fiducia si ripromette
cid che sembrava di aver chiesto con fede. Bisogna anche notare che,
come abbiamo gia detto, queste parole sono state rivolte all’anima in
modo tale che potessero essere riferite, con valido adattamento, alle
membra della Chiesa. Dice, infatti: I/ Signore, cioé colui che ha fatto
cielo e terra, é i/ tuo custode. E affinché di questa custodia non potesse
esserci nessun dubbio, ha aggiunto: I/ Signore i provegge. Dove, infatti,
¢’ la protezione di Dio, chi potrebbe dubitare che non ci sia anche
una sicura custodia? Infatti, la frase 2/ Signore & il tuo custode, il Signore
ti protegge & un’epembeasi, figura che in latino & detta steratio (ripeti-
zione). Egli mostra in modo evidente dove possa essere quella che
chiama protezione, cioé #lla tua mano destra. 11 termine mano € un
nome comune; si dice, infatti, mano destra e mano sinistra. Ma giu-
stamente si pone la destra 12 dove Dio promette con chiarezza che
tutto avra esito favorevole. Nei Proverbi, infatti, & scritto: Sono nella
sua destra lunghi giorni ed anni di vita”, ciot la felicita eterna. Invece
nella sua sinistra vicchezza e onore®, vale a dire i beni di questo mondo:
questi, tuttavia, sono, senza dubbio alcuno, concessi da lui. La sua
destra & anche quando i santi sono radunati in questa parte per otte-
nere la loro ricompensa, mentre la sua sinistra & quando bisogna con-
dannare alla pena eterna i peccatori: gli uni, perché hanno desiderato
i beni celesti; gli altri, perché hanno seguito gli agi del mondo.
Leggiamo che anche i peccatori si sono fatti una loro destra, che tut-
tavia & sinistra; di essi, infatti, il profeta nel Salmo 143 dira: Lz Joro

3Gy 1,14.
*Gv 1,1.
7Prov 3,16.
3T hid.

36



\

8

bocca dice menzogne e la loro destra ¢ destra di iniquita®. Bisogna, pero,
che si chiami destra quella dove & evidente che si trova la grazia del
Signore.

6. Di giorno il sole non ti brucerd, né la luna di notte. Questi elementi
hanno la capacita di bruciare il nostro corpo, quando ardono per il
caldo estivo. Ma poiché la volonta del profeta non & questa, cioé che,
in ogni caso, si intenda della natura del corpo (egli, infatti, vuole che
si provveda sempre alle anime), dobbiamo comprendere che giorno e
notte, cio€ sole e luna, sono le avversita e le circostanze favorevoli in cui
si racchiude, con vari mutamenti, la vita degli uomini, come anche
altrove & stato detto: Davanti a te grido giorno ¢ notte®. Significa il
tempo di tutta la vita, perché bisogna gridare sempre al Signore.
Egli, dunque, non permette che tali uomini siano incolpati o siano
tormentati dal sopraggiungere di un grave scandalo, poiché egli con-
cede loro l'aiuto della sua protezione. Cosi, infatti, protesse il popolo
israelita con il dono dei suoi benefici: di giorno lo copri con la nube
e di notte gli fece luce con la colonna di fuoco®. E cid ora egli opera
occultamente nei suoi servi, dal momento che li difende da un crude-
lissimo nemico nella prosperita e nelle tribolazioni.

7. 1l Signore 15 protegge da ogni male; il Signore protegga la tna anima.
La divina protezione & promessa in vari modi; essa non solo libera
dalle avversita, ma anche rende beati e conduce al regno dei cieli. Ha
aggiunto anche: Da ogni male. Questo male, perd, non deve essere
inteso cosi come lo credono i mortali: cioé subire perdite, essere fiac-
cati da moltissimi malanni, oppressi dalla poverta e le altre cose che
gli amanti di questo mondo ritengono gravissime. Allude, invece, a
quel male che toglie la grazia di Dio, porta a rovina 1’anima, rende
vane tutte le promesse del Signore. Poiché egli sapeva che gli uomini
santi erano stati tormentati in questo mondo da gravissimi dolori e
che con il sacrificio del loro corpo erano giunti al premio del marti-
rio, ha aggiunto: I/ Signore provegga la tua anima. Questa sola egli man-
tiene nei santi che con loro danno fisico conseguono il dono della luce
eterna.

8. 1/ Signore protegga la tua entrata e la tua uscita da ora e per sempre.
Dopo avere espresso in vario e diverso modo il desiderio che la mise-
ricordia del Signore lo protegga, giunge alla fine del Salmo e con-

#8al 144 (143),8.
%al 88 (87),2.
SCfr, Es 13,21-22.

37



clude tutto il suo discorso. Dice, infatti: I/ Signore protegga la tua
entrata. Noi comprendiamo che cid & stato detto in modo appropriato
per i martiri, la cui entrata dev'essere protetta dal Signore affinché
non cedano alla violenza dei tormenti e non siano sedotti dal fascino
delle lusinghe. Percid giustamente il profeta desidera che siz protetta
Pentrata di coloro che senza il Signore non possono in nessun modo
essere molto cauti, com’® detto nel Vangelo: Quando verrete davanti ai
governatori e ai potenti non preoccupatevi di come e di che cosa dovete dire, per-
ché vi sara suggerito in quel momento come e che cosa dire”. Aggiunge anche
la tua uscita, cioé la completa perfezione, poiché una vera e irrepren-
sibile professione di fede rimane in loro fino alla fine della vita, come
si dice nel Vangelo: Chi perseverera fino alla fine sara salvato®. Egli, dun-
que, si prende cura dell'entrata e protegge l'uscita, perché i martiri
professino la veritd e non siano vinti dagli eccessivi tormenti. Ma
guarda che cosa aggiunge a questa conclusione: Da ora e per sempre.
Chiunque, infatti, perseverera, avra benefici eterni; né puo esserci ter-
mine 13 dove bisognera godere senza fine.

Conclusione

Quanto bene il secondo gradino ha trattenuto i piedi del profeta
con una fermezza che non vacilla! Quanto bene & cresciuto sopra di sé
colui che & salito a piti grandi meriti! Vediamo che cosa faccia nel
terzo colui che qui ha chiesto con grande desiderio la protezione del
Signore.

Commento al Salmo 121
Salmo dei gradini

Abbiamo udito “gradino”, ma dobbiamo intendere “salita a pili
alte mete”. Quell’ascesa, che si mantiene con la protezione di Dio, &
stabile. Quanto piti avanza nei meriti, tanto pill si umilia con la pro-
strazione dell’anima. Ecco, gia il profeta si solleva al terzo gradino, ¢
pitt alto di quelli che si trovano al secondo ed ha iniziato, com’¢ evi-
dente, il Salmo con un motivo di letizia.

Mt 10,18-19.
»Mt 10,22.

38



Divisione del Salmo.

Nella prima parte il profeta si rallegra, perché gli si ricorda che
giungera a Gerusalemme, dove i santi si trovano gia in imperturbata
felicita e giudicheranno insieme con il Signore misericordioso. Nella
seconda parte parla ai cittadini di Gerusalemme, augurando loro
quell’abbondanza di pace che egli dice di avere predicato per carita
verso i fratelli ed amore verso il Signore.

Commento al Salmo.

L. Quale gioia, quando mi dissero: andremo alla casa del Signore! E’
veramente bello e salutare il motivo della gioia premessa proprio
all'inizio per rendere gli ascoltatori lieti e attenti. Ma perché non si
creda che la gioia sia stata modesta, come capita tra gli uomini, egli
mostra di quale perfetto bene professi di avere goduto, poiché da
testimonianza che andra alla casa del Signore. Oh esultanza degna
dello sforzo di andare la donde nessuno mai vorrebbe uscire! Bisogna,
perd, esaminare chi abbia detto queste cose al profeta. Certo lo Spirito
Santo che, con silenziosa voce, parlava al suo cuore. Il profeta, dun-
que, aveva sentito non con l'orecchio ma con la mente, non per un
discorso ma per una divina ispirazione. Avendo presagito dentro di
sé, prorompe in queste parole d’esultanza. Segue: Andremo alla casa del
Signore, casa che accoglie solo i giusti, raduna gli angeli e merita di
vedere lo stesso Creatore di tutte le creature, casa desiderabile, casa
costituita di pietre vive, della quale, in un altro Salmo, si dice: Una
cosa ho chiesto al Signore, questa io cerchero: abitare nella casa del Signore
tutti i giorni della mia vita®.

2. 1 nostri piedi si fermavano alle tue porte, 0 Gerusalemme. Poiché il
profeta aveva detto che quella casa eterna gli era stata promessa, ora,
prefigurandosi il futuro, afferma di essere fermo in essa, dove egli bra-
mava con intenso desiderio giungere, affinché noi possiamo appren-
dere che gli uomini santi, di cui & provato che perseverano nei pre-
cetti del Signore, fin da questa terra abitano con l'animo in quella
Gerusalemme. Giustamente si asserisce che si ¢ fermi in quella casa
dove nessuno puo cadere. Guarda, infine, quello che dice: I nostri piedi
5t fermavano. Infatti, ci sz ferma dove ci si stabilisce con salda volonta.

34Sa] 27 (26),4.

39



Questo fermarsi, perd, non viene meno, non & infiacchito da nessuna
fatica: colui che persevera nel suo sforzo, non cede a nessuna stan-
chezza. Segue: Alle tue porte, 0 Gerusalemme. Qui egli pone porte in
luogo di “parte pill interna”. La porta, infatti, & l'entrata della casa,
dove chi vi abita non pud fermarsi. Questa, perd, & una figura retorica
con la quale si dice la parte per il tutto.

3. Gerusalemme che ¢ costruita come una citta, le cui parti sono strette in
unita. Affinché non ti potessi rivolgere a quella Gerusalemme che egli
aveva chiamato terrena, indica quella c/##2 come celeste, distinguen-
dola con meraviglioso acume. Prima dice: Gerusalemme che ¢ costruita
come una citta. Chiaramente é costruita quella che, ogni giorno, fino alla
fine del mondo, & edificata spiritualmente con pietre vive, cioé con i
confessori, i martiri e coloro che sono sinceramente devoti al Signore.
Ha aggiunto: Come una citta, per mostrare che in essa c’¢ la somi-
glianza con una citta. Infatti, sebbene ogni “citta” prenda il suo nome
da “cittadini”, tuttavia merita maggiormente il nome di citta quella
della quale si dimostra che ha in sé cittadini concordi. Dobbiamo,
perd, sapere che questa, che ora & rappresentata, abbraccia genti d’o-
gni sorta e varie, mentre quella futura accoglie solo chi & senza alcun
dubbio perfetto. Luna & agitata dalle contrarieta, I'altra si allieta di
perenne sicurezza. L'una & piena di penitenti, l'altra & ignara di
lacrime. L'una crede sperando, I'altra vede Dio faccia a faccia e percid
accade che, pur essendo due le citta, si creda che il popolo dei fedeli
sara uno. Segue una frase molto adatta ma oscura: Le cui parti sono
strette in unita®, cioé le parti di questa citta sono legate al Signore
Salvatore, che & veramente unico. “Unico”, invero, significa “eterno”
che non cessa mai di essere quello che &, ma & sempre di un unico e
medesimo modo: virth costante, potenza invariabile, sostanza che
dura per se stessa e capace di compiere cid che vuole. Cosi egli di se
stesso disse a Mose&: Io sono colui che sono®, e poco dopo: Colui che é mi
ha mandato a voi®’; in un altro Salmo gli si dice: Tutte le cose invecchie-
ranno come una veste e tu le muterai come un abito ed esse saranno mutate; ma

5

3Lespressione latina cuius participatio eius in idipsum & stata in effetti interpretata in vari
modi. Su quest’argomento cfr. J. Leclercq, «Idipsum». Les harmoniques d'un mot biblique dans S.
Bernard, in Scientia Augustiniana. Festschrift A. Zumkeller, Wiirzburg 1975, pp. 170-183,
ristampato in Recueil d'études sur saint Bernard et ses écrits, V (Storia e Letteratura. Raccolta di
studi e testi, 182), Roma 1992, pp. 331-345.

Es 3,14.

1bid.

40



tu sarai sempre il medesimo e i tnoi anni non avranno fing®. Percid la parola
unico si addice solo al Creatore. Infatti, 'angelo che credette di essere
cio, subito precipitd in rovina, perché il suo essere non era da sé e pet-
Ci0 non poteva essere #nico. Cid & detto anche nel Salmo 4: Nella pace
dell’'unico mi coricherd e mi addormenters®. Sappiamo che questo modo di
esprimersi & proprio delle divine Scritture. La partecipazione, dunque,
di questa c/i#72 &, come abbiamo detto, compartecipazione e comu-
nione con il Signore Salvatore, come nel Vangelo attesta egli stesso:
Padre, voglio che essi siano con me dove sono 0. In quella citta, infatti, ci
sara il Signore di cui senza dubbio saranno partecipi i santi, nella
misura in cui egli lo concedera. Il profeta Isaia loda in modo mirabile
questa citta, dicendo: Le tue mura saranno chiamate salvexza; le tue Dporte,
letizia. Non pin per te nella luce del giorno ci sars il sole, né di notte per te
risplendera la luna che sorge. Per te, invece, luce eterna sars il S ignore; tua
gloria, il tuo Dio. Per te non tramonters il tuo sole, né per te si eclisserd la
tua luna. Per te, infatti, luce eterna sard il Signore Dio e saranno finiti i
giorni del tuo lutto. Tutto il tuo popolo sara giusto e possedera in ereditd per
sempre la terra". Anche l'apostolo Giovanni nella sua Apocalisse, sua
mirabile predicazione, descrive gli stupendi misteri di questa citta®?,
in modo tale da farti credere di essere quasi presente, sebbene tu sap-
pia di trovarti altrove. La collocazione del vocabolo Gerusalemme alla
fine del precedente versetto e la sua ripetizione all’inizio di questo
costituisce lo schema dell’anadiplosi, ciog il raddoppiamento di una
parola. L'anadiplosi differisce dall’epembasi, di cui ho parlato nel
commento al Salmo precedente, perché 1i I'espressione & ripetuta
dopo alcune parole, qui senza alcun intervallo.

4. La, infasti, salivono le triba, le triba del S ignove: testimonianza
d'Israele per confessare il tuo nome, o Signore. Dicendo 3, indica la citth di
Gerusalemme della quale in precedenza ha detto: Le cui parti sono
streste in unita e affinché si sapesse che si tratta della Gerusalemme
celeste, ha aggiunto: Salirono. Ad essa salgono sempre i beati, poiché
essi progrediscono con la loro continua ascesi. Ha aggiunto: Triba,
perché il popolo israelitico era suddiviso in esse: era, infatti, costi-
tuito di dodici tribl secondo il numero dei figli di Giacobbe, come il

»Sal 102 (101),27-28.
»8al 4,9.

“Gv 17,24.

ils 60,18-21.

“Ap 21,1 - 22,7.

41



popolo romano di trentacinque curie. In queste tribl egli identifica 1
santi che confessarono il Signore come Dio Salvatore. Per distinguere,
infatti, queste tribd di fedeli dagli infedeli, ha aggiunto: Tribi del
Signore. Queste certamente non avrebbero potuto essere sue, se non
avessero creduto con animo puro. E’ noto, infatti, che ci sono state
altre tribi, quelle del diavolo, che con empia decisione preferirono
separarsi da Cristo. Per esse, nel Vangelo, il Signore ha detto: Voi che
avete per padye il diavolo®. Ma quali fossero queste ribit del Signore, egli
lo ha indicato in breve: sono la testimonianza d'Israele, cioé quelli che
danno festimonianza alla santitd e sono una conferma di coloro che
vedono Dio. Per gli ignoranti, infatti, “testimonianza” significa “con-
ferma”, perché credano che sono in realta servi di Dio quanti vedono
che gli uomini beati sono quelli distintisi per onesta di comporta-
mento. Perché tu non ritenessi cid ambiguo, ha fatto seguire: Per con-
fessare il tuo nome. Infatti, egli dice: Per confessare, ciot “per lodare”,
poiché tutti i santi, insieme con gli angeli, celebreranno le lodi del
Signore. Questa, infatti, & la vera festimonianza d'Israele, quando si
cantano le lodi del Signore con amore devotissimo. Cosi quella futura
citta & descritta con una beatitudine meno luminosa e una gloria anti-
cipata.

S. Perché la furono posti i seggi del gindizio, i seggi sopra la casa di
Davide. Perché non si credesse che forse bisogna onorare di meno
quelli di cui sopra ha detto: La salirono, ha aggiunto: Perché i furono
posti. Certamente /2, dove salirono e giudicheranno insieme con il
Signore. Un cosi grande onore, infatti, & promesso ai santi, sicché
questi meritano anche di giudicare con il giudice celeste, come anche
nel Vangelo egli stesso attesta: Siederete su dodici troni per gindicare le
dodici tribit d'Isracle. Oh consesso degno d’onore! Oh ammirevole
dignita! Per grazia di Dio diventano giudici quegli uomini che sono
stati accusati di commettere peccati. Ma il Signore dice le due frasi
che si leggono: Andate al fuoco eterno® e Venite, benedetti del Padre mio,
ricevete in evedita il regno®, ecc. Come i santi giudicheranno insieme
con il Signore? Realmente giudicheranno insieme con lui, quando,
ormai purificati nell'anima e costanti nella piti perfetta contempla-
zione, giudicheranno che bisogna fare senza esitazione cid che essi

\

“Gv 8,44.
“Mte 19,28.
Mt 25,41
“Mt 25,34.

42



sanno stabilito dal Signore. La volonta concorde di quelli che ascol-
tano fa si che uno solo sia il giudizio, sebbene si sappia che gli altri
hanno taciuto. Nella frase furono posti si trova il passato invece del
futuro, perché tutte le parole di Dio sono cosi immutabili che, seb-
bene si pensi che esse si attueranno nel futuro, tuttavia a causa della
loro immutabilita tu puoi ritenerle gia compiute. Ma indaghiamo
che cosa significhi I'espressione furono posti i seggs. Gli uomini santi
sono 7 seggs di Dio. Infatti, la grazia, sedendo su di loro, li illumina
della sua maesta, come si legge: Sede della sapienza & I'anima del giusto”.
E altrove: Su chi riposa il mio spirito, se non sull'umile, sul pacifico e su chi
veme le mie parole?*®. Segue I'espressione: Del giudizio. In quale, se non
in quello futuro di cui si dice: I/ Padre non giudica nessuno, ma ha
rimesso ogni gindizio al Figlio?®. Sebbene non abbia indicato quale
sorta di giudizio si voglia intendere, tuttavia noi sappiamo con asso-
luta certezza che esso & quello in cui i santi siederanno e giudiche-
ranno insieme con il Signore. Spesso, infatti, nelle divine Scritture si
trova che cid € stato detto in modo tale non da esprimere proprio la
cosa di cui si parla, ma da permettere agli uomini di comprendere cid
che razionalmente si pensa, come gia in un altro Salmo & stato detto:
Qual & I'uomo che desidera la vita?>. E nel Vangelo il Signore dice: Se vuoi
venire alla vita, osserva i comandament?®. Non ha detto, infatti, vita
eterna, ma ad ogni modo deve essere inteso cosi. Questa figura reto-
rica & detta ellissi e, poiché ad essa manca una parte necessaria del
discorso, si chiama difetto. Ma quali siano questi seggi, egli espone
con una conveniente lode, dicendo: Segg: sopra la casa di Davide. Dice
sopra la casa, sopra la famiglia di Cristo, perché 1i alcuni santi saranno
pit splendidi degli altri fedeli, come afferma I’Apostolo: Ogni stella
differisce dall'altra nello splendore, cosi sard anche la visurrezione dei morti>,
Infatti, se per un servo qui & motivo di vanto tra i compagni di set-
vitl conoscere un po’ meglio degli altri le intenzioni del suo padrone,
quanto pitt in quella casa di Cristo puo essere cosa meravigliosa avere
una maggiore contemplazione del Signore, sicché tanto piti uno &
lontano da un altro quanto pil gli toccher di contemplare la divi-
nita. Davide significa “Cristo”, nome assunto dall’antenato carnale.

“La citazione non & testuale e non & facile individuare con esattezza il riferimento biblico.
B[s 66,2.

“Gv 5,22.

Sal 34 (33),13.

Mt 19,17.

2] Cor 15, 41-42.

43



Osserva come sia stata descritta quella citta, per dire che cosa i biso-
gna fare, in che modo si costruisca, chi siano quelli che vi salgono,
che cosa vi faranno. Questa figura retorica si chiama etopea, che in
latino & chiamata informatio oppure descriptio.

6. Domandate cosa sia cid che riguarda la pace per Gerusalemme e che cosa
sia Uabbondanza per coloro che ti amano. 11 profeta & giunto alla seconda
parte, dove parla a coloro che con I'aiuto del Signore saranno giudici.
Domandate & un vocabolo con un duplice significato. Esso, in questo
passo, non significa “supplicate”, ma “interrogate”. Ricercare accura-
tamente ogni cosa & compito di chi giudica. Cio, perd, non si compie
1i mediante discorsi, né attraverso un tono di voce interrogativo, ma
con una silenziosa meditazione dell’animo. Tutti, come & stato detto,
giudicheranno insieme con il Signore, quando, illuminati e santificati,
conosceranno che & effettivamente la veritad quella che il Signore dira
con la sua bocca. Il Signore vuol conoscere i pacifici. Anche tutta la
schiera dei santi vuol conoscere i pacifici che sono davvero ricchi di
caritd, insigni per modestia, eccelsi per la loro santa umilta. Il profeta
vuole, infatti, che i santi cerchino cid che, com’egli sa, il Signore puo
amare. Ma egli di chi dice che sia questa pace? Di Gerusalemme certa-
mente, cioé del popolo fedele che, al tempo del giudizio, sara accolto
nella pace eterna. Il profeta, dunque, ricorda cio di cui egli € a cono-
scenza che avverra il compimento: quelli che giudicheranno con il
Signore godranno in quella patria insieme con uomini che qui amano
la pace e li conseguiranno i premi della pace eterna. E poiché ha posto
Gerusalemme alla fine della frase, rivoltosi ad essa ’ha abbracciato con
una brevissima perifrasi: abbondanza per coloro che ti amano. E' noto,
infatti, che coloro che amano Gerusalemme hanno in abbondanza ogni
bene. Infatti, quelli che qui sono stati poveri, li saranno ricchi di ogni
bene; quelli che qui sono stati fragili, li saranno costanti; quelli che
qui sono stati nel tempo, 1i saranno eterni; e qualunque bene possa
esserci sembra compreso in questa celeste abbondanza.

7. Sia pace nella tua virti e abbondanza nelle tue torri. Si rivolge
ancora a Gerusalemme, cui augura cose tali quali sa che accadranno.
Certamente senza dubbio la sua virta & la pace dei santi chiamata
anche “carita”; di essa & stato scritto: Dio é carita®. Per questa diven-
tano una cosa sola; per questa meritano d’essere tempio del Creatore
e qualunque cosa sia promessa loro & data in considerazione di lui.

%1 Gv 4,16.

44



Questa & la pace che nessuna guerra sconvolge e nessuna sedizione
turba, ma sar2 posseduta senza fine, perché Ii & portata dall’amore di
Cristo. Pace, infatti, prende il suo nome da perdonare oppure da
pascere”. Segue: E abbondanza nelle tue torvi. Questa & I'abbondanza di
cui sopra ha detto: E abbondanza per coloro che ti amano. Qui, perd, con
la parola forri sembra che sia stato espresso qualcosa di piu significa-
tivo, affinché si capisse che quest’'zbbondanza non & uguale per tutti
ma & propria dei pilt degni. Torri, infatti, sono quelle che con la loro
prominenza e altezza difendono le citta e sostengono in prima linea
I'assalto dei nemici. Percid ragionevolmente riteniamo che siano qui
indicati i martiri che, opponendo il loro corpo, difendono la citta di
Dio con la loro santa confessione e si sa che, come costruzioni avan-
zate, s'oppongono ai nemici della fede.

8. Per i miei fratelli e i miei amici dicevo: pace da te. Proclamando la
pace come gli uomini perfetti, mostra i segni della sua pace. Dice,
infatti, di aver proclamato questa pace alla Chiesa per i suoi fratelli e
1 suoi amici, affinché, forniti di questa virti: della concordia, amassero
e cercassero 'unita. Ha messo, dunque, in pratica cid che ha inse-
gnato: proclamare per amore dei fratelli cid che sapeva sarebbe gio-
vato a tutti. Ricorda che nessuno deve insegnare per la propria gloria
o il proprio vantaggio, ma affaticarsi con animo misericordioso per i
fratelli e gli amici, come dice I"Apostolo: Senza cercare Putile mio, ma
quello di molti. Pertanto, egli afferma di aver proclamato quella pace
del secolo futuro non per un suo vantaggio temporale, ma per i fratelli
e gli amici, affinché questi, sentendone la mancanza in modo salutare,
si unissero con il vincolo della concordia. Ma quando dice 4z e, egli
mostra ancora di parlare alla Gerusalemme nella quale & 'assemblea
dei santi, cio¢ la beatissima riunione dei popoli.

9. Ho chiesto beni per te, per casa del Signore mio Dio. Perché nessuno
credesse che & dovuto affetto ad alcuna cosa tanto da sembrare di tra-
scurare I'amore di Dio, ha aggiunto il motivo per cui ha chiesto beni
per Gerusalemme; cioe perché & la casa del Signore, cui ben si riferisce
tutto I'amore che si da.

Conclusione

Guardiamo quali parole di carita il profeta abbia profuso nel terzo

*E’ difficile rendere in italiano il gioco di parole del testo latino: pax, parcere, pascere,

»1 Cor 10,33.

45



gradino e, con l'aiuto del Signore, godiamo del suo progresso. Quanto
pit, infatti, un santo progredisce nell’ascesa, tanto piu alte e dolci
sono le parole che proferisce.

Commento al Salmo 122
Salmo dei gradini

Piace rivedere come progredisce quest’ascesa del profeta e come, a
poco a poco cercando cose pit alte, ci mostra i segni della sua petfe-
zione. Colui, infatti, che prima aveva alzato gli occhi ai monti, ora ha
elevato la vista della sua anima proprio al Signore, affinché colui che
cercava di ascendere a luoghi pill alti con passi spirituali si avvici-
nasse felicemente alla divina misericordia. Bello spettacolo & che gli
uomini si sottomettano a Dio ed innalzino questo pigro peso al pre-
mio della grazia celeste. Cid, tuttavia, lo attua solo colui che fece
uscire dal sepolcro Lazzaro® e salvd Pietro dall’annegamento porgen-
dogli la mano”, che fece ascendere al cielo ancora vivi Elia*® ed
Enoch® e compi cose simili a queste che ogni giorno compie la
potenza di Dio. Salgono insieme questi gradini coloro che qui sono
una cosa sola nella caritd. Non possono affrettarsi al capo se non
coloro che hanno meritato di essere membra di Cristo. Percid come
abbiamo osservato con il cuore questa mirabile ascesa, cosi ora dob-
biamo trattare attentamente l’altezza del Salmo.

Divisione del Salmo

Il profeta, nel timore di perdere cid che possedeva e con cautela, da
quel luogo per il quale era salito, nella prima parte chiede con devo-
zione la perseveranza della preghiera, per poter mantenere i doni rice-
vuti in premio da Dio. Nella seconda parte prega il Signore di conce-
dergli misericordia, perché, su istigazione del diavolo, subiva molte
avversita da coloro che erano tanto insolenti da ferirlo con superbi atti
di disprezzo non potendo macchiarlo associandolo a sé.

%Cfr. Gv 11,1-44.
S’Cfr. Mt 14,30-31.
%Cfr. 2 Re 2,11.
»*Cfr. Gen 5,24.

46



Commento al Salmo

L. Ho levato i miei occhi a te che abiti in cielo. In modo salutare I'u-
manita ¢ ammonita a cercare aiuto 13 donde crede che gli verra una
forza inespugnabile. Quelli, infatti, che sono molto gonfi nel loro
cuore e orgogliosi del loro potere in questo mondo, se sono provocati
da una qualche offesa, ricorrono alle ricchezze, si affidano a patrocini
perituri per esigere la pena del nemico che ha osato offenderli. I servi
di Dio, invece, si comportano con molta pazienza e, qualunque scan-
dalo o tribolazione sopportino, Jevano gli occhi al Signore e guardano a
colui dal quale confidano di potere esser veramente salvati. Segue: A
te che abiti in cielo. Noi leggiamo in molti modi che il Signore abita.
Infatti nel Vangelo sta scritto: 1o sono nel Padye ¢ il Padre ¢ in me®. S;
dice anche che abiti nei santi, come si legge in Isaia: Io abiterd in essi e
camminero in mezzo a loro ed essi per me saranno popolo ed io per loro sard
Dio®. Di essi anche I'Apostolo afferma: Voi siete tempio di Dio e lo
Spirito di Dio abita in voi®. Anche il Vangelo da testimonianza di
entrambi: Affinché tutti siano una cosa sola ed io sia in essi ¢ tu in me®. Si
legge inoltre che il Signore siede in cielo: I/ cielo ¢ il mio trono; la terra,
lo sgabello dei miei piedi®, e altrove: I cieli sono il ciels per il Signore, ma
ha dato la terra ai figli degli nomini®.

2. Ecco, come gli occhi dei servi nelle mani dei lovo padyoni, Esaminiamo
il significato profondo di questi paragoni. I servi stanno attenti alle
mani dei loro padroni sia quando desiderano essere nutriti da loro per
evitare le difficolta della totale poverta, sia quando c’& I'ordine di
bastonarli per le loro colpe, finché non si senta la parola basta.
Entrambe le cose, infatti, sono poste in potere dei signori: sia la spe-
ranza di moderazione sia, talvolta, la fine della punizione. E’ conve-
niente per noi fare cio: elevare sempre gli occhi al Signore sia quando
sopportiamo una qualche privazione sia quando siamo puniti per
qualche trasgressione. Questo versetto e quello seguente sono espressi
per mezzo della figura dell’homeosis: per essa la dimostrazione di una
cosa meno conosciuta € chiarita dal paragone con una cosa piu nota. E

“Gv 14,10.

¢'La citazione non & corretta: in realtd si tratta di Lev 26,12.
€1 Cor 3,16.

®Gv 17,21.

“Is 66,1.

“Sal 115 (113 B),16.

47



come gli occhi della serva sono nelle mani della sua padrona, cosi i nostri occhi
sono rivolti al Signore nostro Dio, finché non abbia compassione di noi.
Alcuni vogliono adattare anche questo versetto al Signore tanto da
dire che esso & il Signore Dio, perché & scritto: Cristo porenza di Dio e
sapienza di Dio®. Ma affinché la differenza del sesso non sia motivo di
discriminazione per qualcuno, forse si potrebbe intendere in questo
modo. Prima ha fatto il paragone sui servi e i padroni; poi affinché le
donne non si ritenessero esentate, ha aggiunto altri paragoni anche
per esse; la serva, infatti, sta attenta alle mani della sua padrona cosi
come i servi alle mani dei loro padyoni. Segue poi la frase che abbraccia
entrambi i sessi: Cosi i nostri occhi al Signore nostro Dio, finché non abbia
compassione di noi. Dicendo: Cosi, spiega il precedente paragone, sicché
sia quando chiediamo qualche beneficio al Signore, sia quando soste-
niamo afflizione dell’anima e del corpo, noi eleviamo sempre gli occhi
a Dio. Ha aggiunto anche: Nostri, affinché entrambi i sessi ritenessero
che cid & stato detto per loro. Ha fatto seguire: Finché non abbia com-
passione di noi, per mostrare che sia le donne sia gli uomini devono
cercare con pazienza i benefici divini e supplicarlo senza interruzione.
Questo finché nelle Sacre Scritture & un’omonimia, perché talvolta
significa che qualcosa si compie nel tempo, talvolta nell’eternita. Nel
tempo, come avviene nel Salmo 109: Finché io ponga i tuoi nemici come
sgabello per i tuoi pieds®’. Nell’eternita, invece, significa, come recita il
presente Salmo: Finché non abbia misericordia di noi, quasi che i nostri
occhi non debbano essere nelle sue mani anche dopo che egli abbia
avuto misericordia di noi. Tale & anche quel passo del Vangelo: Non la
conobbe finché non generd il suo figlio primogenito®®, poiché & noto che nes-
sun uomo, in nessun tempo, la conobbe. Percio, giustamente qui fin-
ché va interpretato come “sempre”, sebbene sembri detto di qualcosa
che si compie nel tempo. Questo modo di dire & da ascrivere tra le
peculiarita della sacra Scrittura.

3. Pieta di noi, Signore, pieta di noi, perché siamo stati molto ricoperti di
disprezzo. Viene alla seconda parte, dove egli chiede per sé la compas-
sione a causa dell’obbrobrio e del disprezzo patito. Infatti quel servo
che soffriva di continua malattia e aveva affidato i propri occhi alla
misericordia del Signore proruppe in una richiesta di cose necessarie

61 Cor 1,24.
¥Sal 110 (109),1.
“Mt 1,25.

48



e implord con duplice supplica che si avesse pieta di 1ui, perché il
suo corpo era afflitto dai dolori e la sua anima dall’obbrobrio. Cid &
riferito giustamente ai martiri che, con l'aiuto di Dio, vinsero le
offese delle passioni per mezzo del vigore dell’anima. A cio, dunque,
va aggiunto per la richiesta di misericordia: Perché siamo stati molro
ricoperti di disprezzo. 1 servi di Dio sono ricoperti di disprezzo, quando
sono flagellati, quando sono arsi tra fiamme crudeli, quando sono
uccisi tra profondissimi gorghi. Infatti, se non fossero molto disprez-
zati, non potrebbero subire tali pene. Molto ricoperti significa 'abbon-
danza delle sofferenze; e tuttavia testimoniano di averla sopportata
con amore e volentieri.

4. E molto piena & Panima nostra: obbrobrio da parte dei gaudenti e
disprezzo da parte dei superbi. Bssendosi detto sopra pieno delle contu-
melie di coloro che gli sembravano felici e avendo aggiunto che il suo
corpo era stato sottoposto alla pena della flagellazione, ora afferma
che anche la sua anima era stata ricoperta di obbrobri ¢ di disprezzo,
affinché non restasse nulla che non fosse sotto I'offesa della gravissima
sofferenza. Per questo motivo egli ha posto I'espressione obbrobrio da
Dparte dei gandenti, perché, essendo i persecutori ricchi e gaudenti, con
ingiusta invettiva rimproveravano agli uomini santi la loro poverta e
la loro umilta, dicendo: “Che vi giova essere privi delle ricchezze del
mondo e cercare non so quali beni futuri, trascurare le gioie presenti
e prediligere la tristezza? Ecco, io possiedo cid che vedo; tu spera pure
in ci6 che vanamente supponi”. Segue anche: E disprezzo da parte dei
superbi. 1 superbi, infatti, disprezzano gli umili, quando ascoltano i
discorsi di coloro ai quali non vogliono ubbidire. Poiché, infatti,
amano cio che ¢ presente, essi non si curano del futuro e, per la loro
iniqua malvagita, insorgono con maggiore acredine contro quelli che
cercano di ubbidire alle leggi del Signore. Ma nel giorno del giudizio
finale invertiranno la loro reciproca condizione, perché i superbi e i
gaudenti verranno a trovarsi nell’obbrobrio e nel disprezzo, come di
tali uomini dice Salomone: Che cosa ci ha giovato la nostra superbia o che
cosa ¢ ha arrecato lostentazione della richezza?™ con quanto segue.
Certo bisogna sapere che l'abituale disposizione del modo di dire
avrebbe richiesto che si dicesse: “La nostra anima & molto ricoperta
dall’obbrobrio dei gaudenti e dal disprezzo dei superbi”. Ma I'espres-
sione molto piena é l'anima nostra: obbrobrio da parte dei gaudenti e

9Cfr. Mt 20,29-34; Mc 10,46-52; Lc 18,35-43.
"Sap 5,8.

49



disprezzo da parte dei superbi, sembra propria della sacra Scrittura e non
deve essere considerata un errore, per il fatto che non & ancora accolta
dalle regole umane.

Conclusione

Non senza motivo colui che era salito gia di quattro gradini, sop-
portava I'invidia dei folli, perché la prosperita tormenta sempre gli
avversari, mentre si crede che sia preservato da false accuse colui di
cui si mostra che attende al progresso spirituale. Guardiamo, dunque,
I'iomo che & mirabile per la perseveranza nelle preghiere e non
diventa tiepido davanti a nessuna irrisione, ma cura le diverse mole-
stie e le diverse ferite con una sola medicina: levando sempre i suoi
occhi al Signore.

Commento al Salmo 123
Salmo dei gradini

Il profeta rende testimonianza che uno in molti e molti in uno
salgono questi gradini, perché egli, com’¢ evidente, ha parlato in
questi Salmi sia al singolare sia al plurale. Non a torto, perché il
popolo di Dio & 'unico corpo di Cristo e, daltra parte, & provato
che la folla devota & costituita da ciascun fedele. Percid, sia che lo
dica uno solo, sia che lo dicano molti, & una sola la Chiesa che canta.
Ma questi gradini costituiscono una sola via, dove si sa che lo stesso
Re ci ha offerto la strada verso la patria. Se noi, con l'aiuto suo, la
percorriamo fedelmente e umilmente, giungiamo al suo santo tri-
bunale.

Divisione del Salmo

I santi confessori, ricordando quanti pericoli simili ad impetuosi
torrenti abbiano evitato grazie alla divina misericordia, nella prima
parte confessano di essere stati liberati da tanti crudeli affanni ad
opera della sola misericordia di Dio. Nella seconda parte, rendono
grazie perché non sono stati ingannati dai loro persecutori ma, al con-
trario, ne hanno vinto le insidie dalle quali & noto che sono stati libe-
rati.

50



Commento al Salmo

1. Se il Signore non fosse stato in noi, dica ora Isracle. Limprovvisa
gioia che deriva dal ricordo del passato pericolo di solito non fa man-
tenere la giusta disposizione delle parole. I confessori, infatti, si stu-
piscono come mai siano sfuggiti ai persecutori, come mai i tormenti
non abbiano vinto la loro fragilita umana e come mai, nonostante il
corpo venisse meno, l’animo, rafforzato dalla fede, non abbia ceduto.
Essi hanno posto all'inizio poche parole scaturite da un pensiero
profondo; tuttavia, poi le spiegano in modo tale che anche tra tanti
pericoli non sia eliminato lo stupore e poco dopo sia restituita la pie-
nezza del discorso. Secondo I'abituale modo di parlare sarebbe stato
giusto dire: «In nessun modo avremmo potuto superare i pericoli
incombenti, se 7/ Signore non fosse stato in noi». Nello stesso tempo,
inoltre, si toglie di mezzo la dannosa abitudine dell’'umana presun-
zione, quando si afferma che non ci sono state d’aiuto né le nostre ric-
chezze né le nostre decisioni né la nostra virtll, ma si mostra che solo
la misericordia del Signore ci ha liberato. Segue: Dica ora Israele. E’
cosa davvero salutare, come si sa, credere che cose tanto grandi avven-
gano per volonta del Signore. Agli altri beati, infatti, a buon diritto
si ricordava di rendere grazie a colui dal quale erano stati salvati.
Questa, infatti, & la virtti della cariti e dell’'unita, che se ad uno & con-
cesso qualche bene, tutti ne godano insieme con lui e, al contrario, se
capita qualche contrarieta, tutti se ne dolgano. Percid, ha aggiunto:
Dica Israele. Chi, dunque, vuole essere Israele, non ricusera di dire tali
Ccose con cuore puro.

2. Se il Signore non fosse stato in noi, mentre gli womini ci assalivano. 1
santi confessori, che hanno cominciato a parlare all’inizio del Salmo,
esortano Israele a dire questo versetto e gli altri tre che seguono, per-
ché, sebbene ciascuno eviti i propri pericoli per una vicenda partico-
lare, tuttavia ognuno & liberato dal Signore onnipotente. Ma sebbene
in tutti questi versetti ci sia un unico pensiero, noi tuttavia li dispo-
niamo uno per uno, secondo la nostra abitudine, per ricordare che
cosa bisogna aggiungere per spiegarne il senso derivandolo da altro.
Incomincia, pertanto, il secondo versetto con un senso incompiuto
(come & accaduto nel primo versetto), sicché Israele dica di essere
stato liberato per grazia del Signore, quando uomini scellerati lo per-
seguitavano atrocemente. Come potrebbe bastare la fragile carne o
restare salda la mutabilita dell’animo umano, se 7/ Signore non fosse in

51



loro? Quando, infatti, egli & in noi e la colpa della nostra malvagita
non ci tormenta, noi rimaniamo sempre salvi e sempre illesi, perché
la malvagita dei persecutori non prevale contro colui per il quale lotta
la grazia della potenza divina. Percid, bisogna notare che, in questi
due versetti e nei tre che seguono, ricorre la figura dell’anafora: essa si
riconosce dalla ripetizione delle stesse parole all’inizio dei versetti.
Questa figura retorica & molto utile a commuovere gli animi.

3. Forse ci avrebbero inghiottiti vivi, essendo il loro animo adirato contro
di noi. Meta di questo versetto corrisponde a cid che precede. Il senso
deve essere cosi inteso: «Se il Signore non fosse stato in noi, mentre
gli uomini ci assalivano, forse ci avrebbero inghiottiti vivi». Qui
dobbiamo porre un punto fermo: cosi il resto, libero da legame con le
parole precedenti, sara di nuovo comprensibile. Infatti, quanto all’e-
spressione ci avrebbero inghiottiti vivi, non ¢ consuetudine umana
inghiottire vivi gli avversari; invece siamo inghiottiti vivi, quando,
per la nostra nefanda malvagita, ci immergiamo o nella perversione
delle eresie o nel profondo precipizio delle colpe. Cid sarebbe potuto
accadere anche ai santi, se la virtl celeste non li avesse liberati. Segue
la meta del versetto che tuttavia, com’® noto, deve essere unita alla
frase seguente. Dice, infatti: Essendo il loro animo adirato contro di noi.
Ha detto: Essendo adirato, perché non avevano motivazioni molto giu-
ste in quanto lo sdegno e l'odio sono privi di giudizio, quando
seguono precipitosamente le loro inclinazioni, come anche Salomone
dice: Allo stolto da morte lo sdegno e la collera fa morire lo sciocco”. Che
cosa, infatti, avrebbero potuto avere di giusto contro i servi di Dio
coloro che osavano disprezzare in essi 1'autore di tutte le cose? Animo
deriva dall’espressione greca 4md TOU AVépov, perché la sua mobi-
lita potrebbe paragonarsi a quella dei piti veloci venti, oppure da
dvaipa, perché non ha sangue in quanto non & corporea, come e
scritto nel libro che, con l'aiuto del Signore, ho composto sull’a-
nima’.

4. Forse come acqua essi ci avrebbero inghiottiti:

S. lanima nostra passo attraverso un torrente. Allo stesso modo sono
composti anche questi versetti. Infatti, se si legge cosi: Essendo il loro
animo adirato contro di noi, forse come acqua ci avrebbero inghiottiti, il pen-
siero & completo e non si presta a dubbi. Qui con acqua vuole che si
intenda gli iniqui popoli pagani che sembra abbiano occupato il

Gb 5,2.
2Cfr. Cass. an. 3.

52



cuore degli uomini con il loro culto degli idoli, come con una vera
inondazione. Questi desideravano sommergere i servi di Dio, quando
cercavano in ogni modo di condurre i cristiani al loro culto. Ma la
virtl divina, che tese la mano all’apostolo Pietro perché non fosse tra-
volto”, li liberd. Gli antichi dissero acqua, la materia dalla quale™ deri-
vano tutte le cose, perché credevano che tutto fosse stato procreato da
essa. Segue: L'anima nostra passo attraverso un torvente. 11 torrente &, come
gia abbiamo detto, un fiume improvvisamente gonfiato dalle piogge
invernali. Si sa che esso & impetuoso e fangoso, perché non scaturisce
da una pura sorgente, ma & sporcato dalle impurita della terra. Ad esso
giustamente & paragonato il torbido corso di questo secolo, che non
scorre da una fonte di veritd ma & alimentato dalla tempesta di tutti i
mali. Questo ¢ il torrente al quale bevve anche il Signore, del quale gia
¢ stato detto: Lungo il cammino si disseta al torrente e solleva alta la testa”.
Giustamente, dunque, si tramanda che Israele 1’abbia attraversato ed &
stato predetto che anche il suo capo abbia bevuto da li. Ma in tutto
questo c’¢ una sola e vera confessione: che noi siamo liberati da cosi
grandi pericoli solo mediante la misericordia del Signore.

Forse sarebbe passata Uanima nostra attraverso acqua intollerabile.
Dobbiamo cercare con cura perché questa parte del discorso, cioé I'av-
verbio forse, sia stata tante volte ripetuta, dal momento che ai fedeli
non ¢ lecito dubitare che noi non saremmo potuti passare attraverso i
pericoli del mondo se 7/ Signore non fosse stato in noi. Questo confessa la
vera Chiesa, questo la Chiesa cattolica. Avviene, tuttavia, che, quando
facciamo esperienza di un grave pericolo, una volta che siamo liberati
da una grandissima rovina, presi dal dubbio, diciamo: «Pensi che
siamo usciti?», poiché pensiamo di non esserne affatto usciti. Anche
altrove, infatti, in una situazione di certezza si pone: Se Ja tua legge non
Josse stato oggetto della mia meditazione, allora forse sarei perito nella mia
miseria’®. Anche il profeta Tobia dice: Convertitevi, o peccatori, e operate
la ginstizia davanti al Signore. Chi sa se vi voglia e vi usi misericordia”. B
altrove & scritto: Alzate piangendo i vostri occhi al cielo, forse il Signore
avra misericordia di noi e ci salvera™. Vedi come 'avverbio forse & collo-

Cfr. Mt 14,30-31.

7B’ intraducibile in italiano il gioco di parole tra agua (acqua) e @ qua (dalla quale).

”Sal 110 (109),7.

768al 119 (118),92.

Th 13,8.

"*L'indicazione di Gdt 7,18. 24, data da M. ADRIAEN e ripetuta da P.G. WALSH, non trova
riscontro nel testo della Valgasa.

53



cato in tanti luoghi dove non bisognerebbe affatto dubitare. Percio
noi giustamente diciamo che questo forse proprio della Scrittura non
¢ un’incertezza espressiva, ma una grande ed assoluta costanza della
fede, mentre 1'uso umano & solito porlo nelle cose dubbie e incerte.
Percid un tal modo di esprimersi non & mancanza di robustissima
fede, ma una grande esagerazione del pericolo. Perché, infatti, avreb-
bero dovuto dubitare che le loro anime sarebbero sfuggite all'acqua
intollerabile, quando essi stessi in precedenza avevano confessato: La
nostra anima passo attraverso un torvente? Ha aggiunto: Acqua intollera-
bile. Dice acqua intollerabile allo stesso modo in cui ha confessato di
aver tollerato. Non avrebbe potuto, infatti, sfuggire diversamente, se,
confortato dalla grazia di Dio, non avesse tollerato ogni cosa. Lacgua,
dunque, & detta inzollerabile, quando & pensata come nostra debolezza,
perché i gorghi dei peccati e la tempesta dei delitti non sono tollera-
bili quando sono affrontati senza la difesa del Signore. Al contrario
tutto diviene tollerabile, quando Dio abita nei suoi santi, perché
allora lerrore non s’insinua, la lussuria non trascina, la vana superbia
non prevale e la maligna suggestione dell’antico avversario non fa
alcuna preda.

6. Benedetto il Signore che non ci ha lasciati in preda ai loro denti. 1
santi confessori sono giunti alla seconda parte, nella quale rendono
grazie al Signore, perché non sono andati affatto in rovina in con-
fronto a cid che i nemici volevano, ché anzi coloro che avrebbero
voluto perderli si sono pentiti. Osserva come sia descritta la crudele
volontd dei nemici tanto da sembrare che essi, come bestie feroci,
azzannino gli innocenti. Questo & detto del diavolo: I/ vostro nemico, il
diavolo, come leone ruggente, va in giro, cercando chi divorare”.

7. L'anima nostra, come un passero, & stata liberata dal laccio dei caccia-
tori. I/ laccio si ¢ consumato e noi siamo stati liberat*. Dicono opportuna-
mente cid i santi, la cui anima, con la protezione del Signore, ¢ stata
salvata, sebbene il corpo sia afflitto. Il passero, infatti, come spesso
abbiamo detto, & l'uccello di gran lunga pili cauto: abita sui muri ed
evita con solerzia le insidie che gli si tendono; né si lascia facilmente
prendere anche se, com’® noto, & sempre sollecito a venire per pren-

N

dere Uesca. Il Jaccio dei cacciatori & qualsiasi lusinga di questo mondo,

1 Pt 5,8.

Nell’edizione di M. ADRIAEN questo versetto & diviso in due (7 e 8); ma poiché il versetto
seguente reca anch’esso il n. 8, bisogna propendere per un errore di stampa nella numera-
zione.

54



nella quale siamo presi allorquando & giudicata dolce, come & scritto
delle donne: L'occhio della meretrice é un laccio per il peccatore®'. Cosi biso-
gna pensare dell’avarizia, cosi della superbia, cosi degli altri vizi. Ma
considera perché abbiano aggiunto che i/ laccio 5i & consumato ed essi sono
stati liberati. Perché chi si affretta a caricare di un peso un altro, in
realta carica se stesso, come si legge: Chi scava una fossa per un altro vi
cadra dentro®. Nota, inoltre, come non dica che il laccio si sia rotto,
ma consumato. Noi, infatti, non diciamo consumata qualcosa di pelle o
di stoppa a meno che non si mostri che abbia la durezza di un
metallo; e qui il laccio & detto consumato per mostrare la forza della
passione e la potenza del liberatore. Dunque, giustamente affermano
di essere stati liberati essendosi 7/ laccio consumato, perché quelli che ten-
dono insidie sono ridotti all'impotenza quando non possono prendere
coloro che hanno tentato d’ingannare.

8. I/ nostro aiuto & nel nome del Signore che ha fatto cielo e terra. Danno
il motivo per cui quel laccio si & consumato: nessuna avversitd pud
prevalere su colui al quale la potenza di Dio offre il suo aiuto. Perché,
nella vostra follia, cercate di tendere insidie contro i servi di chi ha
fatto, come avete udito, il cielo e la terra con un suo cenno?
Annientare le vostre insidie & facile per colui che ha I'abitudine di
disperdere tutte le iniquita quando egli vuole.

Conclusione

Quanto magnificamente la beata devozione dei confessori & salita
nel quinto gradino, sicché godano coloro che, nel loro progredire
verso di esso, sono stati capaci di vincere, con l'aiuto di Dio, i sensi
del corpo. Ma l'umilta, che costituisce un rimedio per il genere
umano, garantisce che essi non cadano e non abbiano esitazione, per
la fragilita propria del corpo, a porre tutta la loro speranza nel Signore
non attribuendo a se stessi, con rovinosa presunzione, alcunché di
buono.

*Nei testi che abbiamo questa espressione non si trova: M. ADRIAEN, nell’app. delle fonti, a
proposito di questo Jocus si domanda: “Ubi?”.
82Eccli 27,29.

55



Commento al Salmo 124
Salmo dei gradini

Il Signore, sapendo che a causa dell’'umana debolezza difficilmente
si progredisce, ha costruito, per mezzo di alcuni gradini, questa via
della virtt, affinché il nostro desiderio tendesse con pill sicurezza alle
cose elevate, mentre le nostre orme s'imprimono in terra piana. Noi
calchiamo la parte superiore dei gradini in modo da non soffrire per
la salita scoscesa. E sebbene questa scala salutare sembri sia stata
costruita per un rimedio adeguato, tuttavia non abbiamo alcuna sicu-
rezza fermandoci, se li non siamo sostenuti dalla guida del Signore.
Questa ascesa, tuttavia, si fa con la mente, non con il corpo. Infatti,
noi saliamo questi gradini pit efficacemente se siamo seduti in un
solo luogo e stretti in una piccola cella che non se ci aggiriamo in
mezzo agli uomini; e percid il profeta grida che dobbiamo confidare
nel Signore per non affaticarci invano.

Divisione del Salmo

I profeta, salendo al gradino che ha il numero sei ritenuto perfetto
nella scienza dei numeri, dapprima incoraggia il popolo dei fedeli con
un’esortazione, dicendo che in nessun modo possono essere turbati
coloro che hanno posto la loro fiducia nella potenza del Signore e
dando ragione del motivo per cui non permette ai peccatori di avere
una sorte migliore di quella dei giusti; poi supplica che ai fedeli
giunga la prosperita ed ai malvagi la punizione.

Commento al Salmo

1. Quelli che confidano nel Signore sono come il monte Sion: non vacillera
in eterno chi abita in Gerusalemme. Generalmente il discorso del profeta
si rivolge a tutti, perché coloro che nel mondo sono stati costanti
nella vera religione e hanno posto la loro speranza nella difesa data dal
Signore rimangono su un saldo e valido fondamento, come Szon, monte
di Gerusalemme. Ma a questo punto bisogna indagare che cosa signi-
fichi il nome. Sion significa il “posto di guardia”; questo si adatta al
Pastore nostro Signore Gesu Cristo. Non si sarebbe potuto parago-
nare una cosa insignificante a tanta maestd, se non avesse avuto qual-
che significato degno di approvazione che troverai frequentemente

56



nelle Sacre Scritture. Anche altrove & detto: I monti esultarono come
arieti e le colline come agnelli di un gregge™ e cose simili a queste. Dunque
dell’vomo che confida nel Signore dice che, non vacillers in eterno come i
monte Sion, sebbene noi crediamo che anch’esso, come tutte le altre
cose, sara sconvolto alla fine del mondo. Ma quel Sion, cioé Cristo
Signore, che qui & designato con questa indicazione, non vacillera. E
considera perché prima abbia detto: Quelli che confidano e poi si
espresse al singolare: Non vacillera. L'ha fatto per mostrare la varia
unita del popolo cristiano. Ha aggiunto: Chi abita in Gerusalemme.
Poiché sappiamo che Gerusalemme fu completamente distrutta da
diversi popoli e frequentemente i suoi cittadini furono condotti
schiavi, come mai qui dice che i suoi abitanti non possono mai vacil-
lare? Ma anche qui dobbiamo intendere Gerusalemme come la patria
celeste. “Gerusalemme” significa “visione di pace”, dalla quale in nes-
sun modo pud vacillare chi ha meritato di essere posto sul suo fonda-
mento. Cosi per noi si apre la verita e il ragionamento rimarra saldo,
se diamo il significato adatto a tali nomi.

2. I monti sono intorno ad essa: il Signore ¢ intorno al suo popolo da ora e
per Peternita. In questo versetto si descrive la forma della terrena
Gerusalemme in modo tale che ci sia indicata meglio la patria celeste.
Quella Gerusalemme, infatti, sebbene si trovi anch’essa su un monte
e sia cinta da monti, & posta nel mezzo ed & circondata, come un’aia,
da alte vette. Questo modo di esprimersi in greco si chiama topothesia
e in latino positio loci. La parola monti, infatti, & posta in senso buono
e in senso cattivo, perché sembra che i monti in entrambi i casi supe-
rino la comune natura con la loro imponente altezza. E’ detta in senso
cattivo: Confido nel Signore; come potete dire all’anima mia: “Fuggi al
monte come un passero” ?*, mentre in senso buono: I monti portino pace al
Dpopolo e le colline giustizia®. Cosi anche qui monti designa gli uomini
santi che, in qualunque luogo siano, abitano la celeste Gerusalemme;
infatti, perché si pensi ai beati, ha aggiunto: I/ Signore ¢ intorno al suo
popolo. Bgli, infatti, cinge solo chi sa a lui fedele; lo cinge per dargli
I'aiuto di una protezione eterna e il cumulo di tutti gli onori. E’ pre-
sente, per la sua ineffabile natura, tutt’intero dappertutto, penetra
tutto, abbraccia tutto; a differenza delle creature, egli non si muove
da un luogo per essere in un altro. Pur abbracciando tutto, egli, come

Sal 114 (113),4.
8Sa] 11 (10),1.
#Sal 72 (71),3.

57



da tutti si riconosce, & presente nei buoni ed & lontano dai malvagi. E
cid noi dobbiamo capire e credere riguardo a tutta la Trinita.
Laggiunta da ora significa questo mondo, del quale il Signore dice: o
somo con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo®. Riferisce questo per
Veternita al tempo in cui apparira ai santi nella potentissima maesta
del suo splendore. Subito dopo si espone perché egli offra questa pro-
tezione.

3. I/ Signore non lascerd la verga degli empi sopra la sorte dei giusti, per-
ché i giusti non tendano le loro mani per compiere iniquita. La parola verga
significa il potere di compiere il bene e il male. In senso buono ¢
detto dello stesso Signore Salvatote: 1/ Signore mandera la verga del tuo
potere da Sion e tu dominerai in mezzo ai tuoi nemici®. Anche Mose rice-
vette la verga con la quale faceva numerosi prodigi®. In senso cattivo
si da anche a coloro che, zelanti nella malvagita, tormentano sempre
i fedeli. Anche i persecutori sono verga per i martiri, parimenti i
padroni iracondi lo sono per i loro servi, come lo furono il faraone,
Nabucodonosor e quanti altri regnarono con crudelissimo dispoti-
smo. Il Signore, perd, non permette che un tale iniquo potere imper-
versi liberamente a lungo, sicché i fedeli possono capire che ai superbi
& stato concesso cid solo per mettere alla prova la loro pazienza e per
brevissimo tempo. I servi di Dio, infatti, potrebbero forse rivolgere il
loro animo alla malvagita, se credessero che le persecuzioni durano a
lungo. La sorte dei giusti & 'eredita del Signore, cioe la religione cri-
stiana, sulla quale egli non permette che i crudeli tiranni si ergano
per molto, affinché non possano abbattere la Chiesa del Signore con
una lunghissima persecuzione. Dicendo: Non lascera, significa che,
anche se permette una tentazione temporanea, tuttavia questa non &
lasciata libera nel suo potere perché questo avra piuttosto una fine tri-
ste e una rovina degna di compianto.

4. Benefica, o Signore, i buoni e i vetti di cuore. Avendo confermato e
incoraggiato il popolo con la forza della fede, viene alla seconda parte,
nella quale brevemente invoca dal Signore quanto sa che egli fara:
beneficare i buoni e ricambiare ai malvagi cose degne di loro. Buon:
sono gli uomini, quando, ormai avanti nella grazia di Dio, abbiano
cominciato a desiderare e a compiere cid che loro si comanda.

Mt 28,20
Sal 110 (109),2.
#Cfr. Es 7,8 - 10,17.

58



Leggiamo, infatti: Nessuno ¢ buono, se non Dio s0lo®. Ma entrambe le
cose sono vere, entrambe perfette. Se ci abbandoniamo alle nostre
forze, senza dubbio siamo trovati malvagi; se, con l'aiuto della mise-
ricordia divina, ci preoccupiamo di essere obbedienti, allora siamo
certamente trovati buoni. Segue: E 7 retti di cuore. Sono retti di cuore
coloro che seguono il Signore e non cercano di andargli avanti, come
fu detto all’apostolo Pietro quando ragionava alla maniera degli
vomini: Lungi da me, satana®. Coloro, infatti, che vogliono prece-
derlo, non cessano di errare; coloro, invece, che desiderano seguirlo,
senza dubbio, sono trovati resti di cuore. A quelli che non hanno mal-
vagia volonta e percid non sanno separarsi dal Signore, il profeta
augura che capiti il bene.

5. Quelli che deviano per una via tortuosa, il Signore li accomuni a quelli
che operano iniquita: pace su Israele. Come per i buoni e i retti di cuore
ha chiesto che fossero beneficati, cosi ora dice che guell che deviano
possono essere condotti per una via tortuosa. In modo opportuno & stata
definita 'opera dell'iniquita obligatio (via tortuosa), perché ci lega con
le catene della malvagitd, sicché non possiamo essere liberi, dal
momento che siamo stretti da tali e tanti lacci. E nota che dice decli-
nantes, cioe “che non eseguono” i comandamenti del Signore. Con
pari condanna periscono coloro che cercano di evitare gli ordini del
principe e vogliono operare con malizia. E’ aggiunta anche una sicura
promessa: Pace su Israele. Certamente con questa pace si promettono
tutte le cose eccellenti che superano ogni intelligenza e che trascen-
dono tutti i desideri. Per concludere in breve un lungo discorso, que-
sta pace € lo stesso Salvatore Signore. Questa pace, perd, non 'avranno
in nessun modo coloro che rompono 'unitd e sono trovati avversari
del popolo cattolico.

Conclusione

Consideriamo come sia ben saldo questo gradino, sicché il profeta
ricorda i mali passati e afferma la superiorita del Signore in ogni cosa.
Prepara, infatti, un’ascesa a cose migliori chi riconosce che nelle cose
passate c’¢ stato sempre l'aiuto del Signore; infatti non sarebbe potuto
salire ancora, se avesse voluto avere qualche presunzione di sé. Percid
abbracciamo con tutto I'affetto dell’anima la regola salvifica, perché

»Mc 10,18
©Mc 8,33.

59



ci conceda di ascendere questi gradini colui che ci fece udire le sue
grandezze.

Commento al Salmo 125
Salmo dei gradini

Dopo che siamo stati schiavi di tutti i peccati, con quanta dolcezza
giunge la voce dei beati che ascendono alla celeste Gerusalemme, per
consolare con il devoto canto quelli che si sono posti nel difficile cam-
mino. Viaggio felicissimo, fatica fruttuosa, che giammai delude, se si
ha sempre nel cuore colui al quale si tende. Percid, ad essa volgiamo
lorecchio dell’anima ed applichiamo la purissima mente. Noi,
infatti, cogliamo qualcosa di quella beatitudine, se assorbiamo quel
sacro canto nell’intimo del cuore.

Divisione del Salmo

I santissimi uomini, liberati dalla divina misericordia, nella prima
parte del Salmo ringraziano di essere stati accolti, mentre erano molto
tristemente sottomessi ai peccati, in una grazia cosi grande da essere
giudicati, tra le genti, degni di lode. Nella seconda parte pregano che
la loro schiavitl si muti in gioia, aggiungendo quella mirabile e vera
espressione: Chi semina nel pianto, miete nella gioia®.

Commento al Salmo

1. Quando il Signore ricondusse i prigionieri di Sion, divenimmo come
consolati. Qui & evidente che & necessaria un’interpretazione spirituale.
Poiché si afferma che, ai tempi di Davide, Sion non aveva subito nes-
suna desolazione, resta da domandarci a quale schiavitli sembra allu-
dere questo versetto: certamente quella del diavolo cui il mondo era
tenuto soggetto. Quando, infatti, I'iniquitd degli idoli opprimeva la
Chiesa di Dio che allora era costituita da pochi, ci fu la schiavitl di
Sion. Questa si mutd in libertad, quando, con l'arrivo del Signore,
furono infrante le catene dell’inferno. Segue: Divenimmo come consolati,
perché quella che era stata una schiavitd, sebbene fosse stata allonta-

Vedi v. 5.

60



nata da noi con l'aiuto della divinitd, ci ha resi non completamente
sicuri, ma come consolati. La consolazione certa & Ii dove si dovra com-
piere la promessa. Abbiamo, tuttavia, tra le incertezze del mondo una
grandissima consolazione, quando noi crediamo che mantenga i suoi
doni colui che noi sappiamo ci ha dato una salvezza gratuita.

2. Allora la nostra bocca si apri alla gioia e la nostra lingua all’esul-
tanza. Certamente allora, quando 'avvento del Signore Salvatore
(come gia & stato detto) mutd la nostra schiavitii in gioia, i nostri vizi
in virtl, la nostra ignoranza in conoscenza delle cose divine, la morte
in vita eterna, sicché giustamente /z bocca 5i apri alla gioia e la lingua
all’esultanza, per coloro ai quali si offrivano tali cose per dono del
Signore. Ma bocca significa il mistero del cuore qui dove, per la prima
volta, le gioie seminate crescono e, per mezzo della lingua, erompono
in una messe di parole. Sempre della bocca si dice: Gustate e vedete
quanto & dolce il Signore. Essa, anche con le labbra chiuse, grida al
Signore e la voce di un cuore compunto si ode efficacemente anche se
la bocca & muta. Allora diranno tra le genti: il S ignore ha fatto grand; cose
con loro. Di certo & una lode sicura quella che proclamano i nemici ed
ha un grande peso di verita la buona testimonianza data da coluj del
quale si ha la prova che ha pensato diversamente. Esamina pil atten-
tamente: non dice “le genti”, ma #ra le genti. All’avvento del Signore,
infatti, non tutte le genti credettero; ma tra le genti c’erano alcuni
che, pentiti, avrebbero potuto dire tali cose. Dunque vedendo che la
religione fioriva nel popolo cristiano, quanti comprendevano profes-
sarono che realmente il Signore era con coloro che, cercando una retta
coscienza, non desideravano per nulla essere contaminati da alcuna
superstizione. Poiché credevano che essi operavano virtuosamente,
dicevano: «Il Signore ha deciso di fare grandi cose con loro» ricono-
scevano, infatti, che le richieste erano esaudite per le loro preghiere.

3. 11 Signore ha fatro grandi cose con noi: ci ha fatti Dpieni di gioia.
Affinché i precedenti discorsi dei gentili non lasciassero nel dubbio,
ora ne confermano le parole, adattandole alla loro persona. Il Signore
faceva cose grandi con loro, quando si degnava di ascoltarli con bene-
volenza. Nota, poi, il senso della espressione 7/ Signore ha Jatto grandi
cose con noi, cioe ha deciso, con il dono delle sue virtd, di mostrarci
grandi alle genti. Sappiamo che questo modo di esprimersi bisogna
intenderlo come proprio della Sacra Scrittura. Segue: Ci ba Jatti pien:

»Sal 34 (33),9.

61



di givia, ciot di una grazia cosi grande. Era certamente grande la gioia
quando coloro che erano stati liberati da una pessima schiavitl si
vedevano amati in modo particolare. Questa figura retorica & detta
diatyposis, cioe descrizione dell’atteggiamento; € noi diciamo che que-
st’atteggiamento dell’anima o del corpo ¢ una costante e assoluta per-
fezione.

4. Muta, o Signore, la nostra schiaviti, come un torrente allo scirocco.
Dopo aver predicato la redenzione dell’avvento del Signore, i popoli
fedeli vengono alla seconda parte, invocando che siano rimessi, ancora
una volta, i loro peccati. E’ stato, infatti, scritto: 11 giusto all’inizio del
suo discorso & accusatore di se stesso®. B ancora: Per essere giustificato, di’ tu
per prima cosa le tue iniquita®. Giustamente, dunque, hanno gioito
della generale remissione dei peccati e pregano che sia loro accordato
il perdono. Segue un bel paragone: Come un torrente allo scirocco. Lo sci-
rocco & un vento caldo che con la forza del suo vapore scioglie i
ghiacci e fa correre il torrente con il suo soffio ardente; allo stesso
modo i delitti stretti dal gelo della morte, poiché non hanno in sé la
vita, si sciolgono al calore della misericordia celeste e scendono velo-
cemente come un torrente impetuoso. Ma affinché la pienezza del
significato ci possa essere nota, bisogna dire: Muta, o Signore, la nostra
schiavita, come un torvente allo scivocco si cambia in acqua.

S. Chi semina nel pianto, micterd nella gioia. Dall'insegnamento
dell’ Apostolo apprendiamo che in questo mondo ci sono due semine.
Egli, infatti, dice: Chi semina nella carne, dalla carne mieterd corruzione e
chi semina nello spirito, dallo spirito mieterd vita eterna®. La semina spiri-
tuale & sempre nelle lacrime, perché, sebbene, con 'aiuto di Dio, ope-
rino virtuosamente, i fedeli o piangono i peccati passati o temono di
incorrere in colpe future. Cosi di loro & stato detto: Beati coloro che
piangono, perché saranno consolari®. Questi tali che seminano nel pianto,
percid, ottengono le gioie della futura promessa. Ad essi il profeta
Osea dice: Piantate per voi secondo giustizia e mieterete bonta”. La loro
semina consiste nel chiedere pace, sostenere tutto con amore di carita,
domare il corpo con digiuni, rinnovarsi con elemosine e pieta e con
tutto cid che pud riguardare la disciplina dei fedeli. Al contrario
quelli che sono bramosi di cose temporali e desiderosi delle cose vane

%Prov 18,17.
%[s 43,26.
%Gal 6,8.
%Mt 5,4.
90s 10,12.

62



del mondo, seminano con letizia quando commettono adulteri,
amano l'avarizia, vanno in cerca di banchetti raffinati, coltivano I'i-
dolatria e tutti gli altri peccati che si commettono per suggerimento
del diavolo. Ma nel giorno del giudizio, con tristezza e pianto, miete-
ranno le loro opete di cui & stato scritto: L saranno Dpianto e stridore di
dent7*®. Cosi in un solo versetto sono dichiarati il premio per le buone
azioni e la pena per le cattive. Questa figura & detta antistathmisis ciod
compensazione, quando chi vive in modo retto o malvagio riceve cose
adeguate alle sue azioni.

6. Nell'andare piangevano, inviando la loro semenza, Nel tornare torne-
ranno con ginbilo, portando i loro covoni. Sebbene sembri che anche que-
sto versetto riguardi le opere buone in generale, tuttavia si riconosce
che (come gia anche altri hanno ritenuto) esso ricordi soprattutto le
elemosine. Percid & stato scritto: Come Facqua spegne il Juoco, cosi Pelemo-
sina estingue i peccats”. Quando dice nell’andare, si indica il progresso di
una vita santissima, alla quale si accede sempre se si cammina bene.
Piangevano, dunque, quando vedevano i poveri denudati, congelati
per il freddo, consunti dalla crudele povertd, sicché sentivano com-
passione nel loro cuore prima che la loro mano generosamente offrisse
qualcosa. Segue: Inviands la loro semenza. 11 vocabolo inviando significa
“mandando prima” in quel secolo dove le nostre azioni giungono
prima che noi possiamo andarci, come & stato scritto: Accumulatevi
vesori in cielo, dove né ruggine né tignola consumano e dove i ladyi non scassi-
nano e non rubano'®. Non & vana I'aggiunta di loro, significando che noi
dobbiamo fare le elemosine con cid che viene dalla nostra fatica e non
con quello che viene dalle rapine. E’ misericordia, infatti, quella della
quale un altro non geme e della quale nessuno si allontana rattristato,
perché bisogna offrire alla maesta divina cid che si puo santamente
ricercare. Quando, infatti, il Signore ci chiede qualcosa, considera tu
se possiamo offrirgliela, qualora essa provenga da malvagita. Ha
aggiunto: Nel tornare torneranno con giubilo portando i loro covoni. Coloro
per i quali & gia preparata la misericordia divina sono quelli che 7e/
tornare torneranno con giubilo: essi agiscono qui cosi come prescrivono i
comandamenti celesti. Ma coloro che qui si sono macchiati di azioni
molto inique nel tornare non torneranno con giubilo. Il tornare,
infatti, & comune a tutti; ma pervenire al gaudio & proprio dei beati.

Mt 8,12 e passim.
#Eccli 3,33.
Mt 6,20.

63



Si dice che queste due espressioni sono affini, perché derivano da
parole della stessa radice. E poiché sopra ¢ stato detto che ciascuno
miete la propria opera, proseguono nella medesima metafora con una
verace sentenza. Hanno aggiunto: portando i loro covoni. 1 mietitori,
infatti, terminata l'opera, portano, nel grembo, all’aia le spighe che
essi hanno legato a mucchi nel campo. Allo stesso modo i beati por-
tano all’aia del Signore azioni ricche di molto frutto. Ma felice quel
grembo che & caricato del peso del grano, affinché la leggerezza degli
steli non deluda i desideri del mietitore; questi, infatti, comprende-
rebbe I'inutilita della propria fatica allorquando ormai non & molto
importante agire.

Conclusione

Quanto bene questo settimo Salmo dei gradini ci ha profetato la
prima venuta del Signore secondo la forma propria del Vecchio
Testamento, e predetto la necessita di dare ai popoli la salvifica leti-
zia, in modo che nei successivi ci fosse il gruppo degli otto Salmi che,
come ho gia detto, riguarda la risurrezione del Signore. Il successivo
titolo, infatti, illustra questa distinzione, giacché in esso & scritto
Cantico dei gradini, di Salomone. “Salomone” significa “pacifico” e que-
sto nome & quanto mai attinente a Cristo Signore che ha riconciliato
a Dio il mondo e ha detto: Vi do la mia pace, vi lascio la mia pace’™.
Infine si mostra che questo Salmo rivela non una futura profezia, ma
proprio il frutto del ventre, affinché sia evidente per tucti che nel
Salmo 71, se si considerano le decadi di tutta I'opera salmica, sono
contenuti indizi del Vecchio e del Nuovo Testamento che qui sono
stati presentati al singolare.

Commento al Salmo 126
Salmo dei gradini, di Salomone

Abbiamo gia detto che non & vana I'aggiunta, anche nel titolo, del
nome di Salomone, il cui significato in lingua latina corrisponde a
“pacifico”. Questo vocabolo non potrebbe adattarsi a nessuno meglio
che a colui che ha unito insieme, per farne uno solo, il popolo circon-

Gy 14,27.

64



ciso e quello incirconciso e, come pietra angolare, con la forza della
stabilita, ha reso salde le pareti che convergevano a lui da diverse
parti. Di lui I'Apostolo dice: Egli ¢, infatti, la nostra Dpace, colui che ha
fatto di due un popolo solo*. Si aggiunga ancora che esso & l'ottavo tra i
Salmi dei gradini e che questo numero riguarda la resurrezione di
Cristo Signore della quale parlerd per tutto il componimento. Esso
indica il Nuovo Testamento a cui si riferiscono i misteri predetti.
Nota, inoltre, che qui e nel Salmo 71 il nome di Salomone, com’s evi-
dente, sta scritto per distinguere i due Testamenti, affinché si ricono-
sca che entrambi concordano fra loro.

Divisione del Salmo

Il profeta & esultante perché, pieno di Spirito Santo, aveva previsto
la grazia del Nuovo Testamento. Affinché la rovinosa presunzione
non arrecasse, da un cosi grande dono, danno a lui o agli altri, all’ini-
zio ha esortato i santissimi uomini a non cercare di attribuire alle pro-
prie forze alcun bene, dal momento che tutto & in potere di Dio, e a
non voler precorrere il tempo che, come ognuno comprende, & dispo-
sto dalla volonta del Signore. Successivamente parla dello stesso
Signore Gesu Cristo e dei suoi apostoli o piuttosto di tutti quelli che
adempiono i suoi comandamenti.

Commento al Salmo

1. Se il Signore non costruisce la casa, invano vi faticano i costruttori. B’
evidente che il salmista parla di alcuni costruttori. Non bisogna,
pero, credere che cio sia stato detto di quelli che costruiscono strut-
ture di pietra e dei lapicidi, ma piuttosto si deve pensare a quelli che
fanno a gara per edificare ciascun cristiano con la verita della fede.
Sono essi, infatti, le case per le quali I’Apostolo dice: Voi, infatti, siete
vempio di Dio e lo spirito di Dio abita in v0i*®. Ma se questi uomini fanno
a gara per edificare con le loro forze, & evidente che essi faticano
invano a meno che la grazia di Dio non conceda loro il sentimento di
una verissima fede, come anche I’Apostolo dice: N¢ chi pianta né chi
irriga & qualcosa, ma Dio che fa crescere™. Dobbiamo, dunque, impie-

102Ef 2. 14.
1] Cor 3,16.; 2 Cor 6,16.
1 Cor 3,7.

65



gare il nostro zelo a fare queste cose, ma in modo tale da credere che &
il Signore a portarle a compimento, affinché non sembri che noi,
ingannati da vane presunzioni, trascuriamo il creatore e perfezionatore
dell’universo, per andare incontro alla nostra rovina. Ricordiamoci che
questo e il seguente versetto sono stati detti secondo la prova chiamata
2 necessario. La costruzione ha necessita del Signore senza del quale
niente di buono & portato alla vetta della perfezione.

Se i1 Signore non custodisce la citta, invano veglieranno i suoi custods. Passa
dalla casa alla cited, affinché nei singoli non subentri la detestabile
superbia e nella santa Chiesa non prenda il sopravvento la rovinosa pre-
sunzione. Con citza del Signore s'intende la Gerusalemme celeste, una
parte della quale & ancora pellegrina sulla terra e i vescovi fanno ogni
sforzo per vigilare su di essa e custodire, con cura insonne, il gregge
Joro affidato. Ad essi si dice la stessa cosa: che non si lascino sollecitare
da cattivi pensieri e non credano che le veglie umane abbiano la meglio
su qualcosa. Solo la divinita, infatti, puo allontanare i pericoli di un
assalto. Comprendiamo quanto sia imprudente e quanto iniqua la pre-
sunzione pelagiana, al punto che molte volte lo Spirito Santo decise di
dire contro di essa cid che essa non tollerd di udire.

2. E’ cosa vana per voi alzarvi prima della luce: alzatevi dopo esservi
seduti. Parla ancora ai dottori, per correggere pill efficacemente 1
popoli, quando questi vedono che prima sono stati ammoniti i mae-
stri. Si dice, infatti: E’ cosa vana per voi alzarvi prima della luce.
Ovviamente si alza prima della luce colui che desidera meritare la bea-
titudine gia in questo secolo, perché la vera luce, cioe Cristo Signore,
soffri qui molti dolori e si degnd di giungere, per la nostra salvezza,
fino al patibolo della croce. Cid € stato dimostrato con un bellissimo
paragone. Infatti colui che si alza prima della luce, cammina ancora
nelle tenebre e non riesce a portare a termine il suo cammino per l'o-
scurith della notte; cosi sono coloro che qui cercano di vivere in tran-
quillita, prima di conseguire le gioie della resurrezione. Per loro si
dice: Alzatevi dopo esservi seduti, cio¢ prima sostenete I'umiliazione e,
dopo essere saliti, cercate il premio della gioia. Qui sedersi significa
umilta, non onore. Il successivo versetto dimostra che bisogna in ogni
caso intendere la cosa in questo modo. Lo dimostriamo con chiari
esempi del nostro Signore. Sedette quando disse: L'anima mia ¢ triste
fino alla morte'™; si alzd quando affermd: Mi & stato dato ogni potere in

105M¢ 26,38; Mc 14,32.

66



cielo e in terra'. Lespressione prima della luce si legge anche in senso
buono, come disse Geremia: Vi ho parlato prima della luce, ma voi non
mi aveve udito. Ho mandato a voi tutti i miei servi profeti prima della luce,
per dirvi: “Ciascuno di voi si allontani dalla sua via maligna”. Ma se tu
aguzzi I'acume della mente, entrambi parlano di Cristo, sebbene sem-
bri che siano in contrasto fra loro. Questo Salmo afferma che non
bisogna presumere nessuna gioia prima della luce, ciod prima della
seconda venuta del Signore. Geremia, invece, esorta i popoli ad allon-
tanarsi dalla malvagita prima della luce, cioé della prima venuta di
Cristo, affinché non abbiano a trovarsi in tortuosi sentieri. Cosi
entrambi i profeti toccarono 1'argomento dell’'una e dell’altra venuta
del Signore.

Voi che mangiate il pane di dolore, quando il Signore dari sonno ai suoi
diletti. Bgli ha indicato coloro ai quali aveva detto: E’ cosz vana per voi
alzarvi prima della luce, dal momento che, secondo la sua testimo-
nianza, mangiano pane di dolore i cristiani perfetti dei quali un altro
Salmo dice: Le mie lacrime furono pane giorno e notte'®; e altrove: Ci
nutrivai con pane di lacrime e ci darai da beve lacrime in abbondanza'®, Per
essi € proprio il dolore ad essere pane, quando si ristorano dall’affli-
zione e si consolano delle tristezze del mondo. Il pane, infatti, & il
nutrimento che consiste nella purezza dei fedeli, quando ritengono
che i dolori sono dati loro non per la morte, ma per la salvezza. Segue
I'indicazione nel tempo in cui devono alzarsi coloro ai quali prima era
stato comandato di sedersi; cioé quando i fedeli per i quali la morte &
un sonno e un riposo senza preoccupazioni sono accolti nella pace.
Sono, infatti, diletti di Dio coloro che lo cercano con la massima
carita. Ma quante cose siano concesse loro si pud comprendere dal
fatto che hanno ricevuto un tale nome. Colui, infatti, che & chiamato
diletto di Dio, & arricchito di una prosperita senza dubbio eterna.

3. Ecco leredita del Signore, i figli; la sua grazia, il frutto del ventre. 11
profeta, per mostrare che le cose dette prima riguardano i fedeli di
Cristo, viene al secondo modo in cui egli mostra proprio Cristo
Signore. Dice, infatti: Ecco Veredita del Signore, ciot i figli della Chiesa
generati da acqua e Spirito Santo, che si sa sono leredita del Signore.
Chi siano questi figli, & esposto subito dopo: La sua grazia, il frutto del

1Mt 28,18.

Ger 7,13. 25.

10889] 42-43 (41-42),4.
1Sal 80 (79),6.

67



ventre. Di questo frutto del ventre, ciot del parto dell’utero verginale, &
grazia tutta la sua eredita che, alla sua risurrezione, &€ mandata a pos-
sedere i cieli e godra un’eterna felicita con il Signore. B’ detta grazia
quella resa all'umanita, della quale il Salmo 2 dice: Chiedimi e ti daro
in eredita tutte le genti™®. B 1'Apostolo, dopo altre cose, dice: Per questo
Dio I'ha esaltato e gli ha dato il nome che & al di sopra ogni altro nome'.
Del resto la sua divinita non ha ricevuto nulla per cui crescere € ha
portato al mondo la possibilita di evitare il pericolo di morte. Cosi,
infatti, lo diciamo popolo di conquista e confessiamo che le anime dei
convertiti sono un vantaggio, sicché si pud dire che riceviamo la gra-
zia allo stesso modo in cui attestiamo talvolta d’averla guadagnata.
Queste cose, infatti, e altre simili a queste sono accolte conveniente-
mente da quella natura per la quale soffri.

4. Come le frecce nella mano di un eroe, cosi i figli dei ricercatori. La frec-
cia & un’arma che giunge velocemente al bersaglio e vola in linea asso-
lutamente retta. Essa, quando & scagliata dalla mano di un erce con
grande velocita corre e colpisce il bersaglio. Colui che mira non ¢ erve,
se sbaglia la direzione della freccia. Percid & stato aggiunto dalla mano
di un eroe, affinché tu non dubitassi dell’effetto e non avessi dubbi
sulla velocita. Ad esse sono paragonati opportunamente gli apostoli,
perché, inviati dalla mano di un eroe, cio¢ del Signore Salvatore, furono
rapidamente guidati al bersaglio ed eseguirono fedelmente i suoi
comandamenti. E perché tu intenda cid rettamente, segue: Cos? anche
i figli dei ricercatori. Chiamiamo a buon diritto ricercatori i profeti che,
cercando l'intimita di Dio, profetarono ai popoli stupendi miracoli.
“Ricercare”, infatti, significa “indagare qualcosa che & nascosto” e
renderlo manifesto; e non c’@ dubbio che cid accadde a coloro che, per
la loro vita degna di lode, meritarono di essere ripieni della verita
della santa luce. I figli di costoro sono, giustamente, detti apostoli, e
coloro che credettero alla loro predicazione furono, in certo qual
modo, generati dalla loro fede. Il beato Paolo, infatti, attesta in modo
assoluto che dalla dottrina deriva una certa generazione, dicendo:
Figlioli miei che io di nuovo partorisco, finché non sia formato Cristo in
v0i''%; e altrove: Infatti vi ho generato per mezzo del vangelo in Cristo
Gesa'®,

108a] 2,8.
1Ej] 2.9,
12Gal 4,19.
131 Cor 4,15.

68"



5. Beato I'uomo che ha riempito di esse il suo desiderio. 1 tigli dei ricer-
catori, cioé gli apostoli, desiderarono che il popolo cristiano servisse,
nella fede, il Signore. Percio li chiama beati, perché la loro fatica rea-
lizzd 1 gloriosi propositi, o meglio perché essi vollero entrare in frecta
negli atri del Signore, come @ stato gia detto nel Salmo 41: Come una
cerva anela ai corsi d'acqua, cosi Uanima mia anels a te, 0 Dio'. Cosi
anche I'’Apostolo era ardente dello stesso desiderio, quando diceva:
Desidero essere sciolto dal corpo e rimanere in Cristo™. Percid sono tre e
quattro volte beati coloro che meritarono di realizzare tali loto pro-
positi. Questo desiderio, tuttavia, non si porta a compimento con una
sollecitudine umana; ma & colui che ne concede il compimento a sti-
molare un tale proposito.

Non saranno confusi, quando parleranno ai loro nemici sulla porta.
Anche cio riguarda i figli dei ricercatori, che con le loro sante predi-
che hanno riempito i confini del mondo. Certo portz della cicta di
Gerusalemme & Cristo Signore, come egli stesso dice: In sono lz
porta"®. In essa, infatti, parla colui che predica rettamente del Signore
Salvatore, affinché coloro che entrano per mezzo del suo battesimo e
della penitenza abbiano il regno dei cieli. Ma bisogna indagare per-
ché per i predicatori sia stato scelto un tale luogo: perché chi non
crede esca e chi accoglie entri (per tale luogo, dunque, il santo predi-
catore fa uscire gli increduli e consente ai fedeli di entrare) oppure
perché appartiene a tutti quella voce che parla sulla porta in quanto &
sempre ascoltata dai passanti.

Conclusione

Come felicemente sale verso I’alto, fino al vero Sole, quasi fosse un
novello Elia, non portato da un carro di fuoco, ma elevato dai gradi
della virtii, né agitando ’aria con il movimento del corpo, ma ascen-
dendo la santa vetta con I'animo! Gloria al Signore Salvatore, che
mostrd diversi miracoli nei suoi servi. Il suo corpo mortale attraversd
I'aria, mentre il profeta sali al cielo senza lasciare la terra. Noi, che
siamo oppressi dalla fragilita della carne, preghiamo perché ci porti
con le penne della sua misericordia. Tutto & facile per lui, se si crede
che possa compiere qualcosa di buono. Con cura, dunque, scrutiamo

14Sal 42-43 (41-42),2.
"WEil 1,23.
Gy 10,9.

69



le Sacre Scritture: sfogliamo i libri del Nuovo e del Vecchio
Testamento, se vogliamo essere figli dei ricercatori. Allora troviamo il
Signore, se meritiamo di ricercare veramente queste Cose.

Commento al Salmo 127
Salmo dei gradini

Quanto sia magnifico il nono gradino lo manifesta lo stesso
numero che, essendo una triplicazione del tre, ci mostra la santa
altezza della Trinita. Leggendo, perd, inizio della sapienza il timore di
Dio'V, bisogna domandarsi perché in questo luogo il profeta abbia
ritenuto di doverlo ricordare. Due sono i timori che rattristano il
nostro cuore. Uno & umano e per esso temiamo o di patire i pericoli
nella carne o di perdere i beni del mondo (si sa che esso ¢ temporaneo;
noi, infatti, solo finché viviamo in questo mondo, nutriamo tale
timore). Laltro & quello di Dio: esso cresce sempre con noi attraverso
tutti i progressi che abbiamo nella vita terrena. Quando il timore di
questo secolo & abbandonato insieme con il mondo nel primo gra-
dino, quello di Dio rimane sempre con noi ed & assunto in ogni ascesa
come compagno fedelissimo. Cos, infatti, & stato gia detto nel Salmo
118: Fa’ fremere del tuo timore la mia carne; ho avuto timore a causa dei tuoi
giudizi"®. Giustamente, dunque, in tale gradino e dovunque, si
comanda che il timore di Dio sia in noi, e noi lo approviamo come
custode necessario.

Divisione del Salmo

Nella prima parte il profeta sotto alcune allusioni enumera i beni
di coloro che temono Dio, per accendere con il calore del premio cele-
ste Panimo dei devoti. Nella seconda li benedice affinché essi accol-
gano i gaudi eterni e nessuno abbia paura di questo dolcissimo
timore.

Commento al Salmo

1. Beati tutti quelli che temono il Signore e camminano nelle sue vie.

WEccli 1,12. Sal 111 (110), 10; Pr 1,7; 9,105 15,335 Gb 28,28.
158a] 119 (118),120.

70



Nella sua prima espressione ha separato il timore del Signore da
quello di questo mondo. Dicendo, infatti, beati tusti quelli che temono il
Signore, mostra che non sono beati coloro che, con animo preoccupato,
temono i pericoli di questo mondo che consistono nella perdita delle
cose temporali. Queste rendono miseri gli uomini, poiché li tormen-
tano con una vana paura; non hanno in sé progresso, ma regresso; non
conoscono ascesa, ma rovina. Al contrario il timore di Dio discende
dall'amore, nasce dalla carit3, & generato dalla dolcezza. Questo
timore devoto consola colui che teme, solleva I'afflitto e non sa cosa
sia essere senza gioia, a meno che non deponga tale frutto. Di esso &
stato scritto: Venite, figli, ascoltatemi, v'insegnero il timore del Signore".
Quanto giova il timore che & insegnato ai figli! Che istruzione &
quella data con dolci affetti! Altrove di esso si prescrive: E ora, Israele,
che cosa ti chiede il Signore tuo Dio, se non che tu tema il Signore tuo Dio con
tutto il tuo cuore, cammini per tutte le sue vie, lo ami e custodisca i suoi
comandamenti con tutto il tuo cuore e tutta la tua anima perché tu ne abbia
bene?'*. Di esso & stato detto anche: I/ timore del Signore & puro, dura per
sempre'™’. Ma forse affinché non si credesse che bisogna temere il
Signore solo quando tuona, lampeggia, scuote con il terremoto le
terre e minaccia morte ai malvagi, ha aggiunto: Quelli che camminano
nelle sue vie, affinché non solo ci asteniamo dalle malvagie azioni, ma
anche abbiamo la prova di camminare nella rettissima fede. Temono il
Signore coloro che camminano nelle sue vie e con mente devota ne osser-
vano i comandamenti. Ma vediamo perché in alcuni casi si pone “via”
al singolare e in altri al plurale com’? stato fatto qui. Quando Cristo
Signore parla di sé, si chiama iz, come in quel famoso passo: Io sono
la via, la verita e la vita'?; e ancora: Nessuno puo venire al Padye se non
per mezzo di me™®. Quando, invece, parla di molte vie, allude agli apo-
stoli e ai profeti, per mezzo dei quali si giunge all’'unica via, cio¢ al
Signore Salvatore. Geremia attesta entrambe le cose, dicendo:
Fermatevi sulle vie del Signore ¢ informatevi sugli eterni sentieri di Dio,
vedete quale sia la via buona ¢ camminate in essa®. Gia anche in altro
luogo abbiamo ricordato che bisogna intendere in questo modo.

11582l 34 (33),12
120Deut 10,12.
1218a] 19 (18),10.
2Gy 14,6
21hid.

2Ger 6,16.

71



2. Mangerai le fatiche dei tuoi frutti: tu sei beato e avrai ogni bene. In
questo e nei due versetti seguenti enumera i beni di coloro che
temono Dio. Bisogna considerare perché sopra abbia posto beati al
plurale ed ora mangerai al singolare. Quest’uso, quello di riportare al
singolare cid che sembra essere stato posto al plurale, & proprio della
Sacra Scrittura: la madre Chiesa (come spesso & stato detto), sebbene
abbia in sé numerosi beati, tuttavia s’allieta per la sua santa unita.
Vediamo inoltre che cosa significhi faziche dei tuoi frusti, dal momento
che, senza dubbio, non sono le fatiche a nascere dai frutti, ma i frutti
dalle fatiche. Senonché con fatiche egli volle significare le opere buone
compiute in questo mondo, in maniera da concedere, nella ricom-
pensa futura, il dolce banchetto. Mangiare significa rifocillarsi con
qualche cibo e godere della sazieta. Queste fatiche, dunque, che sono
quelle delle opere buone, si riceveranno nella resurrezione, quando si
udrd: Venite benedesti del Padre mio, ricevete il vegno che vi é stato preparato
dall’inizio del mondo™. Benedetto cibo che non viene digerito dal ven-
tre ma & conservato per un’incorruttibile eternita! Un altro Salmo,
dicendo: Gustate e vedete quanto & dolce il Signore, mostra che anche le
anime hanno un loro cibo. E perché non si credesse che questo cibo
fosse carnale, ha aggiunto: Tu sei beato. Nessuno, infatti, diventa beato
per un cibo di carne; ma lo diventa solo colui che si sazia di doni spi-
rituali. E affinché non si pensasse che questo beato possedesse un
frutto mediocre, ha fatto seguire: E avrai ogni bene. Dove c’¢ bene,
tutti i beni affluiscono e conducono alla gioia della dolcezza. Significa
quei premi che occhio non vide, né orecchio udi, né mai entrarono in cuore di
uomo e che Dio ha preparato per coloro che lo amano'.

3. Tua moglie come vite feconda ai lati della tua casa. 1 tuoi figli come
virgulti d'ulivo intorno alla tua mensa. Anche qui bisogna evitare di
intendere alla lettera. Vedendo, infatti, che la maggior parte degli
uomini santissimi non hanno né mogli né figli mentre gli scellerati
possiedono tutto cid, in che modo applicherai a questo tipo di beati-
tudine quelle cose che tu sai per lo pi sottratte ai buoni e concesse
piuttosto ai malvagi? Il vocabolo moglie & stato detto nel senso di
“sorella”; percid in questo passo dobbiamo intendere moglie nel signi-
ficato di “sapienza dell'uomo beato”. Cosi, infatti, dice Salomone: Chi

Mt 25,34.
1268a] 34 (33),9.
1271 Cor 2,9.

T2



vorra condurre come sua sposa la sapienza'® e altrove: Amala ed essa 17
abbraccera; circondala ed essa ti salvers™. la sapienza, dunque, & la
maoglze del giusto; essa abbraccia il marito con un casto abbraccio. La
vite & la madre dell’uva che, profondendo dolci vini, ricrea il nostro
cuore; cosi questa moglie, ciog la sapienza, portando frutti giocondi,
ci rende lieti con la sua attraente dolcezza. Nostra cusz & glustamente
detto il nostro pensiero, quando, immersi in esso, noi vi dimoriamo
come in una casa. Le sue pareti sono i due testamenti, dove la nostra
mente, se & santa, si rafforza come se fosse protetta da alcuni baluardi.
Segue: I tuoi figli come virgulti d'ulivo intorno alla tua mensa, Coloro che
sono nati dalla moglie che & la sapienza, sono giustamente detti figli
e non figlie. La forza della mente per lo pit1 & indicata con il maschile,
perché l'indicazione di questo abbraccia entrambi j generi, come
anche altrove dice: Beato ['nomo che teme il Signore"® (infatti, non solo &
beato I'uomo che teme il Signore, ma anche & beata la donna che teme
il Signore). Essi, dunque, stanno attorno alla mensa spirituale, cioé
all’altare del Signore, quando si saziano del pane celeste. Percid &
stato detto #ua, affinché fosse pili manifesto I'onore del pontefice.
Diciamo, infatti, di esso: “E’ a capo della sua Chiesa. Ritorna alla tua
Chiesa”. E’ noto che questa parola & nell’uso di tuti. Bisogna esami-
nare anche il fatto che abbia preferito paragonare i figli dei beati ai
virgulti d’ulivo. Questi, infatti, sono abbastanza verdi, piuttosto forti
e molto resistenti da ogni parte, inoltre producono in abbondanza un
frutto con il quale si condisce il cibo, si accende la lucerna e si di sol-
lievo al corpo quando & stanco. Non si pensi che sia stato inopportuno
I'accostamento dell’z/ivo e della vite per mezzo di questi paragoni. Nel
Vangelo, infatti, si legge che colui che era stato ferito dai briganti fu
curato versandogli vino ed olio'. Inoltre, questi due prodotti offrono
alla nostra vita mistiche difese, perché nel vino & raffigurata 1'auste-
ritd della giustizia, nell’'olio la dolcezza della misericordia, e perché
I'uno pud guardare al Vecchio Testamento, altro al Nuovo. Ha para-
gonato la vite alla moglie e gli #/ivi ai figli, ed & noto che, quanto alla
figura, si tratta di una parabola, perché ha paragonato cose, rispetto al
genere, dissimili fra loro.

4. Ecco, cos? sara benedetto ogni womo che teme il Signore. E’ seguita la

8ap 8,2. La citazione non & testuale.
2Prov 4,6.

298al 112 (111),1.

ICfr. Lc 10,34.

73



perfetta fine di quell'uomo beato che teme il Signore. Quando,
infatti, dice: Cos? sard benedetto, vuole dire (com’@ noto da quanto
esposto sopra) che cosi merita di essere benedetto colui che teme il
suo creatore, cessa di paventare le cose inutili ed & pieno del santo
timore di Dio. Osserva l'ordine delle espressioni. Prima, infatti, dice:
Ecco, cosi sara benedetto ogni uomo; pot, affinché gli insolenti e gli stolti
non si arrogassero questa benedizione, ha aggiunto: Che teme il Signore.

5. Ti benedica il Signore da Sion! Possa tu vedere la prosperita di
Gerusalemme per tutti i giorni della tua vita. E’ giunto alla seconda
parte, dove chiede che siano benedetti, per la loro fede, coloro che, nel
timore del Signore, ardono per ogni buona inclinazione. Cosi cono-
sceremo quanto siffatto timore sia utile a colui per il quale la santa
benedizione & raddoppiata. Dice, infatti: Ti benedica il Signore da Sion,
ciog Cristo Signore, che si degno di apparire agli uomini su questo
monte che, secondo la natura del suo nome, € sempre assegnato come
al migliore pastore. Sion, infatti, (come frequentemente & stato detto)
va inteso come “posto di guardia”. Segue: Possa tu vedere la prosperita
in Gerusalemme. Dobbiamo spesso commentare queste parole, perché,
come sappiamo, da esse discendono sensi riposti. Gerusalemme signi-
fica “visione di pace”. Qui la pace € una cosa invisibile: essa, infatti,
apparira solo quando il suo autore, Cristo Signore, & guardato con
animo beato; augura, pertanto, di vedere tutta la prosperita di
Gerusalemme. 14, infatti, si vede proprio il Signore che rende eterno
chi lo contempla e che si rivela in perenne continuita. Percid ai santi,
con spitito di profezia, & augurato cid che si sa pud loro accadere; e,
perché non si credesse che cid fosse una cosa temporanea, € stato
aggiunto: Per tutti i giorni della tua vita, per accrescere con ineffabile
dono la grandezza dell’eternita.

6. Possa tu vedere i fighi dei tuoi figli. Pace su Isracle! Alle sue bene-
dizioni ha aggiunto anche questo versetto: che chi teme il Signore
possa vedere in quella beatitudine i figli dei suoi figli. Non c’# dubbio
che cid possa accadere anche agli eunuchi, perché, com’e stato gia
detto, sono figli quelli che sono stati generati da un insegnamento
spirituale. Sarebbe, perd, motivo di minor gaudio avere acquistato
figli spirituali, se sembrasse che chi & stato istruito non generi,
anch’egli, altri figli. Figli dei fighi, infatti, significa “nipoti”. Cio cet-
tamente pud capitare agli uomini beati, che ebbero I'abitudine d’i-
struire i popoli con sante predicazioni. Si osservi, inoltre, come il
Salmo ricordi che cid deve essere considerato tra le gioie pit grandi.

74



Bisogna, infatti, che il recupero di un fedele generi grande gioia a chi
lo recupera perché & certo che sard arricchito con una grande ricom-
pensa. Ad essi si riferisce il talento che il padre di famiglia vide, con
gioia, duplicato®?. Segue ’espressione che esprime la vetta e la dol-
cezza di quella beatitudine: che /z pace, ciot il Signore Salvatore, sia
sopra quella beata Gerusalemme e renda beate tutte le cose che
abbraccia con la potenza della sua maestd. B’ la stessa cosa che ha
detto sopra: Possa tu vedere la prosperita in Gerusalemme. Questa, infatti,
¢ la pace che ogni devoto desidera, alla quale aspira, per la quale geme
e volentieri dona la propria vita.

Conclusione

In questo Salmo abbiamo appreso le promesse fatte a coloro che
temono Dio e i vantaggi che riceve chi onora il Signore con animo
sincero. Con grandissimo ardore, dunque, imploriamo di potere otte-
nere questo timore, che non & chiesto per la pena, ma per la salvezza.
Da ci6 derivano cose tali quali non nascono mai dal piacere mondano.
E’ giusto, infatti, che si chieda con grandissime suppliche cid che &
sommo. Dunque, com’® stato detto, preghiamo continuamente il
Signore, affinché meritiamo, per la sua generosit3, di giungere a tali
doni. Colui che ordina ai peccatori di pregare al momento opportuno
e a quello inopportuno ci promise che, sebbene non lo meritiamo,
tuttavia pud ascoltare anche noi.

Commento al Salmo 128
Salmo dei gradini

Ormai il profeta giunge a questo decimo gradino, con una decima
salita: egli lascia le cose terrene e si unisce a quelle celesti in una glo-
riosa vicinanza. Ascoltiamolo, posto in alto, cantare piu dolcemente,
poiché l'altezza ci offre un’ascesa per la comprensione dei Salmi dei
gradini. Subentra ben a ragione colui che si accosta alla visione del
Signore. Ma tuttavia & quell'umiltd che esalta convenientemente i
servi di Dio a concedere tutte queste cose. Vediamo che cosa sia stato

collocato in questo numero che costituisce una ricompensa, perché

22Cfr. Mt 25,14-23.

75



esso & il denaro che il ricco signore con pia generositd concede a
coloro che lavorano nella sua vigna'®. Il profeta, infatti, ci insegna a
tollerare con pazienza le molestie del secolo, dimostrando che le sof-
ferenze della Chiesa furono numerose.

Divisione del Salmo

1l profeta, ripieno di Spirito Santo, nella prima parte ammonisce
Istacle a dire quante opposizioni e quali insidie abbia sofferto dai suoi
nemici, affinché nessun fedele si mostri disperato per le proprie tri-
bolazioni. Nella seconda, con spirito di profezia, per mezzo di alcune
parabole, invoca per gli ostinati nemici della Chiesa cid che egli
sapeva sarebbe loro accaduto nel giudizio futuro.

Commento al Salmo

1. Mi hanno perseguitato spesso, fin dalla mia giovinezza. Lo dica ora
Israele. Si ammonisce Israele, cioé la Chiesa di Dio, a dirsi perseguitata
spesso e fin dalla giovinezza. La parola spesso esprime la frequenza delle
sofferenze. Dalla giovinezza indica il primo tempo della vita, quando
sostenne crudelissime opposizioni suscitate dal diavolo, proprio dal-
Iinizio. Cosi, infatti, dice un altro Salmo: Sono stato giovane e 5ono
invecchiato, ma non ho mai visto il giusto abbandonato, né la sua discendenza
senza pane™. Con il genere neutro ha concordato quello maschile e
cid, com’® noto, deve essere annoverato tra i modi di dire propri della
Sacra Scrittura. Senza pane significa che né da fanciullo né da adole-
scente aveva visto cid che diceva. Dalla giovinezza, dunque, significa
dalla uccisione del giusto Abele ad opera del malvagio fratello™.
Soffri anche, al tempo di Lot, quando, essendo uomo giusto, speti-
mentd le molte malvagita dei Sodomiti*. Soffri in Giobbe quelle
celeberrime e numerosissime disgrazie, quando le macchinazioni del
diavolo cedettero vinte dalla sopportazione della sua gloriosa soffe-
renza'. Il popolo di Dio, inoltre, sostenne I’amara tirannide del

133Cfr. Mt 20,1-16.

134851 37 (36),25. Per quanto riguarda il testo del Salmo qui citato, mentre la Vulgata tra-
manda semen egens pane, Cassiodoro ha semen egentem pane. Si spiega, cosi, 'osservazione suc-
cessiva sul cambio di genere grammaticale.

135Cfr. Gen 4,8.

136Cfr. Gen 19,1-11.

5Cfr. Gb 1,6 - 2,10.

76



faraone'®, Ma molti davvero santi, assaliti dalle tribolazioni e daj
pericoli, sostenendo I'atrocissima sofferenza, meritarono la corona del
martirio quando si consumsd la loro strage. Anche la Chiesa fu perse-
guitata nella passione dello stesso Cristo Signore, quando agli stolti
sembrd che stava perdendo il Signore da essa predicato come autore
della vita; ma essa & cresciuta proprio da Ii donde gli increduli rite-
nevano che stava cadendo. Né la frase che segue: Lo dica ora Isracle &
senza significato; certamente si riferisce a questo secolo, che & tempo
di penitenza, affinché anche gli altri fedeli siano istruiti. Dopo la
risurrezione generale, infatti, la Chiesa canters sempre solo le lodi del
Signore. La proposizione /o dica ora Israele deve essere sottintesa
dovunque nei tre versetti seguenti.

2. Mi hanno perseguitato spesso, fin dalla mia gtovinezza, ma non hanno
prevalso su di me. Anche nel precedente quinto Salmo dei gradini c’&
un simile inizio'. Questa figura si chiama anafora, ciog ripetizione
della stessa parola all’inizio di pilt versetti. Bisogna ora intendere che
cosa sia la vecchiaia della Chiesa, poiché I’ Apostolo dice: Figlioli, que-
sta & l'ultima ora**°. Checché accada alla fine del mondo, giustamente
si chiama vecchiaia. La Chiesa, percid, giustamente si dice perseguitata
fin dalla giovinezza: affinché si comprenda che non & mai finita colei
che sempre ¢ stata perseguitata. Cresce, infatti, con le persecuzioni dei
malvagi e diventa grande con la sua penitenza. Sebbene sembri che
essa perda gli uomini santi in questa vita, tuttavia & provato che essa
li acquista per la patria futura; percid non puo perire, perché & noto
che essa cresce tra le sue tribolazioni. Lo illustra quanto in seguito
dice: Ma non hanno prevalso su di me. Essa afferma che non poterono
prevalere su di lei coloro che, come ricorda, prima l'avevano persegui-
tata. Non ¢ condotta a termine, infatti, quella persecuzione che
ancora ritorna alla lotta. Non deve essere detta una vittoria, poiché &
noto che pud ancora essere sconfitta. Il versetto seguente espone que-
st’inciso.

3. Sulle mie spalle hanno fabbricato i peccatori; hanno prolungato la loro
malvagita. B’ pessima consuetudine dei malvagi che, quando non pos-
sono imporre in pubblico qualcosa a tutto il popolo, tentino in
segreto di convincere di alcune cose le singole persone, affinché coloro

38Cfr. Bs 5,1-22.

¥Cfr. Sal 124 (123),1-2 Nisi quia Dominus erat in nobis: dicat nunc Israel. Nisi quia
Dominus erat in nobis: cum consurgerent homines in nos.

1] Gv 2,18.

77



che non riescono con nessuna malvagita a sconvolgere la Chiesa di
Dio ingannino almeno pochi. Egli testimonia che i peccatori hanno
fabbricato sul suo dorso: essi si affrettano a fare inganni da questa
parte, perché quelli che stanno davanti possono essere visti, mentre
molto difficilmente ci si accorge di coloro che stanno dietro. E’ molto
temuto, infatti, 'arrivo dei nemici, quando questi cercano di sbara-
gliare con improvviso assalto la retroguardia. Per mostrare la gran-
dezza della sua pazienza, egli rappresenta proprio questo tipo di lotta,
che talvolta & pill temuta anche da chi & pit forte; e, perché non si
creda che si tratti di assalti momentanei, afferma che sono prolungate
le insidie portate continuamente dai nemici della fede, con intenzioni
offensive.

4. ] Signore giusto spezzerd la cervice dei peccatori. Essendo il Signore
paziente, magnanimo, tollerante dei peccatori, preferisce essere capito
da quegli empi che desiderano tornare alla salvifica penitenza grazie
alla sua misericordia. La Scrittura attesta che cervice & posto in luogo
di “superbia”, dicendo: Vedo che questo & un popolo dalla dura cervice'™'.
Anche il beato Stefano, rimproverando i Giudei, durante il suo mar-
tirio dice: O gente dalla dura cervice, non civconcisa nel cuore ¢ nelle orecchie,
voi sempre opponete resistenza allo Spirito Santo, come i vostri padri*®.
Questa vicenda & narrata per loro, affinché con salutare umilta sotto-
mettano al suo soave giogo quella cervice che hanno sollevato contro
il Signore con conseguenze mortali. Ricordiamo, a proposito dei per-
secutori, che spesso & accaduto cid: che divennero predicatori della
santissima religione uomini che prima difendevano gli idoli con mal-
vagi ragionamenti.

S. Siano confusi ¢ abbiano paura tutti quelli che odiano Sion. Viene alla
seconda parte, dove, sino alla fine del Salmo, con la figura della “para-
bola” predice, per mezzo di alcuni paragoni, agli avversari ostinati
l’avvento di cid che sicuramente accadra loro nel giudizio del Signore.
Saranno confusi quando in quella veritd vedranno condannata la loro
perfidia. Avranno paura del giudice che essi in questa vita hanno cre-
duto degno di disprezzo. Infatti, odiano Sion, ciot la Chiesa, quelli
che, con mente insana, hanno rifiutato I'incarnazione del Signore.

6. Siano come Perba dei tetti che dissecca prima di essere strappata. Di
solito i tetti abbandonati producono, sulla loro sommita, erba che,
prima di essere raccolta, & arida e priva di vita, perché non trae vigore

14K 32.9.
AL 7,51,

78



da una radice profonda. I peccatori ostinati sono giustamente assimi-
lati ad essa, perché spesso sono morti gia qui, prima che siano tolti a
questa luce. Nascono, infatti, in vetta alla superbia, dove non pog-
giano su alcuna solidita. Se germinassero nella valle delle lacrime,
avrebbero portato, con I'aiuto di Dio, i loro fructi fino a maturita.

7. Non se ne riempie la mano il mietitore, né il grembo chi raccoglie covoni.
Insiste nell'immagine dell’erba. Come sopra, in un altro Salmo, dice
dei frutti dei beati: Ne/ tornare torneranno con giubilo, portando i loro
covoni'®, cosi ora, a proposito dei peccatori, afferma che i mietitori,
cio¢ gli angeli che raduneranno i popoli perché il Signore li giudichi,
non devono portare alcunché né con la mano né con il grembo. Poiché
€ stata spirituale quella messe che ha portato frutto, & carnale quella
che non si allieta del dono di abbondante frumento, sicché non riem-
pie nessuna mano e non riesce a rendere pesante nessun grembo. Tale
¢ la messe che non si semina nel campo del Signore, ma nasce negli
animi dei superbi, come su cime da cui si cade facilmente. Quali
frutti, infatti, potrebbe produrre quell’erba che dissecca prima di essere
strappata? Non & vano 'aver posto le parole mano e grembo. “Mano”
riguarda l'attivita; “grembo”, la coscienza. Nelle azioni dei malvagi
non pud trovarsi né 'una né 'altra che in qualche modo sia buona.

8. I passanti non dicono: “La benedizione del Signore sia su di voi; vi
benediciamo nel nome del Signore”. C'era I'abitudine presso gli Ebrei che
s€, mentre erano in cammino, incontrassero gente che faticava in
qualche attivitd campestre, la salutassero e la benedicessero, come si
legge nel libro di Rut: E disse al giovane Booz che era « capo dei mietitori:
“11 Signore sia con voi”. Essi le risposero: “I/ S 1gnove ti benedica”™*. A buon
diritto qui & stato magnificamente assunto un senso contrario, perché
nessuna benedizione si di agli scellerati che lavorano invano. La
parola passanti designa gli uomini santi che, disprezzando le cose
molto confuse di questo mondo, si affrettano a quelle tranquille e
pacifiche dell’altro, sicché sembra che passino oltre cid che essi
disprezzano per amore del Signore. Se, poi, vuoi che questi passanti ti
siano confermati dall’autorita divina, ascolta Mose: Passerd oltre e con-
vemplero questa visione®. In un altro Salmo precedente & detto: Ho visto
Vempio trionfante e rigoglioso come cedri del Libano; sono passato oltre e pin

“8al 126 (125),6.
WRt 24. 5,
145Fg 3.3,

79



non CeraV S, Puoi notare che questa parola & adoperata spesso per le
anime sante. E affinché non s’intenda che la stessa parola benedizione
sia da riferirsi alle forze umane, segue: Vi benediciamo nel nome del
Signore, perché & duratura e vera benedizione quella che si da nel
ricordo del Signore dal quale viene tutto cid che giova.

Conclusione

Osserviamo che questo Salmo & salito al decimo gradino, come se
fosse alzato da due ali. La sua ala destra & I'annuncio della conversione
dei superbi dopo le molte persecuzioni inflicte alla Chiesa; la sinistra,
il desiderio di confusione per coloro che odiano Sion. Il profeta non
dice cid per propensione a maledire, ma per ispirazione della futura
verita, perché, sebbene ci sia il comandamento di pregare per i nostri
nemici, tuttavia egli ha esposto il contenuto della verita riguardo a
quelli che sono ostinati e destinati a perire. Queste cose non sono
state dette senza produrre grande pieta. Molti, infatti, evitano la pena
di cui si & detto quando sanno che sugli ostinati incombono tali puni-
zioni.

Commento al Salmo 129
Salmo dei gradini

Se non si esamina attentamente il modo consueto di comportarsi
della Chiesa, pud sorgere una questione: perché il profeta, che si trova
nell'undecimo gradino, si prostra per fare penitenza? Stabilitosi in
tale vetta e portato alla gloria eterna, potrebbe avere ancora trepida-
zione, non rovina. Un simile ragionamento si trova nel Salmo 127: di
esso a suo tempo abbiamo detto che, in questo mondo, conviene alle
persone sante temere Dio in qualsiasi grado si trovino. Anche la
Chiesa nel Salmo 128 dice: M: hanno perseguitato spesso, fin dalla mia
giovinezza e poco dopo: Sulle mie spalle hanno fabbricato i peccatori'”. 11
popolo, nella sua ascesa, ha enumerato le molte sofferenze che ancora
sopportava nel mondo. Cosi anche qui quanto pill 'animo del profeta
s’innalza, tanto pill si prostra con santa umilta, sicché, prostrato nel-

14¢Sal 37 (36),35-36.
“Sal 129 (128),1. 3.

80



I'anima, puo salire senza presumere dei propri meriti. Cosciente della
condizione umana, si & fatto ancor pitt umile di quanto prima era
stato, perché & soggetto al peccato chiunque viva nel corpo che, come
€ noto, ¢& fragile. Quando, infatti, non erriamo con il nostro pensiero
o non pecchiamo per la sovrabbondanza delle nostre parole o non
cadiamo per un imprudente agire? Dunque una sola & la sicurezza per
chi vive in questo mondo: piegarsi continuamente a devote preghiere,
affinché, se non & possibile essere privi di colpa, meritiamo d’essere
assolti per gli atti della nostra devozione.

Divisione del Salmo

Il profeta, vedendo piti con la mente che con gli occhi, per non
essere travolto dai grandi marosi del delitto, all’inizio grida al
Signore perché lo liberi dall’abisso dei peccati e chiede, per le disgra-
zie indicate, di conoscere la benevolenza del giudice buono, perché
nessuno puo salvarsi, se non sard assolto dalla divina clemenza. Segue
una rapida conclusione che tralascia la narrazione e il resto, perché
queste cose, se si ricorre ad esse correttamente, sono un ornamento; se
sono introdotte in modo sconveniente, disturbano. Il buon maestro,
dunque, ha provveduto a un compendio utile e devoto. E’ venuto
rapidamente alla gioia del rendimento di grazie, affinché i penitenti
sapessero con quanta indulgenza siano accolti coloro cui & concessa
una cosi veloce medicina.

Commento al Salmo

1. Dal profondo ho gridato a te, o Signore. Signore, ascolta la mia pre-
ghiera. “Profondo” deriva da porro fundum, le cui parti pit basse sono
completamente sommerse. Da qui il profeta bz gridato al Signore, per
potere essere pill facilmente ascoltato. Da questo profondo Pietro pro-
fuse lacrime gloriose!®. Da qui il pubblicano, che era giunto a tanta
profondita di peccato da non alzare gli occhi al cielo, si batteva il
petto colpevole'®. Da qui, infine, Giona che, chiuso nel ventre di una
balena, era entrato vivo nel regno dei morti, parlava, nel suo silenzio,
al Signore. La balena, infatti, divenne un oratorio per il profeta, un
porto per il naufrago, una casa tra le onde, un felice soccorso nella

“5Cfr. Mt 26,75; Mc 14,72; Lc 22,62.
“Cfr. Lc 18,9-14.

81



disperazione. Non fu inghiottito perché fosse cibo, ma perché avesse
riposo. Con straordinario esempio di novita quel ventre di fiera resti-
tui il cibo intatto, preso senza arrecargli il danno che sempre segue
alla digestione, come egli stesso testimonia nel suo libro, dicendo: I/
Signore dispose che un grosso pesce inghiottisse Giona. Giona restd nel ventre
del pesce tre giorni e tre notti, con quel che segue', dove narro anche le
sue preghiere con profetica verita. O penitenza troppo ed assoluta-
mente gloriosa! O umiliazione che non pud cadere, tristezza che
allieta il cuore, lacrime che irrigano I'anima! Non conosce gli inferi
questo profondo che conduce al cielo. Comprendi, dunque, la potenza
della santa preghiera, perché egli crede che tanto pilt rapidamente
sara udito, quanto pit profondi sono gli abissi da cui grida al Signore.
Infine cosi continua: Signore, ascolta la mia preghiera. Sono pil vicini
all’Altissimo coloro che si nascondono nella profondita della loro
santa umilta. Pregando cosi dal profondo, giunse rapidamente ai doni
dell’Altissimo Redentore.

2. Si facciano le tue orecchie attente alla preghiera del tuo servo. Con una
bellissima preghiera rende benevolo a sé il giudice, perché alle sue
suppliche sia concesso clementissimo ascolto; ma, sebbene lessere
attenti sia proprio degli occhi, tuttavia in questo passo ¢ attribuito
alle orecchie, certamente perché Dio, data la sua capacita e la singo-
lare potenza della sua natura, non ascolta con le orecchie, non cam-
mina con i piedi, non vede con gli occhi, non gusta con il palato, non
odora con le narici, ma, con una capacita che non riusciamo a com-
prendere, opera tutte queste Cose che sono state dette. Sebbene egli
sia spirito (di lui, infatti, si legge: Dio é spirito™), etetno, onnipotente,
che penetra e comprende tutte le cose create da lui, dovunque pieno,
dovunque tutto intero, luminoso di sé e per sé, tuttavia secondo la
nostra abitudine la sua capacita di vedere & detta “occhi”, quella di
udire & chiamata “orecchie”, quella di agire & denominata “mani” e lo
stesso si dica per le capacita simili a queste che si applicano alle ope-
razioni divine per mezzo dell’allegoria. Quando, infatti, dice: Del tuo
servo la misericordia del giudice buono si commuove € non tollera di
allontanare da sé colui che egli sa lo invoca con fede.

3. Se guardi le colpe, Signore, Signore, chi porra resistere? Ecco, gia €
stato scoperto quel profondo donde egli gridava al Signore. Vuole,

wCfr, Gn 2,1-10.
5Gy 4,24.

82



infatti, che si capisca che & colpa ogni peccato che si commetta per
malvagita. E’ colpa cid che non & giusto. E chi sarebbe esente da una
tale unione se non colui che solo pud sempre soddisfare la giustizia?
Anche gli uomini santi, infatti, sebbene sembri che conducano un
genere di vita devoto, tuttavia non possono tenersi del tutto lontani
dalle colpe, poiché & una mancanza un discorso ozioso ed & un peccato
pensare al domani, lasciarsi ingannare dai sogni e essere improvvisa-
mente pieni di pensieri sconvenienti e altre cose di tal genere. Il pro-
feta, dunque, vedendo che non c’& nessuno che non s’abbandoni a
pensieri superficiali o non pecchi in discorsi inutili o non sia occupato
in azioni vane, grida con terrore al Signore che tutti gli uomini non
possono soddisfare alla sua giustizia se egli non concede il soccorso
della sua misericordia. Chi porra resistere, per cosi dire, a un peso
immenso, a una mole intollerabile, a una fiamma che non si con-
suma? Giustamente diceva che la giustizia del Signore & per lui
insopportabile e, considerando le proprie azioni, ne temeva i giudizi.
Questa figura in greco & detta diaporesis, in latino dubitatio, quando
noi siamo incerti se si pud trovare cid che si cerca.

4. Perché presso di te ¢ il perdono e a cansa della tua legge ti ho atteso, o
Signore. Atterrito dalla giustizia del Signore, per la quale a nessuno &
possibile evitare le pene, si & rivolto alla misericordia come a protet-
trice. Nelle nostre azioni non c’¢ nulla per cui meritiamo di essere
assolti; perd & proprio di chi perdona degnarsi di liberare il peccatore
che si confessa. Ma se esaminerai con pit attenzione questo vocabolo,
perdono C’& stato, quando, con l'incarnazione del suo Figlio, Dio &
venuto per aiutare il mondo in rovina, per liberare il genere umano
stretto dai peccati che lo legavano. Segue: E # causa della tua legge 11 ho
atteso, o Signore. La legge sembra contraria al perdono, perché la legge
scopre il peccato, designa il reo, rende schiavo a sé tutto I'uomo, come
dice I'’Apostolo: Non ho conosciuto il peccato se non per la legge; né avrei
conosciuto la concupiscenza, se la legge non avesse detto: “Non desiderare” .
Ma qui dobbiamo considerare quella legge, ciog quel precetto evan-
gelico, che dice: Portate i pesi gli uni degli altri e cos? adempirete la legge
di Cristo™, Questa, dunque, ¢ la legge che il profeta afferma di atten-
dere e per la quale a buon diritto credeva di essere salvato. Proprio
quell’ho arteso che egli dice, infatti, indica la caritd che tutto sostiene,

’Rm 7,7.
133Gal 6,2.

83



tutto sopporta e, con ardente desiderio, attende il compimento della
sua speranza. Essa accende in modo salutare il cuore dei fedeli, essa
rende certamente perfetti cristiani.

S. L'anima mia ha atteso la tua parola; anima mia ha sperato nel
Signore. Questa ripetizione & una spiegazione del pensiero precedente;
sicché si potrebbe costatare che nel versetto di prima ¢ stata indicata
la legge del Nuovo Testamento. Si riconoscerebbe, infatti, che qui &
collocato con chiarezza proprio il Verbo, ciot il Figlio di Dio. Dunque
ha atteso il Verbo, perché credeva che sarebbe giunta l'incarnazione del
Signore. Nessuno, infatti, attende se non colui che desidera accogliere
cid che & stato promesso. E perché non si credesse che questo Veerbo
fosse una parola passeggera, ha aggiunto: L'anima mia ha sperato nel
Signore. 11 Verbo di Dio, infatti, & I'onnipotente Figlio del quale sta
scritto: In principio era il Verbo e il Verbo era presso Dio e 1l Verbo era Dio.
Egli era in principio presso Dio™. Egli incarnandosi dalla Vergine Maria
negli ultimi tempi si & degnato di nascere per strappare il genere
umano alla morte.

6. Dalla veglia del mattino fino alla notte Israele speri nel Signore.

7. Perché presso il Signore & la misericordia e grande presso di lui la reden-
zione. Dopo avere spiegato I'inizio in modo del tutto conveniente, si
avvia molto lieto alla conclusione. Reso senza piti preoccupazioni
riguardo alle sue colpe, ormai predica alle genti: esse devono sperare
in Cristo Signore per tutta la vita, perché egli pud mutare in gaudio
eterno le penosissime persecuzioni inflitte alla sua Chiesa. La veglia
del mattino & la manifestazione del Signore Salvatore, quando & risu-
scitato e ha ripreso il suo vero corpo, nonostante i Giudei ne custo-
dissero il sepolcro. Notte significa la fine di questo mondo, sicché la
Chiesa universale deve persistere nella speranza del Signore sino alla
fine del mondo. Mentre, perd, in senso generale cio & detto della fine
di Israele, ciascun fedele si ricorda della propria. Considera, inoltre,
che ha detto: Dalla veglia, affinché, in seguito alla venuta del Signore,
si obbedisse maggiormente, essendo stato manifestato il suo nome.
Segue: Perché presso il Signore & la misericordia e grande presso di lui la
redenzione. B’ stato dato un motivo mirabile per il quale Israele
dovesse sperare nel Signore: perché la misericordia € nella sua mano ed
essa pud rendere giusto il malvagio, immortale il debole, simile agli
angeli colui che & di carne. Riguardo a noi, egli ha preso I'abitudine

LGy 1,1-2.

84



di mostrare intorno a noi, cid a cui 'umana natura da sola non puo
giungere. Ha aggiunto anche: Grande ¢ la redenzione, sicché quel san-
gue prezioso € stato ricchissimo di tanta fecondita da redimere i pec-
cati di tutto il mondo e purificare la terra dalle sue sozzure, come pet
mezzo di un diluvio salvifico. Ho unificato due versetti, perché essi
sono cosi strettamente uniti da essere chiariti dalla reciproca rela-
zione.

8. Egli redimera Israele da tutte le sue colpe. Qui ormai si mostra che
cosa fara colui che prima era stato chiamato misericordioso e grande.
Redimera, pertanto, Israele con il suo sangue prezioso: sangue che non
macchia ma purifica, che non insozza ma monda, come dice I'apostolo
Giovanni: 1/ sangue di Gesat Cristo ci purifica da ogni peccato'™. Ma
quando dice: Egli redimera, mostra che 'uomo non ha alcuna possibi-
lita di sfuggire. Le colpe sono proprio quelle che prima non voleva fos-
sero esaminate, perché, se si fosse prestata attenzione ad esse, in nes-
sun modo egli avrebbe potuto essere redento. Oppure (come alcuni
hanno voluto dire) la redenzione d'Isracle significa il tempo in cui,
alla fine del mondo, alla visione d’Elia, il popolo d'Isracle crederd,
come anche il profeta Malachia ricorda dicendo: Io vi inviers il profeta
Elia, prima che giunga il giorno grande e glorioso del Signore. Ma che gio-
vera loro se un altro si salverd? Quanto pit duramente si tormenterd
colui che sara trovato solo colpevole, mentre i successori si saranno
emendati? Molto meglio sarebbe se precedessero nella fede coloro che
furono primi nel tempo.

Conclusione

Questo Salmo & iniziato dal profondo; ma, come sole che si &
levato, & salito a grande altezza, perché noi conoscessimo quanta uti-
lita abbia la penitenza che si sa collocata a tale vetta. Consideriamo,
percio, quanto sia dannosa la superbia, alla quale non cessa di opporsi
un costante rimedio. A una malattia violenta non si applica un solo
medicamento, ma contro di essa si procede con molteplici tentativi.
Anche l'albero che, ai miti soffi del vento, cresce rigoglioso con
grande liberta, & pili spesso potato con le scuri. Questo male della
superbia & stato colpito sei volte dalla bipenne della penitenza e i
rami ondeggianti hanno tremato, ma alla successiva settima volta

151 Gv 1,7.

85



sono tagliati in modo tale che quelli caduti a terra subito si rompano.
Ritorno a quelli che hanno ripugnanza di far penitenza alla fine della
loro vita. Ecco, in nessun luogo della legge & proibito cio che gli
uomini malvagi dicono non debba essere tenuto in alcun conto; anzi
siamo sempre esortati a non allontanarci, per pigrizia, da essa.
Aborriamo, dunque, dalla superbia che ha fatto cadere I'angelo dalla
grazia della celeste dolcezza. Amiamo l'umilta che ha innalzarto i
fedeli al cielo; confessiamo rapidamente il male che abbiamo com-
piuto, per non incorrere in cid che meritiamo.

Commento al Salmo 130
Salmo dei gradini

Lagricoltore dall’animo solerte, che con il curvo aratro scava il
denso suolo dei fertili campi e affida i fecondi semi ai terreni coltivati,
sale lieto cantando per consolarsi sulla cima degli alberi e da li, con il
taglio di rami, somministra cibi frondosi ai suoi giumenti, per risto-
rare, con un abbondante vitto, gli animali spossati dalla fatica di
un’assidua seminagione. Cosi il profeta, terminati i rigori della peni-
tenza, con l'ascensione di gradini spirituali ci trasmette i dolci ali-
menti dei suoi canti. Tutto questo Salmo, infatti, ha per argomento la
mansuetudine e I'umilta. Avviene, percid, che la dolcezza della glo-
riosa devozione ristori quelli che erano stati afflitti dalla fatica della
precedente confessione. Prendiamo, pertanto, il cibo che ci & stato con-
cesso e gustiamo i doni di cosi grande munificenza. Voglia Iddio che
noi siamo i buoi che arano il campo del nostro Signore con solchi rego-
lari! Ma ricorda che tutto questo Salmo (come ho detto) mira a
distruggere la superbia e ad innalzare in tutti i modi 'umilta, come
anche il Signore nel Vangelo dice: Chiungue si esalta sara umiliato e chi si
umilia saré esaltato™. Questo pensiero abbraccia la somma di entrambi
gli insegnamenti. Nella superbia egli indica il diavolo, mentre nell’u-
milta il Cristo Signore. Cosi, in poche parole, introduce cid che gli
uomini devono desiderare e cid che per loro & opportuno evitare.

Divisione del Salmo

Nella prima parte il profeta, insegnando, con il suo esempio, 1'u-
e 14,11.

86



milta e la mansuetudine al popolo, ovviamente cristiano, pone per sé
una gravissima pena se non accoglierd con somma umiltd i comanda-
menti del Signore. Nella seconda, mutato atteggiamento, esorta
Israele a sperare sempre nel Signore, finché, essendosi rafforzata tale
speranza, non prevarra la sopportazione di tutte le avversita di questo
mondo.

Commento al Salmo

L. Signore, il mio cuore non si ¢ esaltato né i miei occhi si sono alzati in
alto. Non ho camminato tra cose grandi né tra cose mirabili al di sopra di me.
In questo modo nasce qui un sillogismo ipotetico. Se il mio cuore non
si ¢ esaltato e i miei occhi non si sono alzati in alto, certamente io
sono estraneo alla superbia. Ma il mio cuore non si & esaltato e i miei
occhi non si sono alzati in alto: dunque sono estraneo alla superbia.
Esaminiamo ora il resto. Questo Salmo certamente predica I'umilt,
insegna la temperanza, ricorda la pazienza. Il profeta, perd, quando
nega cid che & vizioso, confessa cid che & lodevole sotto ogni aspetto.
Questa figura si chiama anastrofe: essa, confutando il contrario, vuole
che si comprenda cid che i comandamenti divini hanno imposto.
Afferma, infatti, che il suo cuore non si ¢ esaltato, come fece il faraone,
quando, presumendo per il grande numero del suo popolo, sebbene
fosse stato sconsigliato molte volte da Mose, affliggeva crudelmente i
devotissimi Ebrei'”’. Segue: N¢ i miei occhi si sono alzati in alto. Si sono
alzati in alto gli occhi di quel ricco di cui, nel Vangelo, si legge che
pensava di distruggere i suoi piccoli granai e voleva costruirne altri
grandi per accumulare ’abbondante raccolto"®. Ha aggiunto: Noz ho
camminato tra cose grandi. Ha camminato tra cose grandi Pilato, che al
Signore Salvatore ha detto: Non sai che ho il potere di metterti in libertd
ho il potere di crocifiggersi?'®. Infine, per abbondare, ha aggiunto: N¢ 7z
cose mirabili al di sopra di me. Simone Mago ha camminato tra cose mira-
bili al di sopra di sé, quando ha creduto di doversi procacciare dagli
apostoli di Cristo, con il denaro, lo Spirito Santo, per commerciare cid
che i suoi meriti non avevano'®. Cosi I’Autore, mentre negava tali
cose, ha concesso di capire cid che egli faceva con l'aiuto di Dio.

57Cfr. Es 5,6-18.
B8Cfr, Lc 12,18.
1Gv 19,10.
190Cfr. At 8,18-19.

87



Infine, il versetto successivo dimostra che bisogna intendere in que-
sto modo.

2. Se non ho avuto umili pensieri, ma ho esaltato la mia anima. Come un
bimbo svezzato da sua madve, cos? tu ricompenserai la mia anima. Ha detto
in modo molto conveniente: Se non ho avuto umili pensieri, perché e
grandissimo segno di sapienza non convincersi di qualcosa per super-
bia, ma sentire, con animo devoto, cid che & necessario. Ricorda, dun-
que, di avere meditato le Sacre Scritture con cuore semplice e puro;
non come fecero gli ariani, i manichei, i donatisti e gli altri che si
sono allontanati dalla vera religione. Se, infatti, questi avessero voluto
avere umili pensieri, non avrebbero scelto di difendere la loro malva-
gitd, ma sarebbero venuti presso dottori verissimi e santissimi €
avrebbero meritato di ricevere la comprensione della retta fede. Egli,
dunque, afferma di avere avuto pensieri umili, come ricorda I’ Apostolo:
Non montare in superbia, ma temi*®'; e altrove & detto nel Salmo: Non
abitera dentro la mia casa chi agisce con superbia*®. Un’altra volta, pre-
gando, chiede l'aiuto del Signore contro questa colpa, dicendo: Noz
mi raggiunga il piede dei superbi'®. Segue: Ma ho esaltato ['anima mia.
Qui dice che la sua anima non si & esaltata, cio¢ non s’¢ elevata alla
vetta della superbia, dove & rovinoso salire ed & pericoloso avanzare.
Gli uomini santi, infatti, esaltano la loro anima, quando la indirizzano
alle divine predicazioni. Come potremmo o capire qualcosa della
santa Trinita o avere salutari pensieri della beata Incarnazione, se non
innalzassimo la nostra anima al Signore con grande umilta? Un altro
Salmo, dove si dice: A e ho elevaro U'anima mia'®, testimonia che 1'a-
nima pud tendere alle cose celesti. E’ lecito, infatti, che I'anima si
elevi a quelle cose per le quali vive, per le quali prospera e per le quali
¢ nutrita di pane celeste. Non & bene, pero, che essa si esalti in que-
stioni sconvenienti e gonfie di sterile dottrina, dove trova la morte,
entra nell’inferno ed & condannata all’eterna infelicita. Ha aggiunto
un bellissimo e sottilissimo paragone, dicendo di aver desiderato il
Signore come un bimbo svezzato da sua madre. E’ abitudine che il fan-
ciullo, quando con il crescere dell’eta & pronto per altri cibi, dalla
devota madre sia privato di quel latte del quale era solito nutrirsi, per .
passare a cibi pitt solidi, affinché il suo essere, lasciato in un tenero

' Rm 11,20.
162841 101 (100),7.
168al 36 (35),12.
164Gal 25 (24),1.

88



stato, non resti debole. Allora con quanta purezza, desiderio e grazia
cerca la madre, tanto che si duole per la perdita di lei e induce il suo
animo ai lamenti. Il profeta, paragonando questo desiderio e questo
voto al suo, mostra quanta speranza, quanta semplicitd e quanto
ardore si debba porre nel Signore. Svezzati sono detti coloro che sono
privati del latte. Giustamente & stato fatto questo paragone, perché,
come i fanciulli succhiano le mammelle materne, cosi i fedeli piutto-
sto immaturi sono nutriti dalla semplicita della Sacra Scrittura, fin-
ché si preparano al cibo solido. I’ Apostolo, infatti, dice: Non ho potuto
Dparlare a voi come a womini spirituali, ma come ad esseri carnali; come a neo-
nati in Cristo vi ho dato da bere latte, non un nutrimento s0lido*. Non &
senza significato I'aggiunta dalla madre, mentre sono ancora teneri e
sono portati alle mammelle materne. La sottrazione del cibo abituale
¢ pilt grave per coloro che non sanno consolarsi con un alimento
diverso. Ha aggiunto: Cosi tz ricompenserai la mia anima. Cid & stato
detto secondo I'abitudine degli uomini. Noi ci imponiamo una pena
quando confidiamo con spirito di giustizia in qualche causa, come &
stato detto nel Salmo 7: Signore mio Dio, se ho fatto cid, se c'¢ iniquita
nelle mie mani, se ho ripagaro con il male chi mi ricompensava, possa io perire
giustamente, senza un motivo, per mano dei miei nemici's, Dobbiamo, pero,
ordinare qui le parole in modo tale che si veda come il contesto di
questo versetto, libero da ogni vincolo metrico, chiarisca meglio se
stesso. Se non ho avuto pensieri umili, come un bimbo svezzato da sua madye,
ma ho esaltato la mia anima. Segue una condizione compensativa: Cos?
1 ricompenserai la mia anima. Quando dice cos?, significa cid: “Se io ho
avuto la presunzione di disprezzarti, sembra che tu giustamente mi
respingi”. Oppure, forse, deve essere inteso cosi: “Sembra che questo
Salmo sia stato composto contro coloro che, trovatisi in qualche tri-
bolazione e avversita, agiscono con impazienza e non vogliono acco-
gliere i rimedi divini”. Percid contro queste cose I'umile e il fedele
dice che il suo cuore non si & affatto volto al disprezzo per il fatto di
non essere subito esaudito. Afferma, inoltre, di non avere alzato i suoi
occhi, perché agiscono cosi soprattutto i fanciulli che, con folle
volonta, osano disprezzare i loro genitori. Anche questo paragone pud
intendersi negativamente, nel senso che il fanciullo svezzato esalta la
propria anima sopra la madre quando ha 'ardire di graffiarne con le
mani le mammelle e si agita tra vagiti e pianti, perché possa essere

161 Cor 3,1.
198al 7,4-5.

89



riconosciuta la sua indignazione. Segue, quindi, la condizione
riguardo alla pena: se egli ha fatto quelle cose che ha detto prima, sia
scacciato dal Signore, allo stesso modo in cui il fanciullo svezzato €
allontanato dalle mammelle della madre. Infatti, perché noi com-.
prendessimo che questo Salmo ¢ stato composto (come abbiamo
detto) per la virth della pazienza e dell'umilta, ha aggiunto: Speri
Israele nel Signore, da ora fino alla fine del mondo: cosi la nostra dispera-
zione precipitosa non sembrera paragonata giustamente a quella dei
fanciulli svezzati.

3. Speri Isvaele nel Signore, da ora fino ai secoli dei secoli. Dopo avere con-
venientemente esortato a seguire I'umilta e la mansuetudine, volgendo
alla seconda parte, come un buon maestro, ammonisce ciascun fedele a
riporre sempre la propria fiducia nel Signore € a perseverare in essa pet
tutti i secoli. In questo mondo, infatti, si pud sperare; 1, invece, si pos-
sono contemplare i premi desiderati. “Secolo” talvolta significa questo
mondo, talvolta il regno del Signore nella cui venuta noi crediamo.
Dice, infatti: da ora fino ai secoli dei secoli, ciog dal tempo presente fino
all’eternita futura, quando ci sard un solo secolo e le vicende dei tempi
si muteranno felicemente in un’unita perpetua. Egli, con una breve
conclusione, ha terminato il testo del Salmo in modo tale, che anche la
brevita della dizione convenisse alla santa umilta.

Conclusione.

E troppo mirabile 'umilta riposta in un’alta vetta. Se dicesse que-
ste cose un eremita che trascorre il suo tempo nella sua piccola cella,
sarebbe certamente molto lodato per la sua pazienza. L'ha detto,
invece, uno cinto di porpora ed illustre tra i profeti, sicché evitava la
superbia con uno zelo tanto pill grande, quanto piu magnifico era I'o-
nore del quale rifulgeva. Che cosa si esige da noi, se egli aveva tali
pensieri? Concedici, o Signore, I'umilta e la pazienza di questo re e
profeta, perché in ogni condizione umana queste sono veramente tua
grazia. Esse sono cose non conseguite qua e la per volonta umana, ma
concesse per 'abbondanza della tua misericordia, che si eleva molto
onorata tra le migliori virtl, perché la tua maesta si & degnata di assu-
merla. Consideriamo, infine, quanto essa, che & opposta alla superbia
e sappiamo collocata nel dodicesimo gradino, sia onorata. La super-
bia, infatti, immerge nell’inferno, I'umilta conduce al cielo.

90



Commento al Salmo 131
Salmo dei gradini

Sebbene tutti i Salmi dei gradini abbiano portato il profeta a pro-
gredire verso una pilt alta speranza, tuttavia questo ’ha innalzato
sotto ogni aspetto, perché descrive il mistero dell’incarnazione del
Signore. Era cosa degna che, dopo il dodici che ricorda gli apostoli,
sopravvenisse il tredici, in quanto capo di tutti; né io credo che esso
possa adattarsi alla persona del profeta, perché lo splendore di un sif-
fatto Salmo non pud applicarsi ragionevolmente ad altra persona che
non sia Cristo Signore. Quell’'umile, infatti, che fin qui aveva gridato
dal profondo, non avrebbe potuto improvvisamente elevare se stesso a
una lode cosi grande da sembrare superiore ai modi umani. Percid noi
dobbiamo qui intendere quel Davide desiderabile e forte di mano nel
quale conviene I'umilta dell’incarnazione assunta ed eccelle 'onnipo-
tenza della divinita.

Dzvisione del Salmo

Pur avendo il profeta parlato spesso nei Salmi dell’incarnazione
del Signore, & soprattutto in questo gradino che egli proclama aper-
tamente un cosi grande mistero. Giustamente, dunque, ha meritato
di salire alla gloria della perfezione colui che indica senza interru-
zione la salvezza del genere umano. Egli, nella prima parte, riferisce
le parole di Cristo Signore, per mezzo delle quali, come si sa, ha pro-
messo al Padre di non darsi mai pace, se non avesse infuso nel petto
degli uomini il sentimento delia vera religione. Nella seconda
afferma che & noto quanto era stato veramente promesso dal Signore
Salvatore ed aggiunge le sue preghiere perché offra subito la sua sal-
vifica venuta che era ancora incerta a causa della dilazione del tempo
futuro. Nella terza mostra che deve essere compiuta la promessa a
lui fatta dal Padre, cio che il frutto dell’'utero verginale sedesse sul-
I'eterno trono del suo dominio, per benedire la sua Chiesa, pascere i
poveri, glorificare i sacerdoti, prolungare il suo potere, confondere i
suoi nemici e far fiorire su di lui I'eterna santificazione della giusti-
zia. Ascoltiamo, percid, questo Salmo con animo attento, perché
esso & profondo nei suoi pensieri e ricco di significato anche nelle
parole.

91



Commento del Salmo

1. Ricordati, Signore, di Davide e di tutta la sua mansuetudine. B un’a-
bitudine del profeta supplicare frequentemente il Signore secondo le
consuetudini umane. Dice, infatti, #icordati a colui che non pud mai
dimenticare nulla. Non & esortata al ricordo la divinita, davanti alla
quale il passato e il futuro & tutto presente. In Davide, perd, & signifi-
cato Cristo Signore che, per quanto riguarda il seme della carne, trae
l'origine dalla sua creatura. Cosi, nella generazione seguente, noi
poniamo i nomi degli avi e dei proavi, per dichiarare che quello &
stato figlio dei suoi antenati. Che sotto il nome di Davide si legga
quello di Gesti Cristo lo testimonia Geremia quando dice: E susciterd
per loro Davide loro re'”’; e ancora: lo suscizerd per loro il ve Davide giusto
germoglio*®® con il resto. Parimenti Isaia: Suscitero per loro un pastore alto
¢ li pascera il mio servo Davide e sara per loro un pastore e io sard per essi Dio
¢ Davide sari principe in mezzo0 a loro'®. Da cid si comprende che non si
parla qui di Davide figlio di Iesse, poiché & noto che questi profeti
vissero molto tempo dopo di lui e si sa che la loro profezia riguarda il
futuro. Quindi avrebbe potuto dire: Ricordati di me; ma, per desi-
gnare laltro, ha detto: Ricordati, Signore, di Davide. Deve, percio,
essere accettato con fiducia quello che si sa approvato da cosi autore-
voli testimoni. Lespressione seguente ¢ di tutta la sua mansuetudine
mostra la virtt di un’immensa pazienza; e di ci6 il medesimo Isaia ha
detto: Fu condotto come pecora al macello, ¢ come agnello davanti a chi lo
tosava, cosi non apri la sua bocca™. Come il profeta avrebbe potuto pro-
fetizzare di se stesso, dal momento che egli avrebbe ricordato di avere
crudelmente ucciso Uria I'Ittita a causa della moglie'”*? Percio rimane
anche il glorioso esempio della sua penitenza.

2. Cosi giurd al Signore, fece voto al Dio di Giacobbe. 11 vocabolo giurd
¢ detto di Cristo Signore, il cui giuramento & una promessa che non
viene meno. Anche 'etimologia della parola (come gia & stato detto)
significa pregd secondo giustizia'”?, cio& promise veracemente € con
saldo proposito. Ad esempio, quando proprio il Signore ordind a

¥Ger 30,9.

8Ger 23,5.

16]] rinvio ad Isaia & errato. Il passo citato &, invece, Bz 34,23.

s 53,7.

118y Uria cfr. 2 Sam 11,2-26.

172E’ impossibile rendere, nella traduzione, il gioco di parole tra iuravis e inre oravit del testo
latino cassiodoreo.

92



Pietro che era saggio secondo la carne: Riponi la tua Spada nel suo
Jodero. Non dovrei io bere il calice che il Padre mi ha dato?™. Dj nuovo
ancora, per non sembrare che si allontanasse dal suo proposito, in un
altro luogo disse a Pietro: Vi’ lontano da me, Satana. Tu mi sei di Scan-
dalo™. E affinché non si creda che sia inferiore colui del quale tu
conosci il giuramento, ascolta cid che si dice anche del Padre: I/
Signore ha giurato ¢ non s5i pente' e 1] Signore ha ginrato ad Abramo’'s, E
proprio cid, piu in giti, dice del Padre: I/ Signore giurd @ Davide la
verita'”. Anche I'espressione giurd al Signore mostra che bisogna inten-
dere un’altra persona, non la sua. Fu, pertanto, un woto del Figlio
quello di riconciliare al Padre, con I’avvento della sua incarnazione, il
genere umano che si rendeva nemico per effetto dei suoi peccati.
Questo voto, tuttavia, non & estraneo al Padre, perché tutto cid che
vuole il Padre, lo vuole il Figlio e lo vuole anche lo Spirito Santo: &
riconosciuta, infatti, una sola natura, una sola potenza ed una sola
volonta. Si espone, subito dopo, che cosa sia questo vozo.

3. Se entrerd nella tenda della mia casa, se saliro sul letto del mio giaci-
glio. In questo versetto e nei due seguenti bisogna intendere che il
profeta riferisce le parole alla natura umana di Cristo Signore. Egli,
infatti, dice che non entrera nella tenda e non salira sul letto del suo gia-
ciglio, finché non si sa che egli adempie le promesse fatte al Padre. Se
non erro, chiama fenda I'abitazione celeste, dove, dopo la sua resurre-
zione, & salito sotto gli occhi degli apostoli con la carne che aveva
assunto; egli, inoltre, afferma che non entreri in essa prima di trovare
presso il Signore Padre un posto per le anime devote. Percid ha
aggiunto: Della mia casa, per significare I'abitazione celeste, cosi
come in un altro passo dice: I/ cielo ¢ il mio trono; la terra, lo sgabello per
1 miei piedi'’®. Segue: Se saliro sul letto del mio giaciglio. Si comprende
che, come al suo solito, indica le cose celesti secondo le abitudini
umane. Il letto del nostro giaciglio, infatti, ci da quiete e riposo dalla
fatica; percid il suo letto, cioe il riposo, deve essere inteso nel senso di
fine della beata passione. Lespressione se salird significa ’ascensione,
quando egli & salito ai cieli e si & assiso alla destra del Padre. Allora si
saranno adempiuti i voti del suo giuramento, cioé della sua promessa;

"Gy 18,11.
"Mt 16,23.

8al 110 (109),4.
6Dt 30,20.

78al 132 (131),11.
75 66,1.

93



e proprio cid egli disse durante la sua passione, quando, avendo
bevuto aceto, gridd: “Tutto ¢ compinto”. E, chinato il capo, spird'™.

4. Se dard sonno ai miei occhi o sopore alle mie palpebre o riposo alle mie
tempie. Sebbene non paia che le cose dette prima possano applicarsi
alla sua natura divina, tuttavia si riconosce che cid discorda tanto da
sembrare che la potenza della divinita abbia dato sonno agli occhi o sopore
alle palpebre. Si sa, perd, che tutte queste cose CONVeNgono ragionevol-
mente alla sua umaniti. Dice, infatti: Se dard sonno ai miei occhi. Per
sonno bisogna intendere il riposo della morte, di cui anche in altro
Salmo & stato gia detto: Ho dormito e mi sono assopito; sono risorto, perché
il Signove mi ha preso'®, ecc. Segue: O sopore alle mie palpebre. E' qui
espressa in modo potente I'abituale condizione del sonno. Le palpebre
sono cosi chiamate da “palpitare”, perché, se esse non si rilassano in
un tremulo riposo, il sonno non pud entrare negli occhi. Segue: 0
riposo alle mie tempie, perché in realta le tempie della nostra testa non
possono avere 7iposo, quando si sa che gli occhi agitati da frequenti
movimenti sono svegli. Prima ha posto sozzo e poi ha esposto come si
ottenga lo stesso sonno. B’ veramente sonno quello che & stato accolto,
ha cessato dopo tre giorni e non ha arrecato al corpo corruzione ma
£iposo.

5. Finché io non trovi un luogo al Signore, una tenda al Dio di Giacobbe.
Si & giunti a quella promessa che, anche se non espressa, si cercava
nelle precedenti parole. Afferma, infatti, che il suo desiderio fu sem-
pre rivolto a cid, finché la stabilita della Chiesa si & retta sul fonda-
mento di una santa predicazione. Luogo del Signore, infatti, sono la
tenda dell’anima cristiana e gli atri della Chiesa cattolica nella quale
egli abita sempre, come nel cielo. Questi furono zrovati, dopo che per
l'arrivo del Signore furono costruiti e rafforzati. Furono rrovati,
quando egli ci cercd, scopri ed edifico con la sua pieta; e si fece una
tenda da noi e in noi, quando per la sua misericordia ci restitui alla
vita eterna. Ricorda, inoltre, che, come sopra ha detto che Cristo
aveva fatto una promessa al Dio di Giacobbe, cosi anche qui afferma
che ha mantenuto il suo voto a lui, perché apparisse realizzata la
verita del suo giuramento. Ma affinché i perfidi Giudei non strepitino
che questi versetti siano un’aggiunta pill che un spiegazione, (essi
che, a propria rovina, con alcune invenzioni osano distorcere dalla via
della verita le Sacre Scritture tanto da sembrare che ne venga meno

"Gv 19,30
180831 3,6.

94



I'integrita), ascoltino il seguito e, finalmente confusi, un giorno rin-
saviscano.

6. Ecco, I'abbiamo udita in Efrata, l'abbiamo incontrata in regioni sel-
vose. Dopo il giuramento del Signore, dopo il suo desiderio realizzato
in tutta verita, il profeta viene alla seconda parte, nella quale egli,
parlando di sé, asserisce di aver trovato la promessa del Signore che
aveva udito in Efrata, in regioni selvose. Si ricordi che Efrata in lingua
latina significa “specchio”. Le regioni selvose, perd, sono i cuori dei
pagani che, purificati dei peccati ad opera del Signore, come se que-
sti fossero boscaglie e spine, sono stati aperti da una purezza campe-
stre. Certamente i campi sono chiamati cosi da capacitas (estensione) e
dall’ampio spazio. Essi sono stati fatti nitidi da incolti, miti da agre-
sti, fruttuosi da sterili, templi del Signore da abitazioni di demoni. E
percio dice che in regioni selvose, ciog tra i gentili, & stato trovato cid
che in forma di profezia era stato promesso ai Giudei. Anche la stessa
Betlemme, dove nacque il Signore, fu chiamata Efrata, come dice il
profeta Amos: E tu, Betlemme, casa d’Efrata, non sei certo la Dbin piccola
tra le tribat di Giuda; da te, infatti, nascerd il principe che governera il mio
popolo Israele™. E in Genesi sta scritto: I/ sepolcro di Rachele si trova
presso Efrata, che ¢ Betlemme'®. Donde appare chiaro che la nascita del
Signore fu presagita in Betlemmme, ma che a causa della poca fede
delle genti fu nascosta iz regioni selvose.

7. Entrammo nelle sue tende, I'adorammo nel luogo dove stetsero i suoi
piedi. Avendo sopra affermato di avere udito in Efrata quelle cose che
aveva trovato in terreni boscosi, ora per confermare 'efficacia di tutta
la sua devozione, dice di essere entrato nelle tende del Signore, sicché
confessa in tutti i modi di essere entrato in cid che faceva con gran-
dissima speranza. Bisogna, inoltre, considerare che il profeta prima
dice che il Signore ha promesso #na tenda (al singolare), mentre qui
asserisce di entrare con i fedeli cristiani nelle tende. Il profeta ha
espresso al plurale la Chiesa cattolica promessa da Cristo Signore, per-
ché egli s’ unito nella fede al popolo cristiano, quando ormai in tutto
il mondo erano promesse innumerevoli Chiese. Non basterebbe, pero,
che egli abbia confessato solo di essere entrato nelle Chiese, se non
dicesse anche di avere adoraro 1a dove si poggiarono i piedi santissimi
di Cristo Signore. “Piedi” significa “i comandamenti evangelici”,

**18i tratta di una citazione errata di Cassiodoro. Il passo & tratto da Mi 5,2, qui riportato
secondo la versione di Mt 2,6.
¥Gen 35,19.

95



come & stato scritto: Come sono belli i piedi di quelli che portano lieti
annunzi di pace®. Infatti, i suoi piedi stettero 13, dove & provato che fu
fondata la verita della fede. Noi dobbiamo stare per 'eternita dove sta
la pienezza della legge e il Cristo Signore dei profeti. Il verbo stare per
lo pit si riferisce alla costanza, com’8 scritto nel Vangelo: Chi possiede
la sposa & lo sposo; P'amico dello sposo invece sta e lo ascolta™. BEsso riguarda
una mente molto salda, e per cid & scritto: Chi persevererd sino alla fine
sara salvo'®. Un altro Salmo mostra che i peccatori non possono stare
saldi nella fede, dicendo: L caddero coloro che operano iniquita; furono
cacciati, non poterono stare in piedi™. Se, poi, si vuole religiosamente
riferirlo alla storia, esso significa, forse, la santa croce dove egli stette
ritto con il suo corpo, quando fu visto inchiodato ad essa; e si dice che
stette in posizione eretta quando si mostra che vi fu appeso.
Giustamente, dunque, il profeta afferma che bisogna adorare questo
luogo che ci offri sia il segno della fede sia la salvezza.

8. Sorgi, Signove, verso la tua quiete, tu e l'arca della tna santificazione.
Il profeta, dopo aver saputo che le promesse di Cristo Signore fatte
prima era state portate a COmpimento affinché non risultasse che
rimaneva qualche debito, grida al Signore: Sorgi verso la tua quiete, per
dichiarare che le cose accaddero secondo I'ordine della perfetta verita,
ciog per risorgere dagli inferi all'eterna beatitudine della sua divinita.
Nota l'aggiunta di #ua cioé quella che ti attribuisce la tua maesta che
regna insieme con il Padre con uguale potenza e sempiterna gloria.
Perché non si credesse che il capo potesse abbandonare le sue mem-
bra, ha aggiunto: T« ¢ larca della tua santificazione, cio¢ la Chiesa che
ti sei degnato di santificare facendola tue membra. Non ha detto arca
di Noe né arca del testamento che, tuttavia, sembravano entrambe
offrire una figura della Chiesa, ma I’ha chiamata in modo speciale,
quando ha aggiunto: Della tua santificazione. Finalmente osserva il
seguito.

9. I tuoi sacerdoti si vestano della tua giustizia e i tuoi fedeli esultino.
Parla ancora di quelle membra che supplica siano accolte dal Signore
nella pace eterna. Vediamo, perd, cosa significhi 7 suoi sacerdoti st
vestano della tua giustizia, ciog si vestano come di armi celesti. Cosi,
infatti, dice I’Apostolo: Vestiti con la corazza della giustizia e della

'®s 52,7.

¥MGv 3,29.

Mt 10,22.
1%68al 36 (35),13.

96



carita, affinché possiate spegnere i dard; infuocati del nemico™’; vale a dire
in modo tale che possano opporsi intrepidamente ai dardi degli ere-
tici. Oppure giustizia significa lo stesso Cristo Signore, come dice
I'Apostolo: Colui che da Dio & stato fatto sapienza e ginstizia'®, Dunque
conviene che i sacerdoti si vestano proprio di lui e portino sempre nel
cuore colui che, tuttavia, & indossato in modo tale da degnarsi di
essere dentro, come il medesimo Apostolo dice ai battezzati: Tutti voi
che siete stati battezzati in Cristo vi siete vestiti di Cristg'™. Segue: E 7 tuoi
fedeli esultino. Ne conseguiva che i fedeli esultassero, quando si fossero
vestiti dello stesso Cristo Signore. Se, infatti, nel mondo & una gioia
indossare una veste preziosa, quale letizia potrebbe nascere da quella
maesta che rende degni di onore e abbraccia in tutti i mods per por-
tare a salvezza?

10. Per riguardo a Davide, tuo servo, non allontanare il volto del tuo
unto. 1l profeta ricorda quali mali abbia commesso il popolo giudeo
nel deserto o con quanta iniquita dopo abbia peccato contro il
Signore; prevede quale passione, certamente salutare per il mondo ma
degna di lamento per i Giudei, esso avrebbe sopportato; si prostra
supplicando il Dio Padre di zon respingere dalla gente giudea i/ volto del
suo unto, ciot la sua presenza che un tempo aveva promesso per mezzo
dei profeti, affinché colui che avrebbe riconciliato il mondo purifi-
casse anche I'offesa degli Ebrei.

11. I/ Signore ha ginrato a Davide la verits ¢ non lo ingannera: io porro
sopra il tuo trono uno del frusto del tuo seno. Dopo la preghiera con la
quale ha chiesto, con poche parole ma con grande desiderio, la venuta
del Signore, il discorso del profeta entra nella terza parte, nella quale
con gioia enumera le promesse del Padre al Figlio. Che cosa potrebbe
dirsi pili sicuro o pitt immutabile dal momento che &tura colui per il
quale si giura e promette colui che non puo errare? Non ha giurato al
Davide figlio di Iesse, perché avrebbe potuto dire: I/ Signore mi ha giu-
rato, come all'inizio di questo Salmo. Quando dice: I/ Signore ha giu-
rato a Davide, intende I'altro Davide, quello del quale in un Salmo gia
¢ stato detto: Ho portato aiuto a un eroe e ho esaltato un eletto tra il mio
popolo. Ho trovato Davide, mio servo, I’ho unto con il mio olio santo e poco
dopo: Egli m'invochera: “Tu sei mio Padre, mio Dio ¢ accoglimento della

WEf 6,14.16.
%1 Cor 1,30.
#Gal 3,27.

97



mia salvezza”. To lo costituird primogenito, eccelso davanti ai re della terra™.

E questo il significato della proposizione non lo ingannera. Ingannare
yuol dire “mandare a vuoto le promesse”. Giustamente qui egli
afferma che non pud accadere, perché non ci pud essere luogo per I'in-
ganno, 1a dove si fa conoscere la promessa di un autore che non men-
tisce mai. Segue: Porrd sopra il tuo trono uno del frutto del tuo seno. E'
frutto del seno 1a celeste dottrina del Signore Salvatore, dalla quale si sa
che & stato generato il popolo cristiano. Spesso, infatti, con devoto
insegnamento abbiamo detto che i fedeli possono essere generati, per
cosi dire, da un seno. Il Padre promette che essi saranno posti sopra il
trono di Cristo Signore, quando si provera che, convertitisi ai precetti
del loro autore, insegnano cose simili. Si dice che uno siede giusta-
mente quando & sul trono di colui del quale & provato che insegna i
precetti.

12. Se i tuoi figli manterranno il mio patto e queste mie testimonianze che
io insegnerd loro, anche i loro figli sederanno sul tuo trono per sempre. Ha
spiegato quello che aveva detto prima. Anche qui parla degli apostoli
e degli altri fedeli che, per l'integrita della loro fede, meritarono di
essere chiamati figli di Cristo. Ad essi, infatti, si dice: Siederete su
dodici troni per gindicare le dodici tribil Alsraele®. Si dara, dunque, il
trono del Signore a quelli che hanno meritato di essere partecipi del
suo regno, come anche nel Vangelo egli stesso dice: Padre, voglio che
dove io sono anch’essi siano con me®>. B perché tu non sia incerto a chi
bisogna dare, egli dice che certamente dara a coloro che con pura
devozione mantengono il patto e le vestimonianze del Signore e tutta la sua
dottrina. Ma perché non si creda che forse questo premio sia tempo-
raneo, dice: Sederanno sul tuo trono per sempre. Non ci sara la fine del
secolo, perché li ogni dono dura un’immutabile eternita.

13. Perché il Signove ha scelto Sion ¢ I'ba prescelia come sua abitazione.

14. Questo & il mio riposo per sempre; 10 abitero qui, perché I'bo prescelta.
Questo non pud per nessun MOtivo essere inteso alla lettera, perché
noi sappiamo che spessissimo l'antica Gerusalemme ha subito distru-
sioni e rovine e che di essa & stato scritto: Sion sara arata come un
campo™. Con questo vocabolo, invece, si chiama la Gerusalemme cele-
ste, concorde nei popoli, unita nella virth della caritd, purificata per

19983] 89 (88),20-21. 27-28.
¥IMe 19,28.
922Gy 17,24.
19Ger 26,18 (Cfr. Mi 3,12).

98



la grazia del perdono, che gode, con un’eterna visione, della sua divi-
nita e potenza. Quella maesta, infatti, sommamente buona, somma-
mente beata, sommamente potente, sebbene sia tutta dovunque, non-
dimeno possedendo i cuori dei beati, si fece un’abitazione prescelta in
virth della sua misericordia. Questo & il riposo del Signore: che egli
sieda nei devotissimi cuori degli uomini come in una tenda speciale e
sia dovunque tale che da far dire di lui che abita immenso e infinito
in essi.

15. Benedicendo benediri la sua vedova; saziers di Dane i suoi poveri. B’
detta vedova la Chiesa di Cristo, perché priva di ogni aiuto umano,
pone tutta la sua speranza nel Signore e sopporta, in quanto vedova,
le vessazioni dei malvagi e le crudelissime persecuzioni degli empi.
Essa, privata dell’aiuto del marito, piange sempre, & sempre oppressa,
ma ha I'immutata costanza di una mente castissima. A somiglianza di
lei I'’Apostolo loda la vedova dicendo: Colei che ¢ vedova ¢ desplata spe-
rera nel Signore™. La Chiesa, sebbene sembri avere in sé spose e ver-
gini, tuttavia & detta vedova, perché, senza il sostegno del mondo, ha
riposto la sua speranza nello Sposo celeste, che da nera I’ha resa bella;
da peccatrice, retta; da crudele, devota; da vacillante, ben salda.
Secondo alcuni & detta vedovz la sinagoga, che ora & la Chiesa, perché,
cessando la legge alla quale era tenuta sottomessa come ad un marito,
al sopraggiungere della grazia si & unita senza dubbio a Cristo e, quasi
liberata dalla precedente condizione, ha meritato le nozze celesti,
mantenendo salva la castitd. Anche I’Apostolo fece questo paragone
dicendo: O forse ignorate, fratelli, (parlo 4 gente esperta di legge) che la legge
domina I'nomo per tutto il tempo in cui egli vive? La donna sposata, infatti,
¢ unita al marito per mezzo della legge maritale, finché egli ¢ vivo; ma se il
marito muore, essa & libera dalla legge maritale. Essa, dunque sara chiamata
adultera finché vive il marito, se si unisce a un altro wome' ecc.
Intendiamo anche che cosa significhi benedicendo benedirs. Chi benedice
una volta, testimonia che cessa di benedire con quella sola benedi-
zione; invece, benedicendo benedice chi santifica con una benedizione
perenne concedendo la grazia del suo dono ora da una parte ora dal-
laltra. Quest’argomentazione & detta con parole affini, perché si sa
che v’¢ una stretta connessione proprio tra le parole. E’ evidente che
ci0 e stato fatto anche nel versetto successivo. Segue: Saziero di pane i
suoi poveri. In realta i povers si saziano con il pane celeste di Cristo, per-

%] Tm 5,5.
*Rm 7,1-3.

99



ché, per quanto riguarda gli approvvigionamenti mondani, hanno
sempre fame, come & stato detto in un Salmo precedente: I ricchi impo-
veriscono e hanno fame, ma quelli che cercano il Signore non mancheranno di
dlcun bene™s. 1 poveri di Cristo, dunque, sono quelli che sono privi
delle ricchezze della terra ma hanno una celeste abbondanza di beni
celesti. »

16. Vestird della salvezza i suoi sacerdoti e i suoi fedeli esulteranno gran-
demente. 1 sacerdoti sono rivestiti della salvezza, quando accolgono,
con somma integritd di fede, il Signore Salvatore e si rivestono della
sua misericordia degna di onore, come dice I’Apostolo a proposito dei
battezzati: Tutti quelli che siete stati battezzati in Cristo vi siete vestiti di
Cristo”. Per cui, sebbene I'abbiamo detto poco fa, tuttavia non
dispiace ripetere cid che a noi possa svelare i divini misteri. I dottori
devono essere tali che dapprima siano essi stessi irreprensibili e cosi
istruiscano i cuori degli altri fedeli, come nel Vangelo dice il Signore:
Chi insegnerd e agird cosi, sard chiamaro grande nel regno dei cieli'®.
Lespressione esulteranno grandemente vuole designare la perpetua leti-
zia dei fedeli, poiché egli dice che essi non solo esultano, ma anche
godono di perpetua gioia. Chiunque, infatti, sia in una grande gioia
dell’animo pud balzare e di nuovo quietarsi, ma esultano grande-
mente quelli che mai si lasciano distogliere dai premi accumulati.

17. La io condurrd il corno di Davide; ho preparato la lampada al mio
unto. Quando si dice /2, s'indica quella pace di beatitudine della quale
il Padre sopra ha detto: Questo é il mio riposo per sempre. 199 Questo riposo
del Padre & anche del Figlio, questo riposo del Figlio & anche dello
Spirito Santo, poiché la santa Trinita, che & un solo Dio, non & sepa-
rata quanto a beatitudine, né divisa quanto a potenza € natura. Segue:
1o condurrd il corno di Davide. Qui bisogna intendere “Davide”, come
sopra abbiamo detto, nel senso di “Signore Salvatore”, il cui corno,
cioe forza di potenza, si mostrerd in quel giudizio nel quale egli con-
cede i premi eterni ai suoi fedeli. Il profeta, infatti, non avrebbe
potuto dire di sé Davide, perché egli non sara colui che dara il premio
tra i beati ma sara uno che lo ricevera dal Signore. Perché si pensi a
Cristo Salvatore, segue: Ho preparato una lampada per il mio unto, cioé
la luce della predicazione di Giovanni Battista, vera lucerna di Cristo,

1968al 34 (33),11.
YGal 3,27.

1Mt 5,19.

9Cer. supra, v. 14.

100



\
W

che mostra la luce celeste alle tenebre del mondo. Di luj lo stesso
Signore disse: Egli era lampada accesa e risplendente®®. Lampada senza
dubbio splendente tale da non apparire agli occhi della carne ma a
quelli dell'anima ed effondere, nutrita dall’olio del suo Signore,
abbondantissima luce in tutto il mondo.

18. Vestird i suoi nemici di vergogna; sopra di lui fiorira la Santificazione.
Indica come suoi nemici gli eretici e i pagani o tutti quelli che sono vis-
suti contro i suoi precetti. Il seguente suoi designa gli avversari di
Cristo Signore. Come i sacerdoti hanno indossato la salvifica gloria del
Signore, cosi i suoi nemici si vestono della veste della confusione,
quando gli altri ascolteranno: Venite, benedetti del Padre mi0™, mentre ad
essi si dird: Andate al fuoco eterno®™. E perché si sappia che anche il Padre
fa cid che opera il Figlio, qui egli afferma che il Padre confonde i suoj
nemici, mentre & noto che ¢& il Figlio a fare cid. Nel Vangelo, infatti, egli
dice: I/ Padre non gindica nessuno, ma ha rimesso ogni gindizio al Figlio®®.
La gloria del Figlio, tuttavia, & convenientemente illustrata dalla testi-
monianza del Padre. Anche altrove, infatti, si dice intorno all'initd
della cooperazione: Mio Padre opera sempre ¢ anch’so opero™. Non c’e dub-
bio che cid debba intendersi anche dello Spirito Santo. Spesso si dice di
una sola Persona cid che si crede della potenza di tutta la Trinita. Segue:
Sopra di lui fiorira la mia santificazione. Si dice Jiorira per esprimere la
santita della gloriosa incarnazione. Questa & fiorita in modo tale che,
come dice I"Apostolo, « /ui si pieghi ogni ginocchio nei cieli, sulla terra e sotto
terva e ogni lingua proclami che Cristo & il Signore nella gloria di Dio Padve®.
E’ noto che quest’espressione & stata detta ad imitazione del linguaggio
riguardante i campi: a coloro che li guardano si presenta una grande
bellezza, quando essi si vestono piacevolmente di splendidi colori. Ma
come tanta lode di un perenne fiorire potrebbe convenire all’altro,
quando si legge che il profeta fu scacciato dal regno ad opera del figlio
e si dimostra che in alcuni casi commise gravissimi delitti secondo 1'a-
bitudine propria degli uomini? Qualunque cosa, invece, Cristo Signore
abbia fatto e qualunque cosa abbia sofferto, sempre in lui fior? la santi-
ficazione del Padre. Giustamente, percid, questo Salmo si adatta a colui
che, come si sa, fu senza peccato.

Gy 5,35.
21M¢e 25,34,
202M¢ 25,41.
MGy 5,22.
4Gy 5,17.
2Fil 2,10.

101



Conclusione

Avete udito quanto egli, nella sua ascesa, sia progredito; avete
udito di quanta gioia ci abbia colmato. E possibile, infatti, che tutti
i Salmi dei gradini crescano fin dall’inizio e dicano le cose elevate che,
all’avvento del Signore, rifulsero di chiarissima luce. Dopo la profezia
sul Creatore, fu ovvia l'ascesa del gradino per il quale & noto che tutte
le cose ricevono accrescimento. Nei seguenti Salmi dei gradini ci
rimane I'amore del prossimo e la carita di Dio. Se li saliremo con
animo puro, allora noi giungeremo alla sua gloriosissima visione.

Commento al Salmo 132
Salmo dei gradini

Dopo la santissima proclamazione del Salmo precedente, il pro-
feta, collocatosi ormai nel quattordicesimo gradino, proclama ai
popoli la beata unita, affinché coloro che sono uniti nella fede cri-
stiana possano perseverare in un unico vincolo di carita. Sebbene
alcuni abbiano espresso I'opinione che cid debba adattarsi ai monaci,
noi affermiamo che riguarda la concordia generale, perché & pronun-
ziato non soltanto per le comunita monastiche ma anche per la Chiesa
universale, per radunare nel medesimo luogo, con la tromba spiri-
tuale, tutti i soldati di Cristo che sono nel mondo. Io non contesto
che & stato detto per le sante comunita, ma ritengo che debba essere
riferito anche a tutta I'umanitd. E’, dunque, un luogo degno di acco-
gliere I'assemblea del popolo fedele che, com’# noto, & stata costituita
prima che I'incarnazione del Signore la strappasse ai pagani con il suo
sangue prezioso; e giustamente questo & posto dopo la Chiesa per
mezzo della quale, come si sa, € stato concesso al mondo.

Contenuto del Salmo

Ecco il secondo Salmo di cui si sa che non & affatto diviso in parti.
E’ stato certamente opportuno che questo, il cui discorso riguarda l'u-
nita, non abbia accolto in sé alcuna divisione, restando semplice e
senza differenze di argomentazioni; noi chiamiamo giustamente
“atomi” questi due Salmi. Il profeta, infatti, non muta la persona, né
altera I'argomentazione o il discorso. Questi, infatti, sono i tre ele-

102



menti che sembra generino la divisione dei Salmi. Questi “atomi”
forse si applicano alle due piccole monete, che la donna mise nel
tesoro e per le quali, come & noto, ottenne i doni della completa mise-
ricordia®. Cosi anche noi, se con animo devoto accoglieremo la
potenza di questi due Salmi, avremo la remissione di tutti i peccati.
Il primo, infatti, invita alla lode del Signore, il secondo esorta alla
carita verso il prossimo.

Commento al Salmo

L. Ecco, quanto & buono e soave che i fratelli abitino insieme! 11 vocabolo
ecco & proprio di chi mostra pilt che di chi parla. Esso di solito & pro-
nunziato tendendo la mano, quando c’& una grande tensione dell’a-
nimo, piuttosto che essere spiegato con discorsi. Bxono riguarda la
carita, perché gli uomini perfetti si esortano con esempi comuni e,
imitando I'uno le virth dell’altro, s’abbracciano con I’ardore di un
affetto reciproco. Spesso noi facciamo il bene ma, a causa dell’ostilica
dell’animo, non andiamo d’accordo. La perfetta virtil, infatti, consiste
nel piacere del bene che si fa. Abitare significa “persistere nel buon
proposito”. Labitazione che il Signore chiede & questa, non i tetti
delle pareti che tengono insieme i corpi: essa & quella che unisce le
anime in devota comunita. Con tale parola vieta che i monaci vaghino
andando da un monastero all’altro con volonti incostante. Dicendo
fratelli insieme indica coloro che sono costituiti sotto un solo Padre con
il vincolo della fede e che hanno w7 cuore s0lo ¢ un’anima sola (com’s
detto negli Azti degli Apostol?). Ma abitano insieme anche coloro
che, nella vita eremitica, si aggirano per luoghi deserti. Sebbene essi
sembrino fisicamente lontani I'uno dall’altro, tuttavia non sono per
nulla divisi per quanto riguarda l'unita della fede. Se si intende cid
alla lettera, & buona anche quell’assemblea nella quale i fratelli, come
leggiamo negli A#ti degli Apostoli, si riuniscono per stare assieme:
Veniva distribuito a ciascuno secondo il bisogno™ e nessuno fra di loro diceva
Sua proprieta le sue cose, ma tutto era per lovo in comuné®. Cosi, tuttavia,
sara lodata quella parte, se non sara rifiutata la concordia dell’animo,
di cui abbiamo detto sopra. Infatti, affinché si capisca che quest’unita

26Cfr. Mt 21,2.
27At 4,32,
%At 4,35.
At 4,32.

103



& un bene non mediocre ma meraviglioso, segue una lode appropriata
con mistici paragoni sino alla fine, per associare una cosa preziosis-
sima alla bellezza del suo annunzio.

2. Come unguento sul capo che scende sulla barba, sulla barba di Aronne,
che scende sull’orlo della sua veste. Incomincia la spiegazione del versetto
precedente: essa & fatta per mezzo di sottilissimi paragoni. Nei tempi
antichi alcuni erano unti re, altri profeti, altri sacerdoti reverendis-
simi per dignitd; essi proclamavano la loro somiglianza con Cristo
Signore come anche le molte altre cose che in quei tempi accadevano
con un significato simbolico. Cristo Signore alla sua venuta fu unto in
modo invisibile e incorporeo. Del resto non si legge che fu unto nel
corpo il re onnipotente, il profeta 'mirabile, il pontefice eterno, che
immacolato si offri di essere immolato per i peccatori. Di questo
unguento parla anche il Salmo 44: Dio, il tuo Dio, ti ha unto con olio di

letizia a preferenza dei tuoi uguali*®. Se s'indaga ancora piu accurata-
mente che cosa sia quest’olio di letizia o unguento spirituale, non si e
Jontani dalla realtd qualora esso sia riconosciuto nello Spirito Santo,
che, secondo la narrazione evangelica, scese in forma di colomba e
rimase sopra Cristo Signore battezzato®”, capo del corpo che ¢ la
Chiesa, crocifisso, risuscitato al terzo giorno, asceso nei cieli e seduto
alla destra del Padre. Segue: Che scende sulla barba, ciot lo Spirito
Santo che scese con l'inestimabile virth della sua potenza sopra gli
apostoli, quando parlarono nelle varie lingue delle diverse nazioni. A
buon diritto, certamente, diciamo gli apostoli barba, perché essa €
indizio di grandissima virilita e rimane attaccata al capo cui appat-
tiene. Gli apostoli, infatti, vinte per dono divino le molte passioni,
diedero prova di essere, per grazia di Dio, uomini molto risoluti;
osservanti delle regole ricevute dal Signore, mostrarono di essere
rimasti sotto il loro capo. Ma perché non si pensasse per caso che que-
sta barba fosse quella di un uvomo qualsiasi, ha aggiunto: D: Aronne
che, prefigurando Cristo, sotto un certo aspetto lo portava gia nel suo
sacerdozio. Spesso, infatti, noi diciamo di lui nomi tradizionali come
Salomone, Davide, Sansone; cosi qui Aronne. Ha aggiunto: Che scende
sullorlo della sua veste. Lorlo della veste significa la Chiesa del Signore
Salvatore, perché lo Spirito Santo discende fino alle sue estremita e
santifica i battezzati per la degnazione della sua misericordia fino alla
fine del mondo. E’ anche la Chiesa che & stata designata per mezzo

2081 45 (44),8.
M Cfr, Mt 3,16.

104



della tunica che non poté essere divisa al tempo della passione. Di
questa veste, dunque, i nostri padri parlarono in modo spirituale e
abbondantemente. Giuseppe nel terzo libro delle Antiquitates, capi-
tolo ottavo, sveld il mistero di grandi cose, mostrando che i quattro
colori, cio¢ bisso, porpora, giacinto e scarlatto razionalmente indicano
gli elementi del mondo®2. Pure Girolamo, scrivendo a Fabiola?, non
cessa di essere utile anche su cid.

3. Come rugiada dell’Ermon, che scende sul monte Sion. Viene ad un
altro paragone di lode che di nuovo (come al solito) ci rivela grandi
misteri mediante il significato dei nomi. La rugiada ¢ una pioggia
leggera e sottile, che non viene giu per mezzo di gocce, ma penetra
nella durezza dell’arida terra con le sue minutissime particelle. Per
essa tutto cio che germina cresce e, con il dono di un clima tempe-
rato, ¢ portato a produrre vari frutti. Ermon & il nome ebraico dj un
monte situato oltre il fiume Giordano. Esso & interpretato, secondo
una tradizione dei padri, nel senso di “anatema”. Ta rugiada, dunque,
di questo monte nutre i peccatori che si sono trovati sotto I'esecra-
zione dell’anatema e scende sul monte Sion quando essi, per dono divino,
siano giunti al rimedio della conversione. Sion significa la Chiesa cat-
tolica che accoglie le genti esposte al pericolo dell’anatema. Forse
potresti domandarti perché abbia detto: Che scende, mentre avrebbe
potuto dire “ascende” dal momento che cid & stato riferito a cose
migliori. Ma & un uso comune dire di quelli che giungono tardi ad
una certa conoscenza: “Scende alla veritd; scende alla giustizia”, come
se giungessero dalla vetta della loro superbia alla pianeggiante ed
evidente ragione. La discesa della rugiada dall’Ermon al monte Sion
significa che i pagani passano dalla sede dell’empieta ai luoghi ameni
della beatitudine. E’ cid che aveva espresso il primo versetto: Ecco,
quanto & buono e soave che i fratelli abitino insieme.

La il Signore ha donato la benedizione e Iz vita per sempre. La, cioé sul
monte Sion, vale a dire alla Chiesa che consiste nell’assemblea dei
fedeli, ha donato la benedizione, ciod ha mandato il Signore Salvatore,
vita dei credenti e beatitudine perpetua. Noi, pero, spesso abbiamo
detto che il nome di questo monte significa la celeste Gerusalemme,
della quale quella terrena porta I'immagine. E’ essa che possiede una
vita senza fine ed un gaudio senza interruzione €, cosa che supera ogni
felicita, & posseduta dal creatore ed & retta grazie a lui. Dicendo /2, si

22Cfr. Jos. Ant. Jud. 3,7 (8).
*>Cfr. Hier. Epist. 64.

105



mostra dove @ significata la concordia, perché nessuna benedizione &
concessa ai discordi. Tu vedi con quali paragoni e con quanta ammi-
razione sia stata lodata quell'unita: nessuno potra dubitare che essa ¢
un grande dono, poiché essa ¢ lodata proprio da colui che dara il pre-
mio. Bisogna inoltre considerare come questo Salmo abbia proceduto
in un solo senso e in un unico pensiero. Questo schema & detto irmo,
quando la concatenazione del discorso mantiene il suo tenore sino alla
fine e non @& introdotta un’altra persona né un’altra argomentazione.
Abbiamo gia notato che esso si trova anche nel Salmo 116 a causa del
testo che non pud essere diviso in diverse parti.

Conclusione

Ci & stata mostrata I'utilitd dell’'unita e ci & stato spiegato quanto
possa giovare l'affetto fraterno. Amiamo il fratello come noi stessi.
Amiamo il Signore pilt di noi, affinché I'amore del prossimo ci con-
duca alla perfettissima carita del Signore. Che cosa potrebbe essere
pit lieto dell’imitazione, in questo mondo, di ci0 che, come & noto,
sara concesso con grandissimo dono in quella patria beata? Si soppor-
tino qui coloro che li devono essere amati. Questo & stato predicato ai
monasteri, questo alle Chiese, questo alle citta, questo alle ville, que-
sto agli eremi. Nessuno, infatti, che dimostra di avere affetto per la
santa religione, & diviso da questa fraternita. Né bisogna lasciare
senza discussione il fatto che qui prima si pone la carita verso il fra-
telli e poi segue 'amore verso Dio, mentre nel comandamento questo
occupa il primo posto: Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore e
tutta la tua anima™ e poi segue: Ed il prossimo tuo come te stesso®. Ma e
abitudine di chi insegna invertire l'ordine delle affermazioni, per
spiegare in modo molto conveniente l'utilita delle cause. E’ stata cosa
degna (poiché in questi Salmi c’¢ sempre una continua salita) porre,
alla fine di tutto, alla sommitd quanto si dimostra eccellente al di
sopra di ogni cosa.

M 22,37
WMt 22,39

106



Commento al Salmo 133
Salmo dei gradini

Guardiamo con l'occhio attento del cuore, come il profeta abbia
percorso 1 gradini e sia salito alle pill alte sedi delle virtd. Del resto,
infatti, ora quella beata fraternitd, della quale aveva detto che doveva
essere condotta ad unitd, & esortata in modo salutare a radunarsi in
felice assemblea per lodare il Signore con ardentissimo desiderio di
carita: cosi una perfetta attivita guadagnera a sé i fedeli e questi imi-
teranno qui la dolcezza che, come crediamo, in quella patria rimarra
eterna nelle anime sante. E’ cosa degna benedire coluj al quale si sale,
come si sa, con grande zelo. Ora bisogna trattare dell’efficacia del suo
comandamento, affinché la comprensione della sua parola, nella
discussione, possa rivelarsi a noi utile. E’ stato, infatti, comandato:
Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima e
tutta la tua forza®Se il prossimo tuo come te stesso. Da questi due precetti
dipende, infatti, tutta la legge ¢ i profets””. Che ammirabile concisione
dire in una sola frase cid che si potrebbe trovare in tutte le Sacre
Scritture! Infatti colui che ama Dio con tutto il cuore, con tutta l’a-
nima, con tutte le forze, non lascia alcun posto ai vizi. Dove potrebbe
entrare il delitto, quando I’anima & tutta occupata da Dio? Il diavolo
desidera cid che & vuoto, cerca cid che & nudo; ma dove trova la pre-
senza di Dio, si allontana con grande confusione. Cosi se amiamo Dio
con tutto il cuore e ci consegniamo alla sua potenza con affettuosa
devozione, non possiamo dar adito a colpe e camminiamo sempre in
vie rettissime. Quando i vasi sono pieni di qualche liquido, non rice-
vono un accrescimento di cose che si aggiungono. Cosi se la divina
carita ci riempie tutti, non ¢’ luogo dove il delitto possa entrare.
Segue: E il prossimo tuo come te stesso. Amiamo il prossimo come noi
stessi, quando non facciamo male a nessuno, ma trattiamo tutti con
un affetto simile a quello con cui trattiamo noi stessi. N €essuno accon-
sente nel suo animo a desiderare per sé i pericoli di una sciagura o a
volere essere assediato da ingannevoli insidie. Tutti, invece, deside-
rano stare attenti a non essere assaliti da alcuna avversiti. Se mante-
niamo verso gli altri questi propositi con pari volonta, se facciamo ai
fratelli cose simili a quelle che vogliamo si facciano a noi, senza dub-

26M¢ 22,37
WMt 22,39,

107



bio ogni delitto, ogni danno, ogni peccato cessa. La presente regola
rende tali quali il maestro celeste ci comanda di essere. Questo
comandamento, forse, riguarda anche gli angeli buoni, i quali, men-
tre desiderano che a noi giungano le cose da essi possedute, ci ren-
dono consorti di quell’eterna unita. Ricorda, inoltre, che questo & il
terzo Salmo relativo alla carita del Signore, sicché dallo stesso numero
si pud riconoscere la potenza della santa Trinita.

Divisione del Salmo

Il profeta invita a benedire Dio nella prima parte, dove, come si
pud osservare, ammonisce il popolo usando il plurale. Avendo poi
cambiato, benedice la gente al singolare, perché la santa unita ¢ la
bellezza e la virth della Chiesa.

Commento al Salmo

1. Ecco, ora benedite il Signore, voi tutti servi del Signore, voi che state
nella casa del Signove, negli atri della casa del nostro Dio.

2. Durante le notti alzate le vostre mani al samtuario e benedite il
Signore. Poiché i due versetti sono uniti 'uno all’altro da un mutuo
legame, li abbiamo messi insieme, affinché ce ne apparisse con mag-
giore evidenza il senso pieno. Innanzi tutto chiediamoci perché qui e
nel Salmo precedente abbia posto il termine ecco; certamente perché
alle cose certe e perfette fosse concesso non solo il discorso, ma anche
I'indicazione per mezzo della mano. Inoltre € stato detto ora, perché,
dopo la salita di tanti gradini, avrebbe dovuto essere lodato solo colui
che ha concesso tanti benefici. Al primo posto, infatti, c’¢ stato il
fatto che era salito con profitto; al secondo, che non aveva altra ascesa
oltre questa. Bisogna, infatti, predicare il Signore con maggiore zelo
allorquando rende sicuri con la sua munificenza. Secondo altri, ora
significa questo tempo del mondo, perché qui bisogna esercitare I'a-
nimo ad essere occupato li in eterne e perpetue lodi. Benedite il Signore
significa “lodatelo”, perché noi lo lodiamo benedicendolo, mentre
egli ci santifica benedicendoci. Hai udito: Servo; e perché non credessi
a qualcosa di abietto, ha aggiunto: De/ Signore; cosi la dignita di colui
che serve & accresciuta secondo la potenza del sommo principe. Con
questo nome Paolo si rese degno di onore tra le genti. Cosi, infatti,
inizia una sua lettera: Paolo, servo di Cristo®® e di nuovo: Se volessi pia-

2Rm 1,1,

108



cere agli uomini, non sarei servo di Cristo™. Anche di Mose, in un altro
Salmo, & detto: Ha mandato Mosé suo servo®. Questo si dice proprio dei
perfetti che, senza dubbio, sono chiamati anche amici. Segue: Voi che
state nella casa del Signore, negli atri della casa del nostro Dio. Prima
aveva detto “servo” in segno di onore; ma affinché gli incerti cuori dei
mortali non attribuissero c¢id anche agli altri che sono conosciuti
come empi (anche se tutti, per la loro condizione di creatura, sono
soggetti al Signore), ha aggiunto: Vo: che state nelle casa del S ignore, Ciog
voi il cui animo persevera nel Signore con saldo segno di devozione.
Stare, infatti, si dice di coloro che non vengono meno ai loro buoni
propositi per colpa della faciloneria, com’? stato detto del diavolo che
fu arcangelo e non stette nella verita?. E’ stata nominata la casa, ma ha
concluso con a7, perché I'atrio costituisce I'ingresso dell’abitazione.
Significa, infatti, sia coloro che sono gia all’interno della Chiesa sia
coloro che hanno meritato di essere al suo ingresso, poiché & noto che
la Chiesa, grazie alla sua unitd, ha diversi luoghi. A queste parole ha
fatto seguire un altro genere di conferma: De/ nostro Dio, cioé non
quello dei gentili, ma quello in cui crede la vera religione cattolica.
Ha aggiunto: Durante le notti alzate le vostre mani al santuario e benedsse
il Signore. Lespressione durante le nott significa il brutto tempo di
questo mondo che & sempre oscurato da fittissime tribolazioni.
Bisogna, dunque, alzare le mani in questo secolo dove una buona
azione merita I'aiuto del Signore. Cosi finché Mosé teneva alzate le
mani, prefigurando la croce della beatissima passione, la superba
audacia di Amalech era sconfitta®. Lestensione delle sue dita forse
significava il decalogo. All’abbassamento delle sue braccia prendeva
vigore la disperata superbia del nemico. Bisogna, dunque, innalzare
le nostre mani al Signore per mezzo delle buone opere, affinché il dia-
volo, nostro nemico, sia vinto dalla celeste maesta. Cerca, perd, di
capire che cosa significhi a/zate, cioé fate elemosina con piu abbon-
danza, perché il Signore non vuole da noi soltanto parole di devozione
ma fatti. Ha aggiunto: Verso il santuario, affinché sia la mano del cri-
stiano a seminarla, poiché, se la fanno gli eretici o i pagani, le loro
mani non si alzano verso il santuario. Cristo, infatti, accetta solo I’e-
lemosina che il fedele cristiano offre al suo nome. E affinché nessuno

Gal 1,10.

*Sal 105 (104),26
21Gy 8,44.

*2Cfr. Es 17,11.

109



si appropri di qualcosa, afferma che in quest’azione bisogna benedire il
Signore, poiché & lui a dare un animo misericordioso e beni pitt abbon-
danti. Cosi insegna che bisogna completare la carita del Signore con
sante lodi e devote opere. Guarda quale degna ricompensa ne conse-
gua, quando si siano fatte queste cose.

3. 'Ti benedica il Signore da Sion; egli ha fatvo cielo ¢ terra. Spiegata l'e-
sortazione con la quale ha sostenuto che bisogna permanere con zelo
di carita nelle lodi del Signore e nelle buone opere, viene alla seconda
parte. Qui, in un solo versetto, benedice il popolo che con costanza
persevera nell’unita e nell'amore del Signore. Prima ha detto tutte le
cose al plurale, ora conclude il Salmo al singolare. Cosi colui che
prima aveva riunito i fedeli fratelli nell’unita, ora concede i doni della
benedizione a quel popolo che gia ama il Signore. Percid se vogliamo
essere benedetti, lasciamoci abbracciare dall’amore della santa Trinita
e dall’unita della beata Chiesa. Comprendi come una perfetta conclu-
sione completi convenientemente questo Salmo, sicché chiunque
salga alla celeste Gerusalemme riceve, come ricompensa, la benedi-
zione dall’alto.

Conclusione

" Piace riferire in che modo questi gradini siano giunti alla
Gerusalemme celeste. Nel primo gradino, certamente, designa l'or-
rore del secolo, dopo il quale si accorre all’amore di tutte le virtl. Nel
secondo si espone la potenza della difesa divina e si mostra che ad essa
nulla pud opporsi. Nel terzo si afferma che & una grande gioia vivere
con animo puro nella Chiesa del Signore. Nel quarto si insegna che,
tra qualsiasi angustia, bisogna presumere sempre del Signore, finché
non abbia compassione e non ascolti. Nel quinto ci esorta a non attfi-
buire nulla a noi stessi ma tutto alla potenza del Signore, quando
siamo liberati dai pericoli. Nel sesto la fiducia del cristiano molto
fedele & paragonata a monti che non crollano mai. Nel settimo si dice
quanto siano abbondanti i frutti mietuti da coloro che seminano nelle
lacrime. Nell’ottavo si afferma che non rimane cid che ciascuno fa di
sua volonta, mentre sono solidissime soltanto le cose costruite per
ispirazione di Dio. Nel nono si proclama che I'vomo € reso beato dal
timore del Signore e che a lui & concesso tutto cid che giova. Nel
decimo esorta i fedeli alla pazienza che egli loda con le parole della
Chiesa. Nell'undicesimo, pentendosi, grida al Signore dal profondo,

110



affinché si comprenda quale sia la potenza della divinita nella libera-
zione degli uomini. Nel dodicesimo si mostra la virtt della mansue-
tudine e dell'umiltd. Nel tredicesimo si attesta la promessa della
santa incarnazione e la verita delle cose dette. Nel quattordicesimo si
predica I'assemblea spirituale ai fratelli e si mostra che su dj essi
giunge la benedizione del Signore e la vita eterna. Nel quindicesimo
¢ proclamata, tra le lodi del Signore, quella perfetta carit della quale
nulla puo dirsi di pitt grande né trovarsi di pit glorioso, come testi-
monia I’Apostolo: Dio ¢ carita®. Percid consideriamo costantemente
I'arcano di un cosi grande miracolo, per evitare, vedendo sempre tali
cose, i mortiferi errori del secolo. Questo numero contiene anche un
mistero: che esso ci conduce alla quindicesima vetta dei Salmj dei
gradini, quando sono vinti dalla potenza della Trinita i cinque sensi
del corpo, per i quali 'umanita fragile contrae ogni peccato. Percid
avviene che, eliminata la debolezza del corpo, si diano premi eterni ai
vincitori.

=] Gv 4,8.

111






