S.E. Mons. MARIANO MAGRASSI*

Eucaristia, radice di unita
e di fraternita

Nonostante i molti impegni in diocesi, ho accettato volentieri di
essere con voi questa sera, per riflettere su un tema di grande inte-
resse per tutti: I'Eucaristia come radice di unita e di fraternita. Il
tema ¢ molto ampio, lo trattero sotto I’angolazione soprattutto li-
turgica e cerco di non perdermi in preamboli per arrivare subito
nel cuore del problema.

Abbiamo ascoltato un testo suggestivo di San Paolo (Ef. 4,1-6) in
chiave propositiva. Mi pare sia opportuno anche ascoltare un altro
testo paolino, in chiave invece critica, ai cristiani di Corinto, perché
nelle loro eucaristie non vivono quei principi. Leggo questo breve
tratto (I Cor. 11,17-22) nella traduzione interconfessionale.

«Mentre vi do queste istruzioni non posso certo lodarvi: le vostre
assemblee si fanno piit male che bene. Innanzi tutto mi dicono che
nella vostra comunita quando vi riunite si formano dei gruppi rivali.
Credo che in parte sia vero. Ma quando vi riunite, in realta, la vostra
cena non ¢ la Cena del Signore! Infatti quando siete a tavola ognuno
si affretta a mangiare il proprio cibo. E cosi accade che mentre alcu-
ni hanno ancora fame, altri sono gia ubriachi. Ma non potreste man-
giare e bere a casa vostra? Perché disprezzate la Chiesa di Dio e umi-
liate i poveri? Che devo dirvi? Dovrei forse lodarvi? Per questo vo-
stro atteggiamento non posso proprio lodarvi».

E a questo punto San Paolo introduce il racconto della Cena, che
¢ il piu antico che possediamo, perché sappiamo che questa lettera
¢ stata scritta verso il 54, cio¢ prima della redazione dei Vangeli.

-Sono trascorsi meno di vent’anni dal momento della Cena del Si-
gnore, la prima. Ed ¢ interessante vedere come questo brano non
sta nella parte dogmatica della lettera, ma nella parte pratica, pare-
netica. «Non posso lodarvi perché le vostre assemblee invece che
per il bene sono per il male, ci sono divisioni tra voi». Vengono in

*Arcivescovo di Bari - Presidente Commissione Liturgica della CEL

Trascrizione non rivista dall’autore.



mente le altre espressioni di Paolo, quando, rimproverando la co-
munita di Corinto, dice: «Uno & di Paolo, I'altro & di Apollo, I’altro &
di Cristo; facciamo il Cristo a pezzi?» (cfr. I Cor. 1,12-13). Per fare
I'Eucaristia bisogna radunarsi insieme, «convenire in unums». Per
andare a Cristo si passa per la comunita. San Paolo non fa appunti
rituali: a livello rituale probabilmente tutto era a posto. Tante no-
stre eucaristie dal punto di vista rituale obbediscono a tutte le leg-
gi, tutto € a posto. Si & detto e si & fatto tutto quello che la Chiesa
prescrive. Ma questo non & mangiare la Cena del Signore se non c’e¢
la carita. Perché si umiliano i poveri, perché, come dice il Crisosto-
mo, «mentre sull’altare ci sono i vasi rutilanti di oro, le membra di
Cristo giacciono nell’abbandono e nel fango». «In hoc non laudo»,
ecco le parole che abbiamo ascoltato tante volte nel vecchio latino
della liturgia. Mi pare che sia molto importante partire da questo
testo paolino per vedere qual & la condizione della verita profonda
di ogni nostra Eucaristia. La condizione non pud non essere che
quella della carita e, d’altra parte, la carita ha qui la sua scaturigine.

Il segno dell’assemblea

Ci vuole la Chiesa-comunione per fare I'Eucaristia, ma ci vuole
I’Eucaristia perché nasca la Chiesa-comunione. Non sono due affer-
mazioni in contrasto. Con un esempio che possono comprendere an-
che i bambini direi: se io sono in una stanza e c’¢ una finestra acco-
stata ed una folata di vento la apre, mi posso chiedere: la finestra si
¢ aperta perché ¢ entrato il vento, o il vento & entrato perché si &
aperta la finestra? Sono vere tutte e due le cose. La carita & condi-
zione per I'Eucaristia ed & insieme frutto dell’Eucaristia. Vorrei
farlo vedere concretamente a partire dal rito.

Voi sapete che un antico detto della Scolastica dice che i sacra-
menti fanno quello che dicono, «id efficiunt quod significant». Per-
cio per sapere cosa fanno, bisogna guardare cosa dicono e sappia-
mo che la liturgia parla con il linguaggio concretissimo dei segni.
Non parla solo con le parole: anche i segni sono parola, «parola visi-
bile» dice Agostino. Partiamo, dunque, dal segno. E il primo segno &
quello dell’assemblea. Una volta si diceva che per celebrare 'Euca-
ristia occorreva che il sacerdote fosse rivestito di paramenti, «sa-
cerdos paratus». Adesso le note introduttive alla Messa, dicono che

10



I'Eucaristia comincia quando il popolo ¢ radunato. Percio la Messa
comincia quando i fedeli partono da casa, perché stanno ponendo
gia il segno dell’assemblea. Direi ancor prima: quando suonano le
campane, comincia gia la Messa. Quel «convenire in unum», quel
costituire 1'assemblea & il momento costitutivo, la premessa indi-
spensabile per celebrare I’Eucaristia. Se un non-cristiano entra in
una chiesa dove si sta celebrando, la prima impressione globale che
ha & proprio questa: c’¢ tanta gente radunata insieme che agisce
con ritmo comune sotto la guida di uno. Magari non avvertira che
cosa si fa, pero avverte che c’¢ tanta gente radunata insieme. Ora,
quel radunarsi insieme & un’epifania, una rivelazione, una manife-
stazione del mistero della Chiesa. «Ecclesia» vuol dire «assemblea»
e non solo rivela che la Chiesa & uno «stare insieme», ma costituisce
anche il momento culminante della Chiesa.

La Chiesa non & mai cosi Chiesa come quando si raduna per I'Eu-
caristia. La sua attuazione piu piena & proprio l'assemblea eucari-
stica. Percid non basta essere li, seduti negli stessi banchi, gomito a
gomito. Bisogna che si eliminino tutti gli spazi di distanza che ci se-
parano dai fratelli. Bisogna che, mentre molti sono i corpi, il cuore
sia uno solo. «Molti corpi, ma non molti cuori», dice Agostino, com-
mentando il riassunto di Luca sulla Chiesa primitiva: «Erano un
cuor solo ed un’anima sola». Questa comunione trova il suo segno
piu visibile nello stare insieme, che non deve essere perd un segno
vuoto. «E I"'amore di Cristo che qui ci ha radunati», dovrebbe poter
dire ogni membro dell’assemblea, «congregavit nos in unum Christi
amor». Veramente 'Eucaristia ¢ il segno dell’unita. Nella preghiera
per il Congresso Eucaristico che abbiamo recitato insieme poco fa,
confluiscono i grandi temi della Bibbia e della tradizione sull’Euca-
ristia come segno di unita. Anche in quella preghiera si fa allusione
all’immagine che risale alla Didaché, uno scritto del I secolo, che —
come la lettera paolina che ho citato all’inizio — secondo i migliori
studiosi ¢ anteriore alla composizione dei vangeli. E in cui, guar-
dando il pane eucaristico, si dice cosi al Signore: «Questo pane era
prima sparso nei campi, nelle varie spighe, e poi & stato radunato e
cotto per formare un unico pane; cosi, Signore, raduna la tua Chie-
sa, raduna tutti i tuoi figli dispersi per farne una cosa sola. Questo
vino prima era acini, grappoli sparsi; poi essi sono stati fusi per for-
mare questo unico calice; cosi raduna la tua Chiesa». E cio che si
trova qui, in uno dei testi piu antichi, ritorna poi con gli stessi ter-
mini nelle liturgie orientali. Li, dunque, come c’é un solo pane, cosi
i cuori sono fusi in modo da essere una cosa sola. L’Eucaristia € una

11



scuola d’amore. Questo comporta alcune conclusioni concrete.
L'Eucaristia & celebrata da una comunita, da un’assemblea, che de-
ve sentirsi Chiesa. Non si va la per un incontro personale soltanto
col Cristo, per chiudersi in un feroce piissimo egoismo, come dice-
va una volta il cardinale Lercaro. Si va la per una comune unione
con il Cristo. Non si agisce individualmente, ma come un tutto. Da
questo nasce l'uniformita degli atteggiamenti, le voci che si fondo-
no insieme in un’unica voce.

La comunita deve sentirsi unita dall’unica fede, convergendo ver-
so le verita fondamentali del Cristianesimo. Chi non le accetta non
puo celebrare I'Eucaristia. E per questo che le Chiese, almeno quel-
la cattolica e quella ortodossa, non ammettono I'intercomunione:
perché I'Eucaristia ¢ il punto di arrivo. Quando ci sara la piena co-
munione della fede potremo celebrare insieme I’Eucaristia, non
prima. Cosi chi non accetta integralmente la fede della Chiesa non
puo essere soggetto della celebrazione eucaristica. Cosi chi si & se-
parato dal fratello attraverso una divisione, non lo saluta, non & in
comunione con lui, deve andare prima a riconciliarsi col fratello,
poi potra venire a celebrare I’Eucaristia. Cosi un sacerdote che non
fosse in piena comunione con il suo vescovo e fosse in rottura con
lui, non puo porre in verita il segno eucaristico. E quello che vale
per i sacerdoti vale anche per i fedeli. Questo non significa eviden-
temente che per celebrare I’Eucaristia dobbiamo appiattirci nel-
I'uniformita, escludendo tutte le legittime differenze. La persona &
sempre una cosa originale, che viene rispettata anche nelle assem-
blee. Significa semplicemente che bisogna escludere tutte le lacera-
zioni; quelle forme di integrismo per cui uno crede di essere il tutto
della Chiesa, mentre ¢ soltanto un suo membro; quell’infedelta alla
dottrina professata nel Credo. La stessa Didache, al capitolo 14, di-
ce: «Se qualcuno ha una lite con un suo compagno, non si unisca a
voi prima di essersi riconciliato, per paura che il vostro sacrificio
non ne venga profanato». Mi pare che tutto questo venga espresso,
quasi gridato prepotentemente, dal primo grande segno che ¢ l'as-
semblea radunata. E questo ci aiuta a guardare al Signore Gesu co-
me al grande radunatore. Questo ¢ al centro della sua missione. Se
celebrare I’Eucaristia vuol dire riunirsi insieme & proprio perché
I'opera della redenzione & essenzialmente un riunire insieme i figli
di Dio che erano dispersi. Voi sapete che Dio ha voluto che nascessi-
mo tutti da un unico ceppo familiare, quello di Adamo ed Eva. Il
peccato ha poi introdotto una rottura: una rottura con Dio, una rot-
tura tra noi ed una lacerazione all’interno del cuore dell’'uomo, che

2



si trova diviso tra il bene e il male. Una tragedia che trova nella tor-
re di Babele quasi I'espressione sensibile. Si parlano molte lingue
perché si ¢ divisi: & il contrapposto della Pentecoste, in cui invece
un popolo cosmopolita ad un certo momento parla la stessa lingua.
Gesu viene per rimediare questa situazione. «Gerusalemme, Geru-
salemme, quante volte ho voluto raccogliere i tuoi figli, come la
chioccia raduna i pulcini sotto le ali»: sono parole che Gesu pronun-
cia da un colle prospiciente la citta santa. E quando Giovanni intro-
duce in una grande ouverture sapienziale il racconto della passione,
afferma che il Signore ¢ venuto a raccogliere insieme i figli di Dio
che erano dispersi, perché si attuasse quanto, la sera del giovedi
santo, chiedeva nella sua grande preghiera: «Perché siano perfetti
nell’'unita» (Gv. 17,23).

Vorrei far vedere quanto questo fosse contrario alla mentalita
ebraica del tempo di Gesu, citando qualche testo rabbinico che ci fa
accapponare la pelle. «Gli zoppi, i ciechi sono in odio all’anima di
David. Il cielo e lo zoppo non entreranno nel Tempio». Un altro te-
sto rabbinico dice: «Tutti sono obbligati a comparire davanti a Dio,
escluso il sordo, I'idiota, il bambino, le donne, gli schiavi, gli storpi,
i ciechi, gli ammalati, i vecchi e coloro che non possono cammina-
re». Ancora: «Donne, bambini e schiavi non entrano nel numero di
persone che il sacerdote benedice». Se fosse detto una volta sola, di-
remmo che si tratta di un errore, di un’espressione casuale. Ma ¢ in-
vece una cadenza che ritma i testi rabbinici. Quale contrasto tra
questi testi e la parabola in cui Gesu dice: «Presto, vai per le piazze,
per le vie della citta, e raduna i poveri, gli storpi, i ciechi e gli zoppi»
(Lc. 14,16 ss.). Proprio quelli: quelli sono i primi, i primi membri
dell’assemblea. Dice la Didascalia degli Apostoli (e questo & un testo
quasi scandaloso per la nostra piccola concezione medio-borghese):
«Se entra un povero nell’assemblea e non c’¢ posto per sedersi, il
vescovo si alzi, lo faccia sedere e si sieda per terra». Ho voluto cita-
re questo testo, che ci lascia quasi sconcertati, per evidenziare
quanto la mentalita del vangelo e della Chiesa primitiva sia esatta-
mente agli antipodi di quella del popolo ebraico. E vero che Gesu,
durante la sua vita terrena, si & limitato ai suoi connazionali, non &
uscito dai confini di Israele. Pero, una volta risorto, convoca tutti
senza eccezione e manda i suoi apostoli sino ai confini del mondo.
Senza divisioni e senza esclusioni, tutti sono chiamati al regno. Non
c’e piu distinzione tra il giudeo e il greco, tra lo schiavo e il libero,
tra il maschio e la femmina. Gest1 ha consumato la sua vita in un do-

183



no d’amore al Padre e ha distrutto il peccato che ha creato le lacera-
zioni tra noi. Ha abbattuto il muro di separazione, ha creato la nuo-
va alleanza che non conosce pit1 barriere e divisioni tra gli uomini.

Come vedete, quello dell’assemblea ¢ un segno estremamente
espressivo dell’Eucaristia come segno di unita e di fraternita. Ma
I’assemblea ¢ solo il primo segno globale. Che cosa fa quest’assem-
blea? Celebra il banchetto eucaristico. L’Eucaristia si celebra in
forma di banchetto. Abbiamo gia visto, sia pure per rapidi cenni, il
simbolismo che ¢ insito nei segni del pane e del vino, che vengono
da molti chicchi e da molti acini d'uva. Ma se dal simbolismo si va
alla realta non & pit1 pane: & Corpo di Cristo spezzato per noi; € san-
gue di Cristo sparso per noi. Ci dona il suo corpo per farci suo cor-
po. E qui vogliamo fermarci un istante perché siamo nel cuore del-
I’Eucaristia. Il Signore ha attuato questa riunificazione di tutti gli
uomini nel suo corpo in tre momenti precisi. Voglio dirlo in termini
semplici.

Il mistero del Corpo di Cristo

Innanzi tutto con l'incarnazione. Come dice il Papa nella «Re-
demptor hominis», Cristo non ha assunto soltanto un’umanita sin-
gola, ma ha assunto ciascuno dei quattro miliardi di uomini che og-
gi ci sono sulla terra, ha assunto tutta 'umanita, &€ entrato in solida-
rieta con tutti gli uomini. Questa & la prima tappa: 'incarnazione.

Poi c’e I'immolazione sulla croce. In quel momento ha spalancato
le braccia, ha disteso le braccia sulla croce (come dice la preghiera
eucaristica II, che viene presa da Ippolito, la piu antica preghiera
eucaristica) quasi a stringere in un amplesso tutta I'umanita e ha
compiuto la redenzione «per voi e per tutti».

Poi viene la tappa sacramentale: I’Eucaristia, che, attraverso il
sacramento, rende presente ancora una volta quel corpo offerto per
noi e il mistero del Golgota nel suo duplice aspetto di immolazione
e di resurrezione. L'espressione «Corpo di Cristo», «questo ¢ il mio
Corpo», non va intesa come nel linguaggio corrente, quasi la parte
materiale in contrapposizione all’anima. Essa, nel linguaggio semi-
tico, indica la concretezza della persona in quanto si rivela e si ma-
nifesta, indica tutta la persona. Quindi non c’¢ solo 'umanita san-
tissima di Cristo, c’é tutta la persona di Cristo e in particolare c’¢ la

14



sua carne che ¢ cardine di salvezza: «Caro salutis est cardo», secon-
do la celebre espressione di Tertulliano. Al contatto immediato del-
la sua carne e del suo corpo (pensiamo all’espressione dell’evangeli-
sta: «da Lui usciva una forza che salvava tutti»; oppure all’afferma-
zione della donna malata: «Se riuscird a toccare soltanto il lembo
del suo mantello sard guarita»), a questo contatto fisico con 'uma-
nita di Cristo, che era mezzo strumentale per comunicare la salvez-
za, la guarigione del corpo e dello spirito, qui nel sacramento si so-
stituisce il contatto sacramentale. Ma realmente siamo messi in
contatto col Corpo di Cristo, presente nell’Eucaristia. Sapete che
questa espressione, «Corpo di Cristo», nella Chiesa primitiva desi-
gna contemporaneamente due realta. Designa ’adunanza concreta
che si raduna per fare I'Eucaristia, la Chiesa; e designa il sacramen-
to dell’Eucaristia. Come anche il termine «koinonia», «<comunione»,
in San Paolo indica da una parte la Chiesa, dall’altra implica anche
la colletta che si fa per i poveri. Lo stesso elemento che esclude dal-
la comunione ecclesiale, «scomunica», il contrario di «comunione»,
rientra in questo linguaggio. C’¢ uno stretto nesso tra il corpo di
Cristo eucaristico e il corpo ecclesiale. Difatti, come la Chiesa & na-
ta dal costato del nuovo Adamo immolato sulla croce, cosi essa si
costruisce in quel cantiere che & I’Eucaristia. San Tommaso lo dice
con termini quasi plastici: «In qua Ecclesia fabricatur». Si fabbrica
nell’Eucaristia la Chiesa che &€ comunione. E il fatto di usare lo stes-
so termine per indicare il corpo di Cristo e la Chiesa dice con chia-
rezza che per comunicare col corpo di Cristo che & presente nell’Eu-
caristia bisogna passare per il corpo di Cristo che & la Chiesa. Cioe,
bisogna essere in comunione con gli altri, un cuor solo ed un’anima
sola. Non si puo andare all’Eucaristia saltando i propri fratelli e
pensando soltanto al proprio incontro con Gesu ('individualismo
devoto a cui siamo stati tante volte formati).

La Messa ¢ prima di tutto una manifestazione sociale della Chie-
sa, una convocazione soprannaturale. E la comunita radunata in-
sieme, che si muove unita, canta e, passando attraverso questa via
della comunione, diventa un cuor solo per essere il vero soggetto
dell’Eucaristia. D’altra parte sappiamo che quel Corpo spezzato e
quel sangue versato sono il pitt grande atto d’amore che conosca la
storia. Una donazione di sé fino all’immolazione. Gest non si rende
presente nell’Eucaristia soltanto in modo statico, ma in modo dina-
mico, cioé nell’atto del donarsi: «Questo ¢ il mio corpo dato per
voi». Non ¢ il corpo soltanto, ¢ il corpo donato, & il sangue versato.
Questo ¢ il segno.

15



Quindi la formula catechistica che identifica il mistero eucaristi-
co con corpo, sangue, anima e divinita del Signore, ha bisogno di es-
sere completata e rinnovata. Accanto al mistero della presenza rea-
le, in profondita c’¢ il corpo donato per noi. E questo spinge imme-
diatamente chi riceve quel corpo a farsi dono per gli altri, a riversa-
re sugli altri ’'amore che il Signore riversa su di lui. Non si puo fare
la Cena del Signore senza elevarsi al livello del sacrificio, del dono,
dell’amore. Cristo ci dona il suo corpo per farci suo corpo: & una
delle piu belle espressioni della tradizione. In quel momento diven-
tiamo veramente il suo corpo ed & assurdo comunicare al Corpus
Christi che & I'Eucaristia senza comunicare al corpo sociale che & la
Chiesa. Di qui la famosa espressione di Agostino che c’¢ anche nella
vostra preghiera del Congresso Eucaristico: «O sacramentum pieta-
tis, o signum unitatis, o vinculum charitatis». Sacramento dell’amo-
re filiale, dell’amore fraterno, segno dell’unita, vincolo della carita.
E San Tommaso afferma con chiarezza che l'effetto specifico
dell’Eucaristia & 'unita del corpo mistico. Agostino con la sua con-
cretezza dice: «Quando ti & presentato il corpo di Cristo, rispondi
“"Amen’. Quell’Amen tu non lo dici solo al corpo di Cristo che & li
nei segni del pane e del vino. Lo dici a te stesso, perché sei tu il cor-
po di Cristo; lo dici alla Chiesa, ai fratelli, perché essi sono il corpo
di Cristo». Dicendo "Amen”, la tua professione di fede va in varie di-
rezioni: non solo verso 'ostia, ma anche verso I'assemblea, anche
verso i fratelli assenti, verso tutti. E questo € un impegno ad accet-
tare i fratelli, € un impegno ad accettare tutti.

Come vedete, fraternitad ed unita sono condizioni indispensabili
per la celebrazione eucaristica. Per questo il Signore Gesui dice che,
se portiamo l'offerta all’altare e ci ricordiamo che il fratello ha
qualcosa contro di noi, dobbiamo tornare indietro, andare a ricon-
ciliarci con lui, e solo dopo potremo venire a presentare |'offerta.
Quello che & espresso con estrema chiarezza — sia nell’assemblea,
sia nel centro dell’Eucaristia, attraverso il corpo donato e il sangue
versato — viene ulteriormente sottolineato da un altro elemento
che forse non & molto conosciuto dai fedeli, quello che si chiama
«epiclesis». Voi sapete che nelle liturgie orientali I'invocazione allo
Spirito Santo & sempre stata considerata il momento culminante
della celebrazione eucaristica. Da noi c’era, nel vecchio Canone Ro-
mano, ma non si rivolgeva esplicitamente allo Spirito Santo. Nelle
nuove preghiere eucaristiche ci sono invece due invocazioni allo
Spirito. Una viene prima del racconto dell’istituzione (che giusta-
mente noi mettiamo al centro) e chiede allo Spirito di intervenire

16



perché quel pane e quel vino siano trasformati nel corpo e nel san-
gue di Cristo. E quella che si chiama «epiclesis consacratoria». Ma
¢’ una seconda epiclesis, cioe I'invocazione dello Spirito che viene
dopo le parole della Consacrazione e che non chiede piu la trasfor-
mazione del pane e del vino, ma la trasformazione del nostro cuore.
E piu precisamente, la preghiera eucaristica II chiede che il dono
dello Spirito «ci riunisca in un solo corpo»; la preghiera eucaristica
III dice: «dona la pienezza dello Spirito Santo perché diventiamo in
Cristo un solo corpo e un solo spirito». Quante volte I’abbiamo sen-
tita, la domenica. Un’unita, dunque, che sgorga dal corpo e dal san-
gue di Cristo a cui comunichiamo, e viene per la potenza dello Spiri-
to che ci trasforma in Cristo.

I riti di comunione

Mi pare che ci sia ancora un elemento nella celebrazione che aiu-
ta a comprendere I'Eucaristia come segno di unita, e sono i riti di
comunione. La riforma liturgica li ha messi in luce in modo partico-
lare. C’¢ anzitutto il Padre Nostro, la preghiera dei figli, che ci fa
sentire tutti fratelli intorno alla mensa dell’'unico Padre. Un ele-
mento talmente chiaro che non mi pare ci sia bisogno di aggiungere
altro. Poi c’¢ 'abbraccio di pace, un segno estremamente eloquente.
Le premesse al Messale dicono che viene posto per significare 1'uni-
ta: se non l'avessimo gia capito, ci viene detto con chiarezza. Biso-
gnerebbe cercare di autenticare questo gesto; non solo renderlo
cordiale col suo esprimersi concreto, ma soprattutto tener conto
che I’abbraccio dato a chi & li vicino si estende a macchia d’olio, a
tutti i fratelli presenti nell’assemblea e anche agli altri che sono
fuori. Pare di vedere dei cerchi concentrici: da quelli che sono vici-
no ai pitu lontani, ai margini dell’assemblea, a coloro che passano vi-
cino alla chiesa, a tutto il paese, a tutto il mondo. E un abbraccio
che do al vicino, ma dandolo ad uno intendo darlo a tutti. Infine, c’e
la frazione del pane. Purtroppo capita spesso che, accompagnando
I'abbraccio di pace con un canto, la frazione del pane passi inosser-
vata: il sacerdote la fa per conto suo e poi si arriva subito alla comu-
nione. Invece € un gesto cosi importante che ha dato il nome alla
stessa Eucaristia nella Chiesa primitiva: «frazione del pane», cosi la
chiama San Paolo, «quando vi radunate per spezzare il pane». E un

17



gesto molto importante. E I'’Agnus Dei € chiamato «confractorium»
nella tradizione, perché ¢ di sua natura il canto che accompagna la
frazione del pane. Il significato di questo confractorium e di questo
gesto mi pare che sia esplicitato molto bene in / Cor. 16,16-17, che
esprime la profonda unita che ci amalgama in un solo corpo, dal
momento che comunichiamo ad un unico pane. E come dire: «Che
cosa ci potra separare se viviamo tutti della stessa vita divina, che il
Padre dei cieli ha spezzato tra noi donandoci il suo stesso Cristo?».
E quello che diceva ancora la Didaché»: «Se comunichiamo al pane
celeste, come non comunicheremo al pane terreno?». Si & detto
all’assemblea di Nairobi: c’¢ vera celebrazione, vera evangelizzazio-
ne, quando un mendicante indica ad un altro dove tutti e due posso-
no trovare da mangiare. Come vedete, anche i riti di comunione
continuano ad esprimere in modo convergente quest’unica realta:
non si puo celebrare I’Eucaristia se non si € un cuor solo ed un’ani-
ma sola.

Implicanze etiche e sociali
dell’Eucaristia

Vorrei dire a questo punto qualche cosa perché le affermazioni,
rimanendo nell’astratto, rischiano di lasciarci nella nostra tran-
quillith, mentre, se le traduciamo nel concreto, qualche volta ci
scuotono dalla nostra inerzia. Che cosa significano fraternita ed
unita? Quali sono le forme concrete in cui si esprimono? Saro bre-
vissimo per questo.

Io comincerei con 'atteggiamento della comprensione, fondata
sull’intuizione. Un filosofo definisce la carita «|’attenzione prestata
all’esistenza altrui»: accorgerci che c¢’¢ un fratello accanto a noi e
con l'intuizione cercare di penetrare nell’intimo per vedere che co-
sa c’¢ nel suo cuore, come sapeva fare Gesu con il suo intuito divi-
no. Questa comprensione si traduce in perdono, in indulgenza reci-
proca. Per quanto perdoniamo, non arriveremo mai al volume di
quello che Dio perdona a noi. Francesco di Sales una volta si ¢ visto
davanti un energumeno che ha cominciato a vomitare contro di lui
tutta una serie di insulti e ad un certo momento ha alzato le mani
come per commettere violenza contro di lui. Egli ¢ rimasto quieto,
come un albero sotto la tempesta, e questa quiete ha portato anche

18



I'altro ad acquietarsi. Quando si & calmato, Francesco di Sales gli
ha detto: «Potete dire tutto quello che volete, potete fare tutto quel-
lo che volete, anche cavarmi un occhio. Ma vi avverto che, se me ne
cavate uno, me ne rimane un altro per guardarvi con amore». Ecco
che cos’e la capacita di perdono. Questo porta alla stima del fratel-
lo: «Onore invicem praevenientes». E possibile stimare il fratello?
Certo che ¢ possibile, &€ doveroso stimarlo. Non si puo amare cio che
non si stima. Il bene & sempre pit1 del male in ogni uomo. E la bonta
che & capace di scoprire questo bene nel fratello. Proprio nel discor-
so di chiusura del Vaticano II, Paolo VI diceva che ogni credente de-
ve essere capace di scoprire nel volto di ogni uomo, specie se € reso
trasparente dalle sue lacrime e dai suoi dolorij, il volto di Cristo, e
nel volto di Cristo scoprire quello del Padre. Cosi il nostro umanesi-
mo, diceva, si fa cristianesimo e il nostro cristianesimo si fa teocen-
trico. E concludeva: «Sicché possiamo altresi enunciare questo
principio: per conoscere Dio bisogna conoscere l'uomo». Per arriva-
re a Dio bisogna passare dall’'uomo. Difatti, come posso dire di ama-
re Dio, quel Dio che non vedo, se non amo il fratello che vedo? E
questa comprensione & espressa molto bene anche da un proverbio

- africano: se vuoi capire il tuo fratello, cammina prima per sette
giorni con le sue scarpe.

Da questo atteggiamento nasce una presenza piena di attenzione
a fianco del proprio fratello: ¢ la forma piu delicata dell’amore. Poi
quest’amore spinge a difenderlo come difendiamo noi stessi; a con-
dividere le sue gioie e i suoi dolori; ad essere pronti a fargli un ser-
vizio; a sorridere, anche se non ne ho voglia, per renderlo felice; a
offrirgli 'aiuto nel momento buono; a quella cortesia che ¢ fatta di
piccole cose: offrire la sicurezza di un punto d’appoggio, la possibi-
lita di un’apertura, una cosa che gli fa piacere. Ho sentito che Dom
Marmion si &€ mosso dalla sua abbazia di Maredsous per andare lon-
tano centinaia di chilometri, a portare ad una donna che stava mo-
rendo un fiore che sapeva essere molto gradito a quella persona. Un
lungo viaggio per portare un fiore.

Ho sentito raccontare questo episodio della vita di Dostojevskji. Una
volta, camminando per strada, ha trovato un povero, ha messo le mani
in tasca per dargli qualcosa ma si & accorto che aveva lasciato a casa il
portafoglio. E allora ha allargato le braccia e ha proseguito il cammi-
no. Ma poi ci ha ripensato. E tornato indietro, ha preso la mano del po-
vero e gliel’ha baciata. Gli occhi del povero si sono imperlati di lacri-
me e gli ha detto: «Oggi ho ricevuto |'elemosina pit1 bella della mia vi-
ta». Non sono tanto i grandi gesti che rendono bella la vita umana.

19



Quando Madre Teresa di Calcutta si ferma sul marciapiede e c’e
li una persona morente, per la quale non pué piu fare niente, ma lei
le stringe la mano e sente la voce flebile del morente dirle «stia qui
finché non sono morto», e rimane li, compie un gesto grandissimo,
degno di essere scritto negli annali della grande storia, anche se ¢ la
piccola storia di ogni giorno.

Dimensione missionaria ed ecumenica
dell’Eucaristia

Vorrei ora presentarvi brevemente, a modo di conclusione, I'Eu-
caristia come centro di propulsione missionaria verso tutta la co-
munita. E vero che anzitutto ’Eucaristia amalgama la Chiesa al suo
interno, ma poi ci spinge verso quelli che sono fuori, che cioé non
possono essere direttamente il soggetto offerente della celebrazio-
ne eucaristica. Non sono il soggetto, ma sono i destinatari, perché
‘Cristo &€ morto per tutti. La messa di sua natura & missionaria, ab-
braccia il mondo intero: «Crux ara mundi», la croce & l'altare del
mondo. E 'Eucaristia, dove si rende presente il mistero della croce,
diventa essa stessa l’altare del mondo. «Pro mundi vita»: & il mondo
'orizzonte dell’Eucaristia. Anche l'unita non ci ¢ data per stare me-
glio insieme tra noi, ma per pensare a tutti gli altri, per aprirci ver-
so tutti gli uomini. E soprattutto per aprirci verso i poveri. L’Euca-
ristia & l'antitesi dell’egoismo.

Veramente Eucaristia e carita sono una verita esplosiva che, se
sapessimo viverle, potrebbero dare soluzione ai due problemi fon-
damentali che ci sono nel mondo di oggi: la fame e la divisione tra i
cristiani. «Chi pecca contro la carita pecca contro il corpo di Cri-
sto», dice Sant’Agostino. Questi sono i due peccati pit scandalosi. I1
primo ¢& la divisione tra i cristiani, per cui non possiamo riunirci a
bere lo stesso calice. Quante volte, a Bari, partecipando alle cele-
brazioni dei fratelli ortodossi in San Nicola, queste belle liturgie
orientali cosi suggestive, sento come una spada che mi entra nel
cuore quando, al momento della comunione, non solo non posso ri-
ceverla ma devo accostarmi al microfono e dire ai fedeli che an-
drebbero a comunicarsi: «Non possiamo ancora comunicare al-
la stessa Eucaristia». «Fino a quando?», sembra che mi dica la gen-
te. «Quando il Signore vorra e come vorra, ma speriamo presto»,

20



rispondo invariabilmente.

E l'altro grande scandalo del mondo di oggi: la fame. Un mondo
in cui alcuni muoiono perché mangiano troppo e altri muoiono per-
ché mangiano troppo poco. E quelli che muoiono perché mangiano
troppo sono 1/3 dell'umanita, e quelli che muoiono perché mangia-
no troppo poco sono 2/3 dell'umanita. Ecco, a partire dall’Eucari-
stia si puo cercare di risolvere questi nodi sociali che interessano le
singole comunita, ma interessano il mondo intero. L'Eucaristia di-
venta allora il centro della vita ecclesiale. Ecco due espressioni con-
ciliari. «Non & possibile che si formi una comunita cristiana se non
avendo come radice (il tema di questa conversazione di stasera vie-
ne dal Concilio) e come cardine la celebrazione della sacra Eucari-
stia, dalla quale deve quindi prendere le mosse qualsiasi educazio-
ne tendente a formare lo spirito di comunione». Siamo alla «Presby-
terorum Ordinis», n. 6. E ancora nello stesso paragrafo: «E la cele-
brazione eucaristica a sua volta, per essere piena e sincera, deve
spingere sia alle diverse opere di carita e al reciproco aiuto sia
all’azione missionaria e alle varie forme di testimonianza cri-
stiana».

Occorre ricentrare I’Eucaristia per far passare tutta la nostra vi-
ta in Cristo, che ¢ il culmine verso cui cammina tutta la nostra esi-
stenza, e anche perché tutta la vita di Cristo passi nella nostra vita.
Questa ¢ 'osmosi che deve crearsi nell’Eucaristia. Tutta la vita con-
fluisce li (un po’ come la funzione del cuore che, pompando, rigene-
ra tutto il sangue) e direi che di li esce rigenerata proprio perché
possiamo dedicarci agli altri. Allora, se cosi fosse, potremmo dire
coi martiri di Abitinia: «Sine Dominico vivere non possumus», non
possiamo vivere senza la cena del Signore. Perché tanta gente non
sente questo bisogno? Perché 'amore non la spinge. E al di 1a di tut-
ta I'umanita, di questa dimensione missionaria di cui parlavo, direi
che I'Eucaristia ha anche una dimensione cosmica e perfino escato-
logica. Cosmica, perché un po’ di materia, pane e vino, passa gia e si
converte nel corpo glorioso di Cristo: perché di corpo di Cristo ce
c’€ uno solo, quello che ¢ alla destra del Padre e che si rende presen-
te li, nei segni del pane e del vino. E sappiamo che in quel pane c’¢
tutto il lavoro, la fatica, I'ingegno dell’'uomo che trasforma il mon-
do d’oggi. E allora & anche la fatica dell’'uomo che & trasformata nel
corpo di Cristo.

C’¢ una parte di umanita, e anche di pensiero, che oggi osa grida-
re: «Dio &€ morto». Se noi celebriamo veramente I’Eucaristia, sara il

2



grido contrario che sgorghera dal cuore: «Dio & vivo». E allora, la
celebrazione diventa una tappa del nostro itinerario non solo verso
Cristo, ma verso una umanita piu fraterna, una tappa verso la co-
struzione della Chiesa carica di carita, capace di donarsi. E anche
una tappa verso il raduno universale di tutti i popoli in Cristo, ver-
so quel banchetto definitivo, al quale siamo tutti convocati e dove,
una volta radunati insieme, non ci sara piu congedo, non si dira pit:
«la Messa & finita», perché sara una Messa che non finira mai. Allo-
ra accadra quello che dice Agostino: «Lo vedremo e lo ameremo, lo
ameremo e lo loderemo: questo sara alla fine senza fine, nella gioia
del banchetto eterno». E allora avverra davvero che in questo mon-
do, che conosce solo guerre, sia pure sparse qua e la, con solo brevi
tregue, ecco 'Eucaristia spinga tutti i partecipanti ad essere pacifi-
ci, cioe costruttori di pace.

E in un mondo di egoismo spingera tutti noi a saper condividere
tutto quello che siamo, quello che abbiamo, quello che facciamo e
quello che viviamo.

L’Eucaristia & davvero la radice ultima, la sorgente, la scaturigi-
ne meravigliosa di questa nostra capacita di donarci agli altri. Ri-
cordando che questo non ¢ solo il segno che autentica I'Eucaristia,
ma anche l'unico segno da cui si riconoscono i cristiani: «Da questo
(non da altro!) vi riconosceranno che siete i miei discepoli: se vi
amerete gli uni gli altri».

22



