SALVATORE MANNA o.p.*

L’'Eucaristia: punto di vista cattolico
e interconfessionale

Vorrei innanzitutto precisare I’ambito della mia relazione.

Presentero il punto di vista cattolico a partire dalla sintesi offer-
ta dai Concili Tridentino e Vaticano IIL.

Rileggero la dottrina cattolica attraverso le convergenze configu-
ratesi grazie ai dialoghi interconfessionali.

Riassumero le indicazioni fornite dalle discussioni sul contenzio-
so per evidenziare gli accordi raggiunti e rilevare i disaccordi.

Raccogliero infine il messaggio del dialogo ecumenico a propo-
sito.

Premessa metodologica

1l dialogo ecumenico ci ha abituato a prestare ascolto all’interlo-
cutore per scoprire e ricuperare le briciole di verita dovunque esse
si trovino. Lo scopo ¢ la ricostruzione e il recupero della pienezza
nell’intento di non far cadere nulla di valido.

«Dagli scismi (quelli del secondo millennio) sono nate delle vere ed
autentiche "tradizioni cristiane”, ossia filoni storici che hanno mo-
strato sviluppi preziosi, anche se talora unilaterali, di questo o
quell’aspetto del dogma cattolico. Non si tacciono gli oscuramenti e
le deviazioni, i silenzi e i ritorni indietro; spesso i progressi in un set-
tore si pagano con regressi in altri. In ogni caso, pero, il cosiddetto
"contenzioso del passato” é stato superato non aggirandolo, o can-
cellandolo con colpi di spugna, ma assuinendo i punti controversi con
tutto il loro contesto e producendo un contesto nuovo, un orizzonte
nuovo di rilettura, quello appunto dell’accoglienza mutua e non del-

*Preside dell’Istituto Ecumenico «S. Nicola» di Bari»

21



la mutua negazione; in tal modo si é giunti alla miracolosa sensazio-
ne di trovarsi di fronte ad insperate ricchezze da maturare e da con-
vogliare a beneficio di tutti. Uno scambio di doni. Tanto che, a rigor
di termini, non si dovrebbe ormai piu parlare riduttivamente e pole-
micamente di "confessioni cristiane diverse' (come se fossimo indi-
viduabili unicamente per piccole e crude formule verbali: tale il sen-
so di "confessione”, almeno come viene spesso inteso), bensi di.au-
tentiche "tradizioni diverse”, da intendersi anche come valore e ric-
chezza di doni, tradizioni nel senso complesso di "spiritualita - litur-
gia -teologie - e ordinamenti (o istituzioni) disciplinari” (UR 15-17).

L’Ecumenismo ha fatto percio scoprire che la cattolicita o "pienez-
za” resta sempre qualcosa di "escatologico”, ossia di sempre "'piitin
la” delle nostre realizzazioni, anche di quelle di cui noi cattolici ci
vantiamo tanto, e che tutti noi siamo ancora "poveri” finché rima-
niamo chiusi dentro le nostre singole tradizioni e storie, e rischiamo
un po’ tutti di diventare "'settari” (e quindi, in un certo senso, anche
“eretici” e "scismatici”), se non accogliamo il dono degli altri»'.
Et de hoc satis (cf. UR nn. 4, 9, 11).

Punto di vista cattolico
Il Concilio Tridentino

Come abbiamo precisato in precedenza, ci soffermiamo sul magi-
stero del Concilio Tridentino (1545-1563). A nessuno sfugge 1’atmo-
sfera entro cui tale assise conciliare venne celebrata e I'impegno da
essa profuso per rispondere alle provocazioni dei protestanti.

Il Concilio Tridentino nella 132 Sessione (1551) definiva gli ele-
menti necessari della fede eucaristica per la Chiesa cattolica. Que-
sti possono essere riassunti come segue. »
— L’Eucaristia € un sacramento, segno visibile di una realta invisi-

bile, il mistero insondabile e venerabile della presenza di Cristo

totale, vero Dio e vero uomo.

— Dopo la consacrazione del pane e del vino, Cristo & presente vera-
mente, realmente e sostanzialmente sotto le apparenze di questi
elementi sensibili.

— In virtu della consacrazione si effettua la conversione della real-

!'L. SARTORY, Significato di un cammino, in RPL, 1976/6, p. 8.

28



ta profonda (della sostanza) del pane e del vino nella realta pro-
fonda (sostanza) del corpo e del sangue di Cristo: questa conver-
sione & appropriatamente e giustamente chiamata dalla Chiesa

‘cattolica «transustanziazione».

— Il pane e il vino restano corpo e sangue di Cristo dopo la celebra-
zione dell’Eucaristia e possono venire portati ai malati: a questo
scopo si puo conservare I’Eucaristia nelle chiese.

— Il sacramento dell’Eucaristia, istituito come nutrimento, puo
ugualmente essere oggetto di culto di adorazione, dal momento
che la fede vi riconosce la presenza stessa del Cristo Dio%

Bisogna dire che I'interesse di Trento insiste molto sulla presen-
za reale realizzata dalla transustanziazione® e sul carattere sacrifi-
cale della sinassi eucaristica*; la sessione sulla comunione sotto le
due specie e dei bambini non ha grande rilievo®.

Contro una supposta interpretrazione protestante di una presen-
za prodotta dalla fede, i Padri sono categorici: Cristo non & presente
perché noi crediamo, ma crediamo perché Lui ¢ gia presente. Né ¢
assente quando non crediamo, ma rimane «per essere ricevuto».
Nessuna magia quindi o materializzazione: «Cristo rimane perché
noi possiamo riceverlo nel sacramento, anche se I’adorazione non ¢
incompatibile».

Anche la transustanziazione & accettata con difficolta, e solo per-
ché gia usata al Lateranese IV come il termine piu adatto, e questo
per salvare il mistero dagli opposti estremismi, quello del simboli-
smo puro di alcuni protestanti e del realismo esagerato di Pascasio
Radberto (nel pane e nel vino eucaristico si vede e si tocca lo stesso
corpo fisico del Signore).

Anche nel precisare il modo della presenza i Padri non sanno an-
dare oltre che ricorrere al «<mutamento sostanziale». Ma a che livel-
lo avviene un tale cambiamento? Chimica e fisica esauriscono 1'uni-
verso dell’essere? Il ricorso alla filosofia aristotelica diventa un rifu-
gio e anche la risposta, che fa ritenere il termine transubstantiatio.

2 M. THURIAN, Il mistero dell’Eucarestia, Roma, Edizioni Paoline, 1982, pp. 71-72.

3 DS, 1635-1661.

4 DS, 1738-1759.

5 DS, 1725-1734.

6 R. TURA, Eucaristia in Dizionario Teologico Interdisciplinare, Torino, Marietti,
1977, vol. II. p. 156.

29



capace di esprimere cio che «persuasum semper in Ecclesia fuit».

Per la messa come sacrificio si riconosce 'unicita del sacrificio
di Cristo sulla croce’, tuttavia si afferma la continuita storica di
questo medesimo sacrificio nella celebrazione eucaristica che ne
applica la virtus per la nostra salvezza; viene riconosciuto il carat-
tere propiziatorio redentivo della messa, con la «sola offerendi ra-
tione diversa» rispetto alla croce®. questa terminologia cosi come
giace potrebbe anche sostenere la prospettiva di una nuova immo-
lazione di Cristo in ogni messa per mezzo del sacerdote’.

«In realta il Concilio vuole stabilire un nesso tra croce e altare: con
i termini “‘repraesentare’ e “‘applicare’ ha inteso semplicemente
escludere il “repetere’” e il “‘refacere”. Ma c’é riuscito? Ponendo sul-
lo stesso piano i sacrifici dell’Antico Testamento, il Sacrificio della
Croce e il Sacrificio della Messa, ha sfruttato un concetto sacrificale
proveniente dalla storia delle religioni. Facendo della sacramentali-
ta un punto teologico e non la categoria fondamentale, si é trovato
nell’impossibilita di ripensare originalmente il carattere sacrificale
della messa all’interno di una categoria analoga all’anamnesis dei
Padri Greci»'®,

Nella mente degli estensori le formulazioni tridentine non hanno
la pretesa di offrire una sintesi completa.

Il post-tridentino ha preso lo schema tridentino con spirito acriti-
co e lo ha seguito pedissequamente.

Queste le tesi fondamentali del post-tridentino, che giungono piu

o meno intatte al Vaticano II:

— I’Eucaristia e stata istituita dal Cristo nell’ultima cena;

— la consacrazione viene fatta in persona Christi dal ministro ordi-
nato e produce, mediante la transustanziazione del pane e del vi-
no, la presenza reale del Cristo, il suo Corpo e il suo Sangue, la
sua umanita intera, dalla quale la divinita non & separabile;

— nella celebrazione eucaristica, per mezzo della presenza reale, il
sacrificio della croce diventa sacramentalmente presente;

DS, 1740.

8Ds, 1743.

9 Cfr. L'Iterum di S. Gregorio Magno, in Dial. 4,58.

10 R, TURA, Eucaristia cit., p. 156. La centralita dell'anamnesis dell’opera salvifica di
Dio in Cristo (che dice presenza oggettiva e attualmente operante nel simbolo reale)
evidenzia anche il carattere sacrificale della celebrazione come attualizzazione
dell’unico sacrificio della morte salvifica di Cristo partecipata, anzi di tutta la sua vi-
ta terrena come dono.

30



— in questo sacrificio il Cristo stesso & sacerdote e vittima!'l.

In questa presentazione, nota Gerard Békés, la dottrina eucari-
stica:

— viene espressa unicamente in riferimento a Cristo: ¢ una visione
cristomonista; :

— manca la parte dello Spirito santo e della Chiesa;

— & assente il nesso organico con l'intera opera di salvezza del Cri-
sto;

— non appare cioe il riferimento alla sua epifania nel mondo, e il
suo sacrificio non viene messo nel contesto del mistero pasquale
che comprende anche la risurrezione e la glorificazione, e, come
promessa, la parusia.

Il clima polemico, rileva a proposito R. Tura, si riflettera su una
dualita di posizione: 'una, di tendenza protestante, collocata, su
una linea soggettivistica, dove si accentua I'importanza della fede e
un certo intellettualismo disincarnato nel culto (ridotto a liturgia
della Parola); l'altro, di tendenza cattolica, insistente in modo osses-
sivo sulla presenza reale e caratterizzata da una fiducia quasi magi-
ca nel sacrificio, sullo sfondo di un oggettivismo ritualistico e for-
malistico, talora spersonalizzante (I'opus operantis sara richiamato
dalla Mediator Dei del 1947). E lo scotto da pagare alla mancanza di
serenita!

Il versante liturgico risente di questo stato di cose. Col barocco il
tabernacolo diventa il centro architettonico. Prevale I'adorazione
anche attraverso le Confraternite; si svilisce la comunione; si affer-
mano categorie teologiche-catechistiche come «ripetizione» e «rin-
novazione» che non aiutano la comprensione e la chiarificazione
della dimensione sacrificale della messa.

L’adozione del latino, su cui il tridentino aveva soprasseduto, ri-
duce la messa a cosa cui il popolo non & interessato e percio conti-
nua con le sue devozioni private.

La dimensione comunitaria pur presente nel rito (alleanza, ana-
mnesi, preghiera), non fa presa. La messa appartiene in questo cli-
ma al complesso delle devozioni, fosse pure la piti importante.

Le cose cambiano con la fine della prima guerra mondiale: mutano

11 Cfr. G.J. BEKES, Dimensioni riscoperte della teologia eucaristica in AA.VV., Eucari-
stia sfida alle Chiese divise, Padova, Edizioni Messaggero, 1984, pp. 200-201.

31



le coordinate del quadro di pensiero cui il tridentino si 1sp1rava Si
prospetta un’ottica prevalentemente antropologica, la quale spinge
a capire che l'ontologia non & sinonimo di cosificazione, ma anzi
I’«essere in relazione» fa parte dell’essenza dell'uomo e della realta.
In campo religioso si accosta a questa nuova ottica il movimento
biblico-patristico-liturgico. In questo quadro si recupera I'Eucari-
stia come evento cristologico-interpersonale attraverso una risco-
perta dell’anamnesi come realta, rafforzata dalla teoria dei misteri
di Odo Casel. Nella stessa direzione si muove il movimento ecume-
nico, in appoggio alla corrente piui vasta di un ritorno massiccio al-
le fonti: Bibbia (ontologia: relazionale dialogica) e Padri della Chie-
sa (prospettiva simbolico-reale). '
Per quanto attiene I'Eucaristia I'accento passa dalla presenza «in»
alla presenza «per», dalle specie consacrate alla comunita, cui la pre-
senza eucaristica & finalizzata. Si ricupera la dimensione soteriologi-
ca del sacramento, istanza sottolineata dai Riformatori «per noi».
La presenza reale di Cristo & presenza oggettiva, ma non in termi-
ni di oggettivazioni cosificanti, bensi in schemi di intersoggettivita.
Conseguentemente il mistero eucaristico va ricompreso entro il
contesto sacramentale e la stessa transustanziazione non va posta
su un piano fisico cosmologico staccato dal rapporto sacramentale
con il credente!?
Il dibattito che ne promana si attesta sul tentativo di esprimere il
tridentino in chiave di transignificazione'® e transfinalizzazione'
termini che acquistano una densita nuova alla luce di un richiamo
teologico alla creazione e alla risurrezione come nuova creazione.
Il movimento liturgico s’inserisce in questo orizzonte provviden-
ziale che promuoveva una visione integrale del mistero eucaristico,
puntando su:
a) sacerdozio dei fedeli che formano una vera comunita e celebrano
I’Eucaristia come atto di Cristo e della Chiesa; -
b) un’Eucaristia vista come sacrificio conviviale o convito sacrifica-

12 per la presentazione del cambiamento di prospettiva della dottrina eucaristica,
cfr. R. TurA, Eucaristia cit., pp. 157-158.

13 Transignificazione: pane e vino consacrati acquistano un nuovo significato, quello
della presenza del Signore.

14 Transfinalizzazione: pane e vino consacrati acquistano un nuovo fine: rappresen-
tano il Signore e non nutrono pit i corpi come alimenti umani.

32



le sacramentale che riattualizza 1'alleanza con Dio Padre e con i
fratelli per mezzo di Cristo. Il movimento intendeva favorire la
nascita e la crescita di una mentalita che spostando la prospetti-
va tendeva a ridimensionare le pratiche eucaristiche tradizionali

e collocare I'Eucaristia al cuore del culto ecclesiale.

Si affermava l’abbinamento Messa-Cena, che favorisce la visione
della messa come segno sacramentale del sacrificio di Cristo per la
Chiesa, celebrando il quale la comunita presente «accetta» il dono
di Dio (Vonier).

Sul piano teologico Paolo VI con 'enciclica «Mysterium fidei
(3.9.1965), interviene per mettere in guardia liturgisti e teologi i
quali durante il concilio sembravano mettere in questione:

— il sacerdozio ministeriale;

— il valore della messa come sacrificio;

— la permanenza della presenza reale dopo la celebrazione;
— la transustanziazione;

— preferivano una sottolineatura del convito fraterno®.

Il Vaticano II'®

Per il fatto che il Vaticano II & centrato sulla Chiesa il momento
eucaristico & legato alla comunita locale di cui ¢ fonte e culmine
(LG 11), centro e vertice (UR 22).

Eucaristia & prima di tutto la celebrazione comunitaria del me-
moriale del Signore. ‘

Una varieta di denominazioni ne descrive la ricchezza: messa, sa-
crificio eucaristico, cena del Signore, cena eucaristica, memoriale,
sinassi eucaristica.

La presenza reale & permanente. Essendo una presenza perma-
nente si capisce il culto anche al di fuori della celebrazione. Giusta-
mente tale presenza & collocata nel contesto di altre presenze realie
non fine a se stessa, ma & per la comunione. :

Conseguentemente l'adorazione appare come continuazione di
una celebrazione e preparazione della successiva. L'articolazione

15 Cfr. R. TURA, Eucaristia cit., p. 158.
16 Cfr, R. TURA, Eucaristia cit., pp. 188-159.

33



della presentazione dell’Eucaristia esprime lo sforzo di comporre i
vari aspetti: sacramentale, sacrificale, conviviale.

Il carattere sacramentale permette di cogliere la relazione essen-
ziale del momento eucaristico con la croce di Cristo e la Chiesa pre-
sente, di riunificare simbolo e realta, di superare possibili allego-
rizzazioni, poiché il segno parla di convito fraterno e non della pas-
‘sione.

La celebrazione diventa cosi il momento pregnante di un passato
(la nuova alleanza nella cena, nella croce, nel Risorto), di un presen-
te (in cui I'alleanza diventa realta storica per coinvolgere la Chiesa e
il mondo, che da senso realistico e attuale al memoriale), e di un fu-
turo, in cui tutta la creazione sara un’unica oblazione con Cristo al
Padre in un’alleanza eterna.

L’Eucaristia appare cosi un sacrificio ecclesiale, momento in cui
la comunita diventa avvenimento di salvezza facendo proprio il sa-
crificio di Cristo per il mondo, i credenti diventano attivi offerenti e
offerti con Cristo. Si tratta sempre di un sacrificio conviviale in cui
Cristo dona: 1) la sua Parola quale messaggio di salvezza e premes-
sa a un’ulteriore comunione; 2) il Corpo e il Sangue donato e versa-
to in croce per prenderci dentro nel dinamismo di passaggio al Pa-
dre. Percid la comunione di tutti i presenti diventa «normale» in
czni celebrazione.

Di conseguenza Cristo nel convito sacrificale dona la sua fraterni-
ta, coagulando il popolo di Dio in unita che non & uniformita. Cri-
sto, infatti, dona la speranza verso una unita ecumenica (UR nn. 4,
11, 22) e verso una nuova creazione.

La comunita che celebra & prefigurazione e pregustazione del
banchetto finale, in unione con la Chiesa «gia arrivata».

Il pane eucaristico ¢ il tipico pane del viaggio, durante il quale an-
che il lavoro umano acquista significato di conversio, avviamento
dell’'universo alla trasfigurazione.

L’Eucaristia & vista dal Vaticano II come celebrazione di unita
verticale e orizzontale, in spazio e tempo!”. Una molteplicita di
aspetti che danno la misura di una pregnanza recuperata.

17 F ispirata a questa visione la riforma della messa: cfr. la costituzione di Paolo
VI Missale Romanum del 1969 e I'Instructio Generalis posta all’inizio del nuovo
messale.

34



Gli stimoli degli accordi
interconfessionali

Stiamo vivendo una nuova stagione grazie all’ecumenismo, che ci
sospinge nella direzione del recupero di una pienezza, che era gia
posseduta dai Padri della Chiesa indivisa. Vogliamo riappropriarci
della globalita anche per la dottrina eucaristica ed & questo il moti-
vo per cui siamo attenti a recepire gli stimoli che ci vengono dalle
convergenze o tentativi di accordi fra le confessioni cristiane a pro-
posito della dottrina eucaristica.

Nel presente contributo intendo ripercorrere questi passi impor-
tanti per rilevare le convergenze e le questioni ancora pendenti a
proposito di una sola Eucaristia. Lo faré in modo schematico e
stringato per offrire un utile servizio d’informazione su questo spi-
noso, ma fondamentale, problema. Esaminero alcuni accordi oua-
terali sull’Eucaristia per arrivare al Documento di Lima, che resta
un sorprendente e meraviglioso frutto di intese che partono da mol-
to lontano nel tempo. Tralascero molti accordi bilaterali a caratte-
re regionale e nazionale per richiamare solo quattro Documenti, in
cui i cattolici sono direttamente impegnati: quattro preparati da
esperti nominati dalle rispettive Chiese a livello mondiale e un
quarto, molto vicino ai precedenti, ma importante per la risonanza
avuta in Europa: quello del Gruppo di Dombes (costituito da 32 teo-

rlogl amici). Accennero al Rapporto Finale della Commissione Inter-
“nazionale Anglicano-Romano-Cattolica (ARCIC). Do qui di seguito i
Documenti con i rispettivi titoli.

1) Rapporto di Malta (febbraio 1972), elaborato da una commis-
sione teologica internazionale cattolico-romana ed evangelico-lute-
rana (6 per parte). Il documento dal titolo Vangelo e chiesa offre
un’ampia prospettiva su tutta la problematica ecumenica. Tratta
dell’intercomunione nel contesto del tema: evangelo e unita della
chiesa'®.

2) Documento di Windsor (settembre 1971). Rappresenta una for-
mula concordiae tra anglicani e cattolici e segna dei passi innanzi
sul mistero eucaristico'.

18 Euchiridion Oecumenicum, Bologna, Ed. Dehoniane, 1986, pp. 554-587.
19 Enchiridion Oecumenicum, op. cit., pp. 11-16.

35



3) La Cena del Signore (1987), emanato dalla commissione ristret-
ta firmataria del Documento di Malta: un piccolo trattato teologico,
sintesi di accordi precedenti con un sostanzioso riferimento-alla
tradizione affermata®.

4) Accordo di Dombes (settembre 1971): gruppo fondato dal noto
ecumenista don Couturier nel 1937, che riunisce teologi cattolici,
luterani e riformati. Il documento in questione & autorevole per i
nomi dei firmatari e non come iniziativa di Chiesa®..

5) Il Rapporto finale (settembre 1981) dell’ARCIC, dove vengono
offerti i testi di ciascuna dichiarazione, le Elucidations (chiarimen-
ti) apportati in seguito ai rilievi e alle critiche fatte dopo la pubbli-
cazione del primo testo e dei documenti connessi con il lavoro del-
I’ARCIC. Questo documento attende di essere recepito dal vescovo
di Roma, dalle Conferenze episcopali cattolico-romane e dalla Con-
ferenza di Lambeth; ma vanno qui registrati due interventi di parte
romana: a) la lettera del Card. J. Ratzinger a mons. Clark co-
presidente dell’ARCIC?%; b) Osservazioni della Congregazione per la
dottrina della fede®.

Mi riferird anche al Documento di Monaco (1982) fra cattolici e
ortodossi calcedonesi?.

Scorrendo l'articolazione di questi documenti interconfessionali,
la dottrina eucaristica viene presentata come arricchita da altre di-
mensioni bibliche e teologiche, dalla portata indubbiamente sor-
prendente e carica di conseguenze, per la pregnanza dei conte-
nuti®. Rilevo rapidamente qui alcune idee dominanti senza appe-
santire il testo con citazioni letterali.

Una prima dimensione che balza immediatamente agli occhi &
quella storico-soteriologica. L'Eucaristia che viene inserita nel qua-
dro della celebrazione della cena pasquale. Il Cristo cioe si € servito
delle circostanze e dei riti della cena pasquale dell’antica alleanza
per istituire la nuova alleanza.

20 Enchiridion Oecumenicum, op. cit., pp. 589-653.

21 RD 1972, pp. 258-60.

22 Per la Lettera... cfr. L'Osservatore Romano del 21.3.1982.

2 Per le Osservazioni... cfr. L'Osservatore Romano del 5.5.1982.

2 Enchiridion Oecumenicum, op. cit., pp. 1025-1039.

25 Cfr. G.J. BECHES, art. cit. (11), pp. 200-217, cui rimando per maggiori approfondi-
menti e soprattutto per il riferimento puntuale al testo dei documenti dei dialoghi in-
terconfessionali. {

36



Come quella cena ¢ stata istituita quale memoriale dell’opera sal-
vifica di Dio compiuta in favore del popolo d’Israele, cosi anche la
nuova, si presenta quale cena memoriale dell'opera della salvezza
compiuta da lui stesso per tutta 'umanita.

Israele non interpretd questo memoriale come semplice comme-
morazione delle azioni salvifiche di Dio, ma ritenne Dio presente e
la sua presenza attuale; cosi nella cena eucaristica, inquadrata nel
suo contesto biblico, & presente tutto quanto ¢ stato fatto dal Cristo
per la nostra salvezza. Non solo la sua persona, ma tutti i fatti della
sua azione salvifica: incarnazione, vita obbediente di servo di Jah-
vé, ministero e insegnamento, suo sacrificio, risurrezione e glorifi-
cazione, missione dello Spirito Santo: una visione globale.

Lo zikkaron dell’antica alleanza non era solo celebrazione com-
memorativa del passato, ma poté diventare segno profetico rivolto
al futuro e garanzia per la salvezza finale. Cosi per 'Eucaristia. Il -
suo carattere di segno anticipa il suo compimento escatologico.
Nella celebrazione compresa come «proclamazione efficace, trami-
te la Chiesa, dei potenti atti di Dio e delle sue promesse», vi ¢ una
specie di anticipazione, di pegno e di pregustazione dei beni del Re-
gno.

Cio che & presente in tale celebrazione non ¢ il Cristo considerato
nella sua realta ontologica, ma ¢ il Cristo attuale: la sua persona
glorificata con tutto quello che ha fatto per noi.

Quindi & presente colui che con la sua incessante auto-oblazione
al Padre sintetizza in sé l'opera della salvezza divina.

La seconda dimensione rilevata dai documenti ¢ quella pneuma-
tologico-sacramentaria.

Nell’Eucaristia abbiamo affermato la presenza dell’opera salvifi-
ca. Ma «come» avviene questa presenza? Come si realizza, nel con-
testo biblico della cena memoriale, questa presenza?

Qui & richiamato in causa il ruolo dello Spirito Santo, che & il rea-
lizzatore della presenza eucaristica.

La ragione di questo ruolo realizzatore dello Spirito Santo ¢ la
presenza attiva dello Spirito in tutta I'opera del Cristo, e quindi an-
che nella sua azione eucaristica.

L’epiclesi e la successiva azione dello Spirito Santo rendono effi-
caci le parole dell’anamnesi e attuano la presenza eucaristica (tutta
la celebrazione & epicletica). '

La presenza realizzata dallo Spirito appare in forma visibile e
concreta.

Questa forma & costituita dagli elementi eucaristici del pane e del

37



vino che diventano i segni sacramentali della presenza reale.

Non ¢ una presenza spirituale, ma una presenza sacramentale,
una presenza cioé di segni visibili degli elementi eucaristici, che
viene realizzata dallo Spirito.

La dimensione pneumatologica & importantissima. Vi & conver-
genza ecumenica. Permane la differenza quanto al legame tra i se-
gni o elementi eucaristici e la presenza reale.

Una terza dimensione recuperata & quella ecclesiologico-liturgica.
Il problema del «come» comporta anche quello del «dove?» Dove
viene realizzata e attuata la presenza reale di Cristo e della sua sal-
vezza? Quale il locus proprius della celebrazione eucaristica?

I documenti considerano la celebrazione eucaristica come «I’atto
centrale del culto della Chiesa». Tant’¢ che la Chiesa quando cele-
bra I’Eucaristia diventa cio che &: Corpo di Cristo.

Se ¢ vero che il locus proprius della celebrazione & la Chiesa, cioé
che & la Chiesa che fa I’Eucaristia, non meno vero & che I'’Eucaristia
fa la Chiesa.

Da questa visione ecclesiologico-liturgica derivano le conseguen-
ze dell’Eucaristia nella vita sociale dell’uomo.

La dimensione ecclesiologico-liturgica va nella direzione di una
migliore comprensione della sacramentalita della Chiesa che consi-
ste nella partecipazione e nella mediazione della salvezza di Cristo,
partecipazione e mediazione della comunione mediante il Cristo
nello Spirito con Dio Padre e con tutti quelli che vivono e sono chia-
mati a vivere in questa comunione.

Una quarta dimensione: quella trinitaria ed escatologica.

Il discorso sulla dimensione trinitaria ¢ talmente scontato che
tutti i documenti la richiamano.

Sembra un leit-motiv che la celebrazione eucaristica considerata
nel suo insieme rende presente il mistero trinitario della Chiesa.

Le altre dimensioni illustrate prima ci presentano la relazione al-
la seconda e alla terza persona. E non mette qui conto riprenderle.

Il Padre non ¢ solo la prima origine, ma anche 'ultimo fine del-
I’azione eucaristica.

Nell’Eucaristia il Regno di Dio diventa presente, il suo amore sal-
vifico, realizzato dal Cristo, viene comunicato dallo Spirito. Certo
questa presenza ¢ anticipativa e sacramentale, come segno e inizio
della perfezione finale promessa alla creatura.

I cristiani che celebrano I’Eucaristia sono cosi chiamati ad essere
segni e mezzi di questa anticipazione del Regno di Dio nel mondo; a
rendere testimonianza della salvezza di Dio in Cristo, prendendo

38



parte all’evangelizzazione del mondo e al servizio del prossimo.

In questo modo il mondo & presente in ogni celebrazione eucari-
stica e il suo rinnovamento e la sua perfezione finale sono anticipati
e prefigurati nella continua azione di grazie fatta dalla Chiesa nello
Spirito a Dio Padre.

Convergenze e divergenze
sull’Eucaristia

Ecco in sintesi alcuni punti del contenzioso «tradizionale» emer-
genti dalle intese a proposito dell’Eucaristia.

a) Convergenze acquisite

Va rilevato che firmatari dei documenti sopra citati sono cattoli-
ci, luterani, anglicani e in parte calvinisti.

I) Fede nella presenza reale del Signore risorto nell’Eucaristia. Si
parla di presenza reale, vera, sostanziale. I documenti delle nostre
due confessioni testimoniano in modo concorde che Gesu Cristo ¢
presente in questo sacramento in maniera «reale», «vera», e «so-
stanziale» (la Cena del Signore, 16). Si afferma altresi che la natura
di questa presenza non facilmente la si puo esprimere a parole, ma
«Noi... confessiamo unanimemente la presenza reale, vivente e ope-
rante di Cristo in questo sacramento» (Dombes, 17), perché credia-
mo alla potenza e alle promesse di Gesu Cristo.

La presenza reale eucaristica va letta nel contesto delle varie pre-
senze reali di Cristo:

— nella Parola che invita alla cena;
— nel ministro che presiede I'Eucaristia;
— nel dono del suo Corpo e del suo Sangue che Cristo ci fa.

II) L’Eucaristia come sacrificio. Gli accordi hanno alla base ele-
menti comuni espressi cosi a Windsor:

«La morte di Cristo sulla croce... costituisce il sacrificio unico per-

fetto e sufficiente per la vita del mondo. Non ci pud essere ripetizio-
ne di questo sacrificio, né aggiunta a quanto Cristo ha compiuto una

volta per sempre» (n. 5).

Di qui il nesso tra croce e Eucaristia si recupera attraverso il con-
cetto biblico di «memoriale». Il «<memoriale» rende effettivamente

39



presente un avvenimento del passato. «Non ¢ la formula del coman-
do (“‘fate questo in memoria...””) a rendere “‘memoriale” di Cristo
l'ultima Cena, ma & la natura e la struttura della stessa cena a fare
" di essa un “'memoriale’ ».

Questo non si esaurisce nel concetto di ricordo psicologico e di
memoria soggettiva, ma rivela e attualizza oggettivamente il conte-
nuto stesso della memoria, come evento attivo e creatore.

Quando la Chiesa «fa» ’anamnesi non si limita a ricordarsi di Ge-
su, ma

«intende rendere presente il Signore, il fondatore del banchetto eu-
caristico, colui che con la sua morte ha dato avvio alla nuova allean-
za». «Nella preghiera eucaristica la Chiesa continua a celebrare il
memoriale perenne della morte di Cristo» (Windsor, 5). L’accordo di
Dombes aggiunge: «Cristo ha istituito ['Ecaristia come il memoriale
(anamnesi) di tutta la sua vita, ma soprattutto della sua croce e della
sua resurrezione. Gesit Cristo stesso con tutto quello che egli ha com-
piuto per noi e per tutta la creazione, é presente in questo mewmoria-
le, che é anche pregustazione del suo Regno. Il memoriale, in cui Cri-
sto opera attraverso la celebrazione gioiosa della sua Chiesa, implica
questa ripresentazione e questa anticipazione... Mediante la sua
comunione con Cristo, la Chiesa partecipa a questa realta di cui vi-
ve» (n. 9).

L’Eucaristia non & un sacrificio a sé stante, ma l'identico sacrifi-
cio di Cristo che ricade nel nostro tempo per essere salvezza per noi
«oggi-qui». Ephapax e ora.

«Attualizzando il memotiale della passione, risurrezione e ascen-
sione di Cristo, nostro sommo sacerdote intercessore, la Chiesa pre-
senta al Padre il sacrificio unico e perfetto del suo Figlio della gran-
de opera della redenzione, che essa proclama» (Dombes, 10).

Cristo in definitiva resta il protagonista della nostra salvezza con
la sua donazione «fatta una volta per sempre».

III) La fede. Per “leggere” il mistero eucaristico ¢ indispensabile
la fede:

«Il discernimento del Corpo e Sangue di Cristo richiede la fede.
Tuttavia la presenza di Cristo alla sua Chiesa nell’Eucaristia non di-
pende dalla fede di ciascuno: infatti é Cristo che lega se stesso me-
diante la sua parola e nello Spirito, all'avvenimento sacramentale,
segno della sua presenza donata» (Dombes, 18; Windsor, 8).

Nella medesima linea «la Cena del Signore» sottolinea:

«Possiamo pertanto avvicinarci all’Eucaristia solo attraverso il

dono divino della fede» (n. 7).

40



Da queste chiare affermazioni mi sembra di poter annotare le se-
guenti conseguenze:
1) accentuazione del ruolo dello Spirito Santo:

«E lo Spirito che invocato sull’assemblea, sul pane e sul vino, ci
rende Cristo presente, ce lo dona e ce lo fa riconoscere» (Dombes, 13);

2) rapporto fra Chiesa ed Eucaristia:

«Donandosi a coloro che si comunicano, Cristo li unisce nell’unita
del suo corpo. E in questo senso che si puo dire: se la Chiesa fa 'Eu-
caristia, ¢ 'Eucaristia che fa la Chiesa. La condivisione del medesi-
mo pane e del medesimo calice in un luogo realizza l'unita dei comu-
nicanti con il Cristo intero, tra di loro e con tutti gli altri comunican-
ti di tutti i tempi e di tutti i luoghi... La comunione e quindi la fonte e
la forza di ogni vita comunitaria tra i cristiani» (Dombes, 21);

3) rapporto fra Chiesa e missione: la vita esige coerenza con la cele-
brazione:

«La celebrazione dell’Eucaristia, frazione di un pane necessario al-
la vita, spinge a non accettare la condizione degli uomini privati di
pane, giustizia e pace» (Dombes, 27).

b) Quali le divergenze?

Se queste sono le convergenze piu rilevanti, non posso fare a me-
no di annotare le persistenti divergenze, che restano delle vere e
proprie questioni sospese, dal punto di vista cattolico. Le trascrivo
in modo telegrafico.

1) 1 fatto della presenza reale lascia aperto il problema del mo-
do e della durata di essa. In questo contesto si deve parlare di
transustanziazione o consustanziazione? Ambedue le tradizioni ri-
tengono che gli elementi consacrati non rimangono pane e vino,
ma che in virtu della parola creatrice sono offerti come corpo €
sangue. Quindi per la tradizione luterana si potrebbe parlare di
«trasformazione». L'unica fede nella presenza reale ¢ sufficiente-
mente espressa dai due schemi teologici (Windsor, nota 2 e la Ce-
na del Signore, 5).

Che dire della durata? Essa non fa problema e difficolta al Grup-
po di Dombes:

«(Dopo la consacrazione il pane e il vino) sono, nella loro ultima
verita, sotto il segno esteriore, la realta offerta, e tali rimangono in
vista della loro consumazione. Cio é offerto come corpo e sangue di
Cristo, resta corpo e sangue di Cristo, e devono essere trattati come
tali» (n. 19).

41



Corpo e sangue consacrati sono ordinati alla consumazione, ma
cosa ne ¢ dell’adorazione? Ai cattolici viene raccomandato di non
fare dell’adorazione un motivo di divisione, ai luterani di prendere
in seria considerazione che

«anche per essi culto, venerazione e adorazione sono appropriati nel-
la misura in cui Cristo é presente sacramentalmente» (La Cena del
Signore, 55).
La duplice esigenza si esprime e si compone in una formula di
compromesso: I'adorazione ¢ spostata tra le forme devozionali cat-
toliche, comunque da non sottovalutare perché

«l'adorazione del sacramento conservato é stata in larga misura e
per molti secoli una parte della vita cattolica e una forma significati-
va di pratica devozionale» (La Cena del Signore, 55).

2) La questione dell’aspetto sacrificale della messa non cessa di
essere il tradizionale punctum dolens. I timori dell’ambiente evan-
gelico che vede in questa posizione un eventuale attentato alla suffi-
cienza del sacrificio della croce sembrano essere fugati dalla preci-
sazione del Vaticano II:

«ll sacrificio della Messa é l'attualizzazione del sacrificio della
croce. Esso non lo ripete e non aggiunge nulla al suo significato di
salvezza».

Bisogna pero notare a questo punto che in ambito cattolico vi ¢ il
recupero dell’aspetto di banchetto dell’Eucaristia insistendo su:
«Prendete e mangiate», pur senza escludere d’altro lato I’adorazio-
ne eucaristica. In questa medesima direzione di ricerca di pienezza
vanno la richiesta delle disposizioni liturgiche di una celebrazione
comunitaria dell’Eucaristia e la comunione sempre pil frequente
sotto le due specie.

3) Il problema nodale resta invece il ministro ordinato che presie-
de una comunita celebrante I’Eucaristia.

A proposito di questo primo gruppo di documenti I'impressione
condivisa da parte dei firmatari & di aver raggiunto un accordo «so-
stanziale» sulla fede nell’Eucaristia, da cui non si pud tornare in-
dietro?.

26 per tutte le osservazioni convergenti e i problemi aperti cfr. R. TURA, ['"Eucaristia,
RPL, 6/1979, pp. 27-36, dove ho attinto abbondantemente per la problematica presen-
tata.

42



c) Le reazioni romane al rapporto finale dell’ARCIC

Una considerazione a parte meritano le osservazioni romane al Rap-
porto finale dell’ARCIC, che tanto rumore hanno suscitato all’atto del-
la pubblicazione. Anche a questo proposito do schematicamente i pun-
ti controversi, meritevoli di ulteriore maturazione a giudizio di Roma.

I) — Eucaristia come sacrificio. Si richiede maggiore chiarezza a
proposito di:

1) la reale presenza del sacrificio di Cristo. Compiuta dal sacerdo-
te che recita le parole di Cristo «in persona Christi» include la par-
tecipazione della Chiesa al gesto sacrificale del Signore: in lui e con
lui essa offre il suo sacrificio. Va sottolineata ’associazione della
Chiesa all’offerta del suo Capo.

2) Valore propiziatorio del sacrificio eucaristico.

II — Presenza reale. Si richiede ulteriore esplicitazione a proposi-
to del compimento di questa presenza: non si esprime a pieno cio
che la Chiesa cattolica indica con la «transustanziazione»:

«il mirabile ed unico mutamento di tutta la sostanza del pane nel
suo corpo e di tutta la sostanza del vino nel suo sangue, mentre solo
le specie del pane e del vino rimangono» (Concilio tridentino).

I documenti di Windsor e i Chiarimenti (Salisbury 1979), sembra-
no andare nella linea della consustanziazione, concomitanza cioe
tra sostanza del corpo e del sangue e i segni del pane e del vino (Lu-
tero e Calvino).

III — Conservazione e adorazione dell’Eucaristia. I Chiarimenti
(Salisbury 1979) ammettono possibilita di divergenze:

— nella pratica dell’adorazione di Cristo nel sacramento conservato;
— nei giudizi teologici relativi a cio.

Si fa pero osservare che: 1) 'adorazione al sacramento € oggetto
di definizione dogmatica (Trento, DS 1643, 1656); 2) fa difficolta la
disposizione del Libro della preghiera comune

«...il pane e il vino del sacramento restano nelle loro naturali sostan-
ze e quindi non possono essere adorati».

d) Il Documento di Lima sul Battesimo, Eucaristia, Ministero
(gennaio 1982)%

Il testo citato come il < BEM>» & stato prodotto dalla Commissione
Fede e Costituzione del Consiglio Ecumenico delle Chiese. Esso non

27 Enchiridion Oecumenicum, cit., pp. 1391-1447 (E = pp. 1409-1421).

43



& affatto frutto di improvvisazioni: vi sono dietro 50 anni di intense
ricerche, che, a cominciare dalla prima Conferenza di Fede e Costi-
tuzione di Losanna nel 1927, attraverso una gestazione intermedia
certamente laboriosa, sono passate al vaglio attento e puntuale del-
la Commissione di Accra nel 1974 e Bangalore nel 1978 per giunge-
re finalmente a Lima nel gennaio 1982.

Sull’argomento del Battesimo, Eucaristia e Ministero si ¢ svolto
un intenso dibattito in molti dialoghi ecumenici. Separatamente e
congiuntamente sono stati affrontati i singoli temi in una conver-
genza di sforzi a tutti i livelli.

A quali risultati si & giunti grazie all'impegno di tante forze? Non
siamo ancora ad un consenso completo, perché esso potra essere
proclamato dopo che le chiese unite sono giunte al punto di poter vi-
vere e agire insieme nell’unita. Si & fatto perd un passo fondamentale
e di sicuro avvenire. La parte riguardante 1'Eucaristia nel documen-
to di Lima & costituita da tre capitoli: istituzione, significato, celebra-
zione. Si nota subito che la prima e la terza parte sono molto piu bre-
vi, mentre la seconda ¢ la pit lunga e impegnativa, configurandosi in
cinque sottosezioni: Eucaristia come azione di grazie al Padre; ana-
mnesi o memoriale di Cristo; invocazione dello Spirito Santo; comu-
nione dei fedeli; pasto del Regno. Ad una prima lettura emerge subi-
to I'intenzione degli estensori, che vedono nell’Eucaristia l'atto cen-
trale del culto della Chiesa. Prima di qualsiasi altra cosa ¢ il dono che
la Chiesa riceve dal Signore. In questa prospettiva vengono recupera-
ti tutti gli elementi utili perché si possa ricomporre in unita la ricca
riflessione operata sull’Eucaristia in ambito cristiano.

Una prima cosa da rilevare: una convergenza delle differenti sen-
sibilitad a proposito del significato dell’Eucaristia. Rispettata e ri-
chiamata quella evangelica che ha tanto a cuore il rapporto fra pa-
rola ed Eucaristia:

«L'Eucaristia, che comprende sempre la parola e il sacramento, é
una proclamazione ed una celebrazione dell’opera di Dio» (n. 3).

Una corretta celebrazione dell’Eucaristia non puo prescindere
dalla parola (n. 12). Gli ortodossi vedono accolta la loro esigenza,
che insiste sul rapporto tra Eucaristia e Chiesa locale aperta alla
Chiesa universale:

«La condivisione dell'unico pane e del calice comune in un dato
luogo manifesta e compie l'unita dei partecipanti con Cristo e con
tutti i comunicanti, in ogni tempo e in ogni luogo. E nell’Eucaristia
che la comunita del popolo di Dio é pienamente manifestata» (n. 19).

44



I cattolici da parte loro non sono penalizzati nella loro richiesta
di attenzione alla Chiesa universale, che resta il peculiare punto di
partenza per la loro riflessione. Infatti

«le celebrazioni eucaristiche hanno sempre a che fare con la Chiesa
intera, e la Chiesa intera é implicata in ogni celebrazione eucaristi-
ca» (n. 19).

Queste semplici considerazioni fanno vedere a sufficienza come
lo sforzo di non trascurare nulla delle differenti tradizioni sortisce
buon effetto e spinge nella direzione di una intesa, che si puo presu-
mere vada avanti. Se si volessero dare schematicamente le conver-
genze, si potrebbe convenire sulle seguenti intese che rimarcano
quanto gia rilevato sopra: 1) fede nella presenza del Signore risorto
nell’Eucaristia; 2) 'Eucaristia come sacrificio; 3) la fede come ri-
chiesta indispensabile per discernere il Corpo e Sangue del Signo-
re. Nonostante questi positivi accordi, non si puo dire che siamo al
termine del cammino. Infatti a proposito dell’Eucaristia come sa-
crificio &, si, usato il termine sacrificio (n. 4), ma vi € aggiunto uno
specificativo molto significativo: «di lode»:

«I’Eucaristia ¢ il grande sacrificio di lode, con il quale la Chiesa par-
la a nome dell’intera creazione».

In effetti il positivo non manca. Cio che la teologia cattolica chia-
ma sacrificio eucaristico, il documento di Lima 'esprime con il ter-
mine biblico, molto fortunato, di memoriale:

«L'Eucarestia é il memoriale di Cristo crocifisso e risorto, cioe il
segno vivo ed efficace del suo sacrificio, compiuto una volta per tut-
te sulla croce e ancora operante in favore di tutta 'umanita. L'idea
biblica del memoriale applicata all’Eucaristia rinvia a questa effica-
cia attuale dell’opera di Dio quando essa viene celebrata dal suo po-
polo in una liturgia» (n. 5).

Per la presenza reale il documento non ha titubanze:

«...il banchetto eucaristico ¢ il sacramento del corpo e sangue di Cri-
sto, il sacramento della sua presenza reale» (n. 13). «Cio che Cristo ha
detto é vero, e questa veritd si compie ogni volta che 'Eucaristia vie-
ne celebrata. La Chiesa confessa la presenza reale, vivente ed attiva
di Cristo nell’Eucaristia».

A proposito della presenza reale, pur affermata, restano pero
aperti i problemi riguardanti il modo e la durata di tale presenza.
Cristo &, si, presente, ma come? Fin quando dura la presenza di Cri-
sto sotto i segni eucaristici? Se dura solo durante la celebrazione
della liturgia, come giustificare I'adorazione al sacramento?

45



Circa la fede richiesta per discernere il corpo e il sangue del Si-
gnore le affermazioni sembrano chiare:

«Benché la presenza reale di Cristo nell’Eucaristia non dipenda

dalla fede degli individui, tutti pero concordano nel riconoscere che

per discernere il corpo e il sangue di Cristo occorre la fede» (n. 13).

Non va taciuto qualche altro apporto positivo che merita atten-

zione. E messo in debita luce il ruolo dello Spirito Santo nell’Euca-
ristia, ruolo di

«Colui che rende presente e viva la Parola storica di Gesii» (n. 14).

Lo Spirito Santo invocato sui doni trasforma con la sua potenza
divina il pane e il vino offerti e presenti sull’altare in corpo e san-
gue di Cristo, che dona la sua vita per 'umanita intera. E bandita
cosi qualsiasi tentazione di magia!

L’impegno a rendere significativi per la nostra vita i segni liturgi-
ci & sottolineato dall’insistenza sul valore riconciliatore dell’Euca-
ristia che spinge a ricercare nel mondo gli spazi di riconciliazione,
in modo che le soluzioni da trovare ai problemi umani siano conso-
ne alla comunione eucaristica: (= Eucaristia e missione: n. 29).

Non ultimo, né di poca importanza il recupero del valore propi-
ziatorio dell’Eucaristia, che tanta incomprensione aveva provocato
con il protestantesimo:

«Nel memoriale dell’'Eucaristia la Chiesa offre la sua intercessione
in comunione con Cristo nostro sommo sacerdote» (n. 8)%8.

Il dialogo teologico con 'ortodossia da parte della Chiesa cattoli-
ca ha prodotto finora un unico testo d’accordo che va sotto il nome
di documento di Monaco (1982).

Questo il tema: «Il mistero della Chiesa e dell’Eucaristia alla luce
del mistero della Santissima Trinita». Un argomento che venne
puntualizzato in un triplice gruppo di questioni.

1. Come si deve comprendere la natura sacramentale della Chiesa
e dell’Eucaristia in rapporto a Cristo e allo Spirito Santo?

Qual ¢ la relazione tra i sacramenti e la cristologia, la pneumato-
logia e la triadologia?

28 Cfr. R. TURA, L’Eucaristia nel Documento di Lima, in RPL, 1982/5, pp. 22-30; che mi
ha ispirato in gran parte i rilievi qui fatti. Cfr. anche L. SARTORI, L'Eucaristia segno di
quale unita nella Chiesa? in RPL. 1987/2, pp. 43-44; ma tutto il quaderno interessa il
nostro tema.

46



2. Qual & la relazione tra I'Eucaristia celebrata intorno al vescovo
della Chiesa locale e il mistero di Dio nella comunione delle tre Per-
sone? ‘

3. Qual & la relazione tra questa celebrazione della Chiesa locale e
la comunione di tutte le Chiese locali nell'unica Chiesa di Dio?®.

Come appare da questa articolazione il documento ¢ di ampio re-
spiro e include una vastissima problematica. Qui interessa un pro-
blema particolare riguardante I’Eucaristia, che assumiamo come
campione del cambiato clima dei rapporti. Orientali ed Occidentali
si sono tradizionalmente schierati su due posizioni differenti a pro-
posito della presenza di Cristo nell’Eucaristia: secondo i primi era
I'epiclesi (I'invocazione allo Spirito Santo dopo la consacrazione) a
trasformare il pane e il vino in corpo e il sangue di Cristo, mentre i
secondi sostenevano che erano le parole: «Questo & il mio Corpo»,
«questo & il mio Sangue». Una visione globale del problema, meno
polemica, fa esprimere il documento cosi:

«Il mistero eucaristico si compie nella preghiera (il Canone) che
congiunge le parole con cui Cristo, Verbo fatto carne, ha istituito il
sacramento e lepiclesi con cui la Chiesa mossa dalla fede, supplica il
Padre, per mezzo del Figlio, di inviare lo Spirito...» (n. 11,6).

Non questo o quel momento, ma tutta I’anafora & consacratoria.
Come si vede stretto rapporto tra cristologia, pneumotologia, tria-
dologia.

e) Punti fermi di una dottrina eucaristica ecumenica

Si possono stabilire dei punti fermi di una dottrina eucaristica
che veda la convergenza di cattolici, ortodossi e protestanti? Il la-
borioso cammino dei dialoghi bilaterali e multilaterali si puo confi-
gurare in qualche risultato, che riscuota I’'apprezzamento o I'appro-
vazione degli interessati? Credo proprio di si e nel tracciare, senza
presunzione, tale bilancio, seguiro le indicazioni di Max Thurian,
l'estensore «materiale» del documento di Lima, un evento pieno di
speranza per l'unione dei cristiani®. Annotero anche qui dei punti
di convergenza.

2 Enchiridion Oecumenicum cit., pp. 1025-1039.
30 M. THURIAN, 1] mistero cit. (2), pp. 97-100; 127-30.

47



1) Gesu ha detto: «Questo ¢ il mio Corpo», «Questo ¢ il mio San-
gue». La Chiesa dal canto suo ha compreso queste parole sempre in
senso realista. Quanto Cristo ha detto & la verita e si compie ogni
volta che viene celebrata I'Eucaristia. Percio mediante le parole di
Gesti e la potenza dello Spirito pane e vino consacrati diventano
corpo e sangue di Cristo risorto, cio¢ Cristo vivente in tuttala sua
persona.

2) Attraverso una misteriosa conversione il pane e il vino diventa-
no Cristo stesso, che si lega sostanzialmente a questi segni visibili.
Sotto questi segni esteriori del pane e del vino, la realta profonda di
Cristo entra in contatto corporeo con l'uomo per nutrirlo e trasfor-
marlo in tutto il suo essere.

3) La Chiesa confessa la presenza reale, vivente ed operante di
Cristo nell’Eucaristia. Il discernimento del corpo e sangue di Cristo
esige pero la fede. Tuttavia la presenza di Cristo nell’Eucaristia non
dipende dalla fede di ognuno: & Cristo stesso a legare se stesso me-
diante la sua Parola e la potenza dello Spirito Santo agli elementi
eucaristici, segni del dono della sua presenza. E appena il caso di
far notare come i documenti hanno la medesima risonanza anche
nel linguaggio e sono recuperati nel loro contesto in maniera pun-
tuale e spesso letterale. '

4) Pane e vino consacrati non sono piu nutrimento e bevanda co-
muni: il loro significato, la loro finalita, la loro sostanza, la loro
realta profonda sono stati trasformati per diventare il corpo e il
sangue di Cristo. Data questa intesa di fede assume un valore secon-
dario la riflessione filosofica sulla nozione di sostanza (cfr. Lutero e
Calvino). Importante ¢ affermare e credere che sotto i segni esterio-
ri delle specie eucaristiche il corpo di Cristo risorto ¢ veramente,
realmente e sostanzialmente presente.

5) Perciod questa presenza €:

— vera, non pura figura simbolica;

— reale, non semplice immaginazione soggettiva;

_ sostanziale, connessa con la realta profonda del pane e del vino,
la realta cioe di un essere che fa si che essa sia cio che & e non qual-
cosa d’altro. .

«La presenza del corpo risorto di Cristo rimane legata ai segni eu-
caristici, perché la Chiesa non dispone di quella presenza che é il
frutto della Parola di Dio e dell'azione dello Spirito Santo. Con quale
diritto potrebbe essa (la Chiesa) fissare il momento in cui le specie
del pane e del vino non sarebbero pitt i segni del corpo e del sangue
di Cristo? Cio sarebbe contrario alla fede nella grazia efficace di Dio: "I

48



doni e la chiamata di Dio sono irreversibili” (Rm 11,29). La certezza
che la presenza di Cristo continua dopo la celebrazione e la comu-
nione, sotto le specie del pane e del vino che restano, é un importante
segno della fede eucaristica»3!.

Quale il messaggio delle intese ecumeniche
per il momento presente

Se l'affermazione conciliare dell’'unico battesimo, fondamento
dell’unita in Cristo di tutti i cristiani, ha avuto molta risonanza nel-
la Chiesa cattolica, non altrettanta sembra averne riscossa un altro
testo importante del Decreto sull’ecumenismo:

«Le comunita ecclesiali da noi separate, quantunque manchi loro
la piena unita con noi derivante dal battesimo, e quantunque credia-
mo che esse, specialmente per la mancanza del sacrificio dell’ordine,
non hanno conservato la genuina e integra sostanza del mistero eu-
caristico, tuttavia, mentre nella santa cena fanno memoria della
morte e resurrezione del Signore, professano che nella comunione
con Cristo ¢ significata la vita e aspettano la sua venuta gloriosa»
(UR, 22).

‘Ha ragione Max Thurian di rilevare che fin quando I’Eucaristia
celebrata fuori della Chiesa cattolica & tenuta nell’ombra o conside-
rata con sospetto, I’ecumenismo non puo progredire. I colloqui han-
no fatto molti progressi a proposito della fede eucaristica comune,
ma il testo conciliare non ¢ stato sufficientemente approfondito.

Ma si pud ammettere o invocare l'intercomunione? La richiesta
di intercomunione non ha sempre agevolato il cammino in questa
direzione. Il Segretariato romano per l'unione dei cristiani non &
generalmente favorevole all’intercomunione. Né basterebbe molti-
plicare i casi di ospitalita eucaristica cattolica senza reciprocita: si-
gnificherebbe aumentare il fossato, specie con le Chiese della Rifor-
ma. Tuttavia si puod auspicare I’allargamento dell’ospitalita eucari-
stica cattolica, nei casi in cui evidenti sono la fede e la pieta eucari-
stiche. E vero, il testo sembra duro, ma non dev’essere sottovalutato,

49



perché non manca di qualche apertura. Tanto piu che lo stesso De-
creto Unitatis Redintegratio ha riconosciuto che

«anche non poche azioni sacre della religione cristiana vengono
compiute dai fratelli da noi separati. Esse possono senza dubbio pro-
durre realmente la vita di grazia, e si devono dire atte ad aprire l'ac-
cesso alla comunione della salvezza» (n. 3).

Quali siano queste azioni sacre il decreto non lo dice, ma come si
potrebbe pensare che in esse non sia compresa la santa cena, cuore
del culto cristiano (Card. Bea)? Valorizzare questi elementi positivi
da parte della Chiesa cattolica per un piu efficace e concreto ap-
prezzamento dell’Eucaristia celebrata dalle Chiese uscite dalla Ri-
forma & la richiesta per un progressivo avanzamento verso ’Eucari-
stia comune. L’approfondimento della dottrina eucaristica e lo svi-
luppo della vita eucaristica in ogni Chiesa sono il cammino pitt sicu-
ro per ritrovare un giorno l'unita visibile intorno a una stessa
tavola®. :

Pitu che non l'intercomunione che rischia la confusione, o lo svi-
luppo eucaristico dell’ospitalita eucaristica senza reciprocita, che
rischia di turbare le coscienze, il reciproco incoraggiamento ad una
autentica vita eucaristica puo aiutare le chiese a ritrovare in pro-
fondita la loro unita nel sacramento del Signore.

L’ecumenismo autentico si sviluppa meglio quando vengono rico-
nosciuti tutti i doni che lo Spirito Santo ha elargito e continua a
elargire ai nostri fratelli non cattolici. In questo senso poteva dire il
Card. Bea:

«Non tocca a noi scrutare i misteri della Provvidenza divina e delle
sue misericordiose vie per aiutare e vivificare chi in buona fede la
serve come meglio sa e pud. Quanto abbiamo detto é sufficiente per
affermare che, anche per i fratelli non cattolici della Riforma, la
Santa Cena pud essere ed ¢ fonte di grazia unificante, benché nella
maniera e misura nota a Dio solo. Vale, quindi, in modo del tutto ge-
nerale per tutti i cristiani: piti essi si uniscono a Cristo mangiando il
suo corpo e bevendo il suo sangue, pitl si riuscird a poco a poco a su-
perare le attuali divisioni e a realizzare quella piena unita a cui tutti
sono ordinati in virtii del battesimo»>3,

Se ci conforta la speranza di uno sbocco positivo di tanti sforzi in
direzione di una futura totale intesa eucaristica, ci rattrista I’ango-

33 A. BEA, L'Eucaristia e 'unione dei cristiani, in Civilta Cattolica, settembre 1965, p. 410.

50



scia dell’attuale lacerazione dinanzi alla quale nessuno puo restare
a guardare. _

Le intese ci sono. Quali conseguenze pratiche trarre? Non compe-
te ai soli esperti il compito di favorire la riunificazione: le intese fin
qui raggiunte a proposito possono costituire il primo passo per una
pastorale aderente a cio che lo Spirito dice alle Chiese oggi-qui. Si
tratta di approfittare di una nuova forma di profetismo ecclesiale
(accanto al magistero dei pastori) che pone in situazione vocaziona-
le tutte le Chiese. La stessa dottrina eucaristica ha bisogno d’essere
ripensata alla luce delle nuove suggestioni che ci vengono dal frut-
tuoso confronto con gli altri cristiani. Le intese hanno bisogno di
essere mandate in esecuzione: sono stimoli verso ulteriori tappe di
comunione. In questo senso il rinnovamento non & impegno di un
momento. Ci invitano a camminare ancora, ricordandoci che tutte
le nostre eucaristie sono affette da incompiutezza congenita, fino a
quando un solo fratello senza colpa rimane escluso dalla mensa
(cfr. Rapporto di Malta, 37).

Ridare all’Eucaristia il posto che le compete significa ritrovare la
propria identita cristiana, perché solo «quando la Chiesa celebra
I'Eucaristia, diviene quel che ¢, Corpo di Cristo»*.

34 Enchiridion Oecumenicum, 1, 4b, p. 1030.

51






