MONS. GIOVANNI BATTISTA MONTINI

Diversi aspetti della sterilita spirituale

Parlo ad anime che certamente vogliono fare sul serio. Nessuno
lascerebbe questi giorni di vacanza cosi trepidi per le grandi e
tragiche cose che ci circondano, per cose che non fossero del massimo
interesse: dedicare due o tre giorni al colloquio con Dio, allostudio
della propria anima, alla ricerca delle” verita basilari, quelle che
possono impegnare la vita, appunto perché valgono la vita, il
desiderio di imprimere alla propria vita un desiderio attuabile, tutto
questo & certo nel proposito di questi giorni ed €, mi pare, nella linea
degli Esercizi Spirituali.

Gli Esercizi si differenziano forse dalle altre forme di pieta
proprio per questo impegno totale che domandano a chi li frequenta,
questa dedizione completa: esterna, che taglia per alcuni giorni i
rapporti col mondo, interna, che vuol superare ogni pigrizia, per
trovare finalmente, agile e feconda, la spinta ad un bene che non
abbiamo ancora raggiunto.

Se volessimo avere una di quelle parole evangeliche che fanno
insieme balzare il cuore di timore e di speranza, 'aviemmo nella
parabola del fico sterile (Lc. 13, 6-9). Un uomo aveva piantato un fico
nella sua vigna e dopo tre anni, al confine di quella che pare un’attesa
ragionevole, la pianta non aveva ancora portato frutto. Dice al colono:
tagliala, che occupa la terra inutilmente. Il colono intercede:
proviamo ancora un anno. Proviamo qualche cura piu intensa, una
coltivazione particolare, e vediamo se alla fine di un anno produrra
frutti. La parabola rimane sospesa, e sospese rimangono le anime.
Produrra? Profittera? Lalbero non & solamente il vecchio ceppo del
popolo d’Isracle, a cui pitt specificatamente si allude, ma & ogni
anima e ogni coscienza che da Dio abbia avuto grazie particolari e
I'invito ad una produzione.

Vediamo se questa volta ci riesce. Se con una cura piu intensa e
diretta si riesce a passare dallo stadio di tentativo a quello di risultato.

Come prima riflessione di questi esercizi, possiamo parlare della
infecondita che su larga scala si trova anche nelle anime privilegiate:

9



chi porta l'abito che porto io, le insegne religiose, chi ha avuto
educazione cristiana. Quante volte si vede che la grazia di Dio &
rimasta in alcune vite praticamente infeconda, che il modo di vivere,
pensare, agire, sentire ecc. &€ uguale a quello di coloro che non hanno
avuto questo privilegio (casi frequenti di educazione giovanile
profondamente religiosa e abbandono della vita cristiana nell’eta
adulta).

Si fa spesso la storia delle conversioni, ma se si facesse la storia
delle defezioni, purtroppo sarebbe senza fine. E potremo dire
defezione, tutto cid che & rimasto statico, che non & giunto ai risultati
che ci si attendeva.

Se vogliamo chiarificare questo stato di cose, esaminiamo le varie
categorie di piante infruttuose.

I) Ci sono i mediocri (sarebbe bene rileggere il famoso capitolo
dell’Hello). Mi pare che la mediocrita di cui si parla sia una resistenza
voluta alla logica dei principi. Si accetta il programma cristiano, si
dice il Credo o il Pater Noster, ma se per avventura questo impegno
richiedesse qualche cosa di piu, si esclude. Mediocre chiamo colui
che, primo, non vuol impegnarsi completamente davanti a Dio, che
ha paura del Signore, che ha per Lui delle riserve. Lo vuole amare, ma
se il Signore osasse una di quelle sue parole paradossali: «Vieni.
Prendi la tua croce e seguimi. Vendi il tuo e dallo ai poveri», queste
parole esagerate che avvinghiano il cuore e non gli lasciano il respiro
della sua liberta, allora si specula sulla bonta di Dio, quasi che non
fosse fuoco il suo amore e la sua volonta.

Opputre si dichiara illusorio tutto cid che supera i limiti consueti.
Tutti esaltati, tutti nevrastenici. Guai alla mistica, guai a chi vuol
dare al Signore un saggio personale di amore.

E un gran rispetto umano. Si teme di non essere come gli altri,
uscire dalla fila, che ridano di noi, che ci chiamino pietisti, esaltati.
Vogliamo essere assolutamente normali, come gli altri; 'ambiente ci
paralizza. Prendere una posizione decisa? no! Paura tremenda di
compromettersi. «Non compromettiamo il cristianesimo e noi
stessi». Ecco la mediocrita.

E poi la mediocrita con se stessi. Paura di raggiungere gradi di
intensita spirituale pericolosi per la propria indolenza. La mediocrita
¢ abbassare gli ideali cristiani a limiti in cui non impegnino pili, non
siano pill incomodi: non pit molla scattante, ma velluto che
accarezza. La mediocrita & un grande egoismo spirituale: non c’¢ pit

10



amore di Dio ma amore di sé. La grande parola dell’ Apocalisse (III,
15-16) ci investe, qualificando come disgustoso davanti a Dio il
tiepido, colui che ha svigorito l'ideale cristiano, che non ne vuole
applicare la logica.

Il disgusto nasce nel cuore di Dio: perché i rapporti di violenza e
di fuoco che Egli voleva stabilire con le anime, secondo il suo disegno
energico e grande, sono stati attutiti e svigoriti dall’indifferenza,
dalla tiepidezza, dalla mediocrita. B

II) La categoria dei dilettanti. Di quelli cioé che vogliono in una
particolare maniera o a tempi determinati: negli Esercizi tutti santi, a
carnevale tutti mondani. Discontinuita nella applicazione dei principi.

Oppure vogliono per motivi differenti che non la conclusione
logica cristiana. Non per diventar santi e per dar gloria a Dio, ma per
cercare esperienze. Tutta la spiritualita malsana protestante pud
rientrare sotto questa categoria. Quelli che vogliono per motivi
artistici ed estetici piuttosto che per motivi morali e religiosi (allora
la liturgia diventa poesia vissuta e vivente - & anche quello ma non
solo’ quello -. Se leggo la vita dei Santi per divertirmi, per far
collezione di esperienze o di tipi strani, li trovo, ma non per questo
sono venuto alla scuola del Vangelo!).

Volubilita. Quante volte promettiamo una cosa, € poi
dimentichiamo tutto! Ricadiamo nell’ingranaggio delle cose
consuete; basta uscire dalle mura sante per essere di nuovo vassalli
delle esigenze e delle prepotenze altrui, diveniamo gli alunni del
mondo dopo essere stati gli alunni di Cristo. In via acquirendae
perfectionis siamo tutti cosi. Chi pud dirsi perfettamente santo e
coerente? Ciascuno puo dire di sé di avere infinite incoerenze, mentre
la santita & infinita coerenza. C’¢ una discontinuita ridicola tra cid che
ognuno di noi dice, scrive, predica e cido che fa o veramente vuole
nelle radici profonde del suo essere o muove nel subcosciente. Quante
di queste inconsistenze! ciascuno puo fare un atto di umilta profonda,
vedendo la sua nullitd morale. San Paolo dice: #zhil mihi conscius sum,
sed non in hoc justificatus sum; qui autem judicat me, Dominus est (I Cor,
4.4). Anche se la coscienza non mi accusa di nessun peccato attuale,
non per questo mi posso dir giusto. Tra il disegno che Dio ha avuto
su di me e ci0 che sono corre una distanza, un valico immenso, che mi
costringe ad atti profondi di umilta.

Potremmo rileggere nel Vangelo di S. Luca (9. 57-62) i versetti
delle vocazioni fallite. Magister, sequar te quocumque ieris. E I'entusiasta

11



Gesti risponde: il Figlio dell'Uomo non ha dove poggiare il capo.
Cioe volgere per entusiasmo, non per calcolo. Coloro che si lasciano
sedurre dalle belle impressioni, senza ricordare che la vita cristiana
comporta la croce e il sacrificio.

Un’altra parabola, di grande attualitd, quella del re che voleva
dichiarare la guerra (Lc 14: 31.32). Prima fa il calcolo dei suoi soldati
e, se non bastano, ricorre alla diplomazia, non alle armi. Il Signore
voleva dire: badate che la vita cristiana deve preventivare sacrifici;
non bisogna lasciarsi guidare da impressioni belle e sublimi che non
tengono conto della durezza e delle esigenze della vita cristiana.

Seconda vocazione fallita: Maestro, voglio venire dietro a te, ma
lascia prima che vada a seppellire mio padre. Ci sarebbe da fare una
spiegazione sulla risposta del Signore; in ogni modo questa & la
vocazione che cerca di mettere insieme le esigenze esteriori della vita
normale con quelle prepotenti della vita evangelica. Il Signore ha
detto (Mt. X. 34,35): Sono venuto a portare la spada, non la pace, a
separare il figlio dal padre, la figlia dalla madre. Tamquam fur: come
chi ha esigenze spietate. Per fare sul serio - se Dio vuole - dovremmo
essere, anche verso altri doveri ed altri diritti, inesorabili.

Se la tua mano o il tuo piede ti scandalizza, tagliali. Se il tuo
occhio ti scandalizza, strappalo (Mt XVIII, 8-9), se il tuo occhio... e
cosa c’@ di pil sacro? se la tua mano... e cosa c’¢ di pit utile? e il tuo
piede... ma come fard a camminare? Violenze ed eccessi evangelici che
chi vuol seguire il Signore deve calcolare. Il Signore mi puo chiedere
sacrifici grandissimi. Sono disposto a fare sul serio?

Terzo. Chi mette la mano all’aratro e si volta indietro, non &
degno di me (Lc, 9-62). Chi comincia e poi ricade sotto le abitudini
antiche, o ritorna su un piano umano o mondano di vita, o cerca col
nuovo abito di fare cid che tutti fanno (affari, carriera ecc.) dopo aver
cominciato questo solco, non & atto al Regno di Dio.

III) Terza categoria: gente seria, ma improduttiva. Potrebbe essere
che fosse volonta di Dio che restino su un livello modesto di
perfezione: Dio non ha voluto fare di loro né S. Giovanni Evangelista
né Santa Teresa, ma frati laici, anime anonime, € in questo caso non
sarebbe certamente riprovevole. A volte Dio limita le sue grazie, le da
prout vult, come il musico usa i tasti secondo le esigenze della musica,
alcuni li martella fino a spezzarli, altri li lascia silenziosi o li usa una
sola volta. Cosi Dio esige che alcuni abbiano una funzione eccessiva
ed esagerata, altri modesta.

12



Alcuni perd ricevono grazie dal Signore, ma non producono nulla.
Quanti anni & che dico la Messa, che facciamo la Comunione
quotidiana, che ci confessiamo regolarmente, che preghiamo, e che
profitto? abbiamo superato qualche difetto, siamo migliorati,
abbiamo fatto qualche cosa? o il diagramma della vita spirituale va
calando mentre gli anni vanno aumentando? Ricordiamo i giorni e
gli anni della vita universitaria. Allora la vivacita dell’eta sembrava
vitalita spirituale. Ora forse siamo diventati consuetudinari. Come vi
sarebbe da riflettere sulla differenza che passa tra tradizione e
abitudine in campo sociale, tra virtl e abitudine in campo spirituale,
per quanto la virth sia un’abitudine. Ma in una c’¢ il cuore, l'alito,
'ossigeno della grazia, nell’altra c’e I'assopimento e lo spegnersi. Non
progredi est regredi. Chi non progredisce torna indietro. Se la santita
vostra non sara pitt grande di quella dei professionisti di santita - gli
Scribi e i Farisei - non entrerete nel Regno dei Cieli (Mt. 5,20).

Sarebbe interessante studiare 1'uso che S. Paolo fa del verbo
abundare. Se uno ne facesse ’elenco vedrebbe bellissimi spunti di vita
spirituale. Il concetto dell’Apostolo & che la vita cristiana deve essere
crescente, fermentante, passare di stadio in stadio: caritas vestra magis
ac magis abundet in scientia (Phil. 1, 9), che la grazia aumenti in voi
nella consapevolezza di quello che siete. Siate abbondanti nell’opera
del Signore (I Cor. 15-58): non scarsi e neanche sufficienti, ma
intemperanti, qualche tosa che passa i limiti, che va al di la.
Rinnovarsi continuamente, in una continua novita dell’animo.
Mentre l'uomo vecchio decade e ricade su di sé, l'uvomo nuovo
renovatur de die in diem (I Cor. 4-16); non maggiori complicazioni, che
anzi la vita cristiana col progresso forse diventera pili semplice, per
sintesi riuscird a governarsi bene, ciascuno coniera nuove formule,
nuovi precetti, per dare alla sua vita questa primaverile freschezza per
cui ad ogni stagione dara fiori e frutti nuovi. La parola @bundare sia la
nostra.

1) Questo fare sul serio & reclamato innanzi tutto dal nostro
passato. Se accettiamo le conseguenze delle grazie che il Signore ci ha
dato ci sentiamo spinti ad andare avanti. Siamo cristiani favoriti da
grazie e da ispirazioni; che capitale ciascuno porta con sé, che grande
ricchezza. Oggi ai conti di cassa enumeriamo davanti al Signore,
senza orgoglio, le ricchezze che Egli ci ha dato i benefici della
creazione, del Battesimo, dell’educazione cristiana.

Fermiamoci pure su un punto: siamo passati attraverso un

13



~

crogiolo di fervore e di idealismo; lo slancio di poesia cristiana che ci
ha fatto un giorno giurare di essere i piu fedeli al Signore, vive
ancora? hanno diritto i pitt giovani di guardarci, o siamo divenuti
mediocri? abbiamo deflesso, o segnamo il passo per la via diritta?
quello che abbiamo sperimentato ieri & cosi vero e cosi forte che
ancora ci fa vivere oggi? Vive ancora il nostro capitale di idee e di
propositi, o & lettera morta?

Va' avanti. Guai a te se mancassi. E ringraziamo il Signore di
essere incalzati da questa logica esigente che non ci permette di
sfuggire alla mano di Dio.

2) Lo esige ancora il tempo in cui viviamo. Mentre milioni di
uomini soffrono cose indicibili, mentre la migliore gioventli d’Europa
& esposta agli strazi pill tragici, mentre incombono sulle nostre citta,
sulle nostre case, sul nostro paese destini apocalittici, possiamo noi
cristiani baloccarci con pensierini, con propositi da nulla, fiorettare di
velleita la nostra vita spirituale? C¢ piti di un paese che respinge
furiosamente il cristianesimo per la sua inettitudine, perché non ha
prodotto nulla. Bugie. Ma c’¢ un fondo di verita. Cosa fanno i
cattolici? Come sentiamo venire dalle viscere di questo mondo
sconvolto un desiderio, un bisogno enorme di santita. Ma se ci fosse un
santo! Quanta gratitudine sentiamo per qualcuno di questi esagerati,
che dimostrano di avere una personalita, che soffrono con coerenza.

Il mondo di oggi ci spinge, quello di domani ci chiama. Che
bisogno immenso di verita, di carita! di gente seria, solida, convinta,
non mezze persone. Anche un pusillus grex, ma con radici inamovibili
nelle sue persuasioni. E se fossimo chiamati a preparare qualche cosa
pel domani? Perché rifiutare la grazia, dire: tanto non son buono a
nulla? Se il Signore ci avesse chiamati qui per accettare con umilta
una fiamma di Spirito Santo, la rifiuteremo?

Sentiamo, penetrante e dolcissimo, l'invito del Signore: Venite ad
me omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Mt 11,28). Venite:
il Signore ci chiama. Bisogna muoverci, slegarci da qualche abitudine
che ci ostacola; i

ad me: al Cristo che e il centro, 'unico, il nostro amore, a cui
ciascuno ha votato il meglio di sé;

omnes: nessuno escluso. Il Signore ha le sue elezioni, le sue
aristocrazie, concepisce gerarchicamente la Chiesa; ma da questa
chiamata alla santitd non esclude nessuno. Il Vangelo & universale:
praedicate super tecta (Mt 10,27);

14



qui laboratis et onerati estis: se siete stanchi, disillusi, senza forza
autonoma sufficiente, se portate le stimmate di cadute o incapacita
abituali, che questa sera ci sia un atto di confidenza: il Signore &
valente, puo tradurre i miei piccoli desideri in propositi, i propositi
in atti e meriti eterni;

et ego reficiam wos: lasciatemi fare, vi rifard, vi restaurerd, mi
inseriro nella vostra vita.

Cominciamo questi Esercizi con un grande atto di buona volonta
e di confidenza. Vogliamo accettare sul serio I'invito a compiere
completamente la volonta di Dio, e per questo, confidiamo nel
Signore. Lui che ci parla, non & per farci vedere la nostra incapacita,
come quando era data agli uomini la Legge perché sentissero la loro
incapacita ad osservarla. Siamo ora nell’economia della grazia: il patto
¢ unilaterale. Lasciamolo fare. Soltanto, lasciamolo fare sul serio.....

3 gennaio 1943

15






