LUIGI PADOVESE

La Croce di Cristo:
scandalo e stoltezza di Dio che ci interpella

“Siamo tutti discepoli di poveri pescatori, di pubblicani e di fabbri-
canti di tende; riconosciamo tutti per maestro uno che & cresciuto in
casa di un falegname, che ha voluto avere per madre la moglie di que-
st’operaio...”". Dietro queste espressioni di Giovanni Crisostomo sulle
‘umiliorigini’ della Chiesa, si coglie la convinzione che la fede in Cristo
¢ impensabile senza la dimensione dello scandalo?. E veramente questa
parola e quanto essa significa accompagna i primi passi del movimento
iniziato da Gest. Ma gia turcta la sua vicenda umana porta questo con-
trassegno. E c10 al punto che non lo si pud incontrare se non ci si ‘scan-
dalizza’ di lui. “Senza scandalo la fede in Cristo non sarebbe fede auten-
tica nel senso del Nuovo Testamento™. Ma che cosa nel suo comporta-
mento produce stupore, perplessita turbamento, paura, antipatia, odio
dichiarato? Cosa induce alcuni a lasciar tutto per seguirlo ed aleri a fis-
sarlo su un legno perché esca violentemente di scena?

La risposta e raccolta nei vangeli e si puo cosi sintetizzare: Gesl, con
gesti e parole, impone in chi I'incontra una presa di posizione nei suoi
confronti: con lui o contro di lui®. Egli relativizza la Legge, anzi,
rispetto ad essa rivendica un’autorita sovrana. A differenza dei suoi con-
temporanei giudei Gesu non si pone al di sotto, ma al di sopra dell’auto-
rita della Tora ricevuta da Mosé sul Sinai. E per i contemporanei “questo
non potevaavere che due spiegazioni: o si trattava di un accto di empieta,
o andava inteso come un’affermazione messianica: era in ogni caso un
atteggiamento che separava Gesu da tutti 1 giudei pii™. “Insegnava -
mﬂomo. Commentoa 1 Cor. Omelia XX, 5 PG pp. 61, 168
?A proposito del termine ‘skandalon’, G. STAHLIN osserva che esso “sia nell'A. come nel N.T.
riguarda il rapporto con Dio: & al tempo stesso ostacolo alla fede e causa di confusione nella
fede”, Skandalon, in Grande lessico del Nuove Testamento X11, trad. dal redesco, a cura di G. KITTEL-
G.FRIEDERICH, Brescia 1974, p. 391.

'G. STAHLIN, @.c. 413.
‘Mt 12,30 :"Chi non & con me, & contro di me; e chi non raccoglie insieme con me, getra via il

raccolto”. CfLc 11,23; Mc 9,38-41.
°E. KASEMAN, Appello alla liberta (orig. ted. 1968), Torino 1972, p. 34.



afferma Marco - come uno che ha autorita e non come gli scribi” (Mc
1,22). Egli parla per Dio, ma cosi facendo delegittima l'autorita reli-
giosa giudaica. Inoltre pronuncia un detto minacioso sul tempio ("non
rimarra pietra su pietra...” Mc 13,1s.) che offende profondamente non
soltanto 1 sacerdoti, ma la maggioranza degli ebrei.

Amico com’¢ dei pubblicani e dei peccatori (Mt 11,19; Lc 7,34),
offre loro incondizionatamente il perdono e la salvezza non temendo di
apparire un bestemmiatore (Mc 2,6-7) poiché non richiede da essi i
segni legali del pentimento, cioé I'offerta di sacrifici. Non & lui che per-
dona - si badi bene! - ma afferma di sapere a chi sono rimessi 1 peccati e
cosi si arroga una prerogativa della classe sacerdotale. Questa stessa sal-
vezza egli poi la ritiene negata a chi presume gia di possederla. Tracra le
donne come vere persone, ponendole su un piano di parita con gli
uomini (Mc 10,4-12) ed annunciando ad esse il Regno (Gv 4,10-26). In
modo inconcepibile per il suo ambiente, invita gli adulti che soli pos-
sono ‘fare qualcosa’ per Dio a divenire bambini, rinunciando cosi alla
sicurezza delle prestazioni religiose (Mc 10,13-16 e parr.). Non teme
che i suoi familiari lo prendano per pazzo (Mc 3,21) o che la sua gente
non l'ascolti (Mc 6,2-4). Sa di produrre paura (Mc 4,41.5,15-17). E’
cosciente che alcuni ridono di lui (Mc 5,39-40); altri lo vogliono elimi-
nare (Mc 14,1-2 e par.) e tutto perché con i suoi ‘dicta et facta’ annuncia
non gid un Dio diverso ma una presenza piti coinvolgente di Dio nella
vicenda dell'uomo. La controprova viene proprio dallo ‘scandalo della
croce’: nel nome dello stesso Dio alcuni lo crocifiggono ed egli si lascia
crocifiggere. Il fatto che sul patibolo Dio non intervenga e che Gesti
muoia in un atto di speranza in Lui mentre i suoi avversari sentono di
aver giudicarto secondo Dio, mostra fino a che punto la teoria delle qua-
lita divine possa sostenere implicazioni pratiche contraddictorie. Il
dibatrito tra Gesu e i suoi avversari non verte sulla bonta o sulla miseri-
cordiadi Dio, masullasua effettiva funzione all’'interno d’'una societa in
cul esistono rapporti di oppressione e di sfruttamento®.

E’ fuori dubbio che lo scandalo prodotto da Gesli, vale anche per
I'annuncio che di lui fanno i suoi discepoli. Paolo dichiara che “la parola
della croce & stoltezza per i perduti, per noi, i salvaci, & potenza di Dio”
(1Co 1,18). Ed & stoltezza non perché esiga una fede cieca che impone il
‘sacrificium intellectus’. La stoltezza risiede nella croce predicata come
azione salvifica di Dio che confonde I'uomo il quale presume di procu-

“C. DuQuoc, Un Dio diverss, Brescia 1978, p. 57.

8



rarsi la salvezza da sé’. Ancora Paolo afferma che Cristo & “una pietra di
inciampo, un sasso che fa cadere. Ma chi crede in lui non sara deluso”
(Rom 9,33). Nella lectera ai Galati, lascia poi intendere che lo scandalo
della fede & parte essenziale ed ineliminabile del messaggio cristiano®.
In effetti, la follia pit grande sta nel far dipendere la salvezza non pilt
dalla legge ma da un uomo proscritto e maledetto dalla legittima auto-
rica civile e religiosa alla morte pit infamante allora in uso. Certo un
ascoltatore pagano del vangelo poteva capire una morte eroica scelta
volontariamente, conosceva anche I'idea di una morte ‘vicaria” per gli
altri (per la patria, citta, amici), né gli era ignota l'idea della morte
volontaria come sacrificio espiatorio. “Tali costumi potevano parergli
arcaici o barbari, ma li conosceva atcraverso il mico, la leggenda patriot-
tica e il dramma, ed erano trasfigurati dalla cornice eroica e mitica™.
Eppure la filosofia aveva ormai affinato la religiosita arcaica al punto da
far ritenere che Dio non poteva richiedere sacrifici umani. Concrera-
mente si pud affermare che per il pagano dell’epoca neotestamentaria e
olere “il messaggio della morte di Gesu di Nazarer, il figlio di Dio,
appeso alla croce come vittima espiatoria per tucti gli uomini non era
incomprensibile...cuttavia la predicazione cristiana primitiva sul mes-
sia crocifisso doveva parergli repellente da un punto di vista esterico e
morale e in conflitto con la natura della divinita che la filosofia aveva
affinato. La nuova dottrina della salvezza aveva cratti non solo barbari,
ma anche irrazionali ed eccessivi; appariva ai contemporanei una super-
stizione oscura e perfino folle. Non si trattava della morte di un eroe dei
tempi ancichi, trasfigurata in una luce religiosa, bensi di quella di un
artigiano giudeo del recente passato, giustiziato come criminale”™.

In ambiro ebraico, quel che impressiona un giudeo non & gia la soffe-
renza del Messia, del Cristo, ma quel tipo di morte che la Scrittura con-
danna (“maledetto chi & appeso al legno” Dt 21,23). Il Messia di Israele
non avrebbe potuto mai, assolutamente mai, essere nello stesso tempo il
maledetto da Dio secondo la parola della Tora. Era forse proprio per
questo che i capi del popolo e la loro clientela avevano insistito per giu-
stiziare Gesu sulla croce. La sua pretesa messianica non poteva essere

'Cf H. CONZELMANN, Teologia del Nuovo Testamento (orig. ted. 1987), Brescia 1991, pp. 313-
314.

*Gal 5,11:"Quanto a me, fratelli, se dicessi che la circoncisione ¢ necessaria, gli ebrei non mi
perseguiterebbero pili, ma in questo caso la croce di Cristo non sarebbe piti per loro motivo di
scandalo”.

M. HENGEL, Crocifissione ed espiazione, Brescia 1988, p.174.

1"M. HENGEL, 6p. cit., p. 176.



confutata in modo pit evidente”!'. E dunque I'annuncio fatto dai primi
missionari cristiani circa il sacrificio volontario del Messia Gesu sulla
croce anche per i giudei riusciva uno scandalo inaudiro. In effetti la
morte sacrificale di Gest sul Golgota rendeva ormai del tutto inutile
I'offerta di sacrifici che si compiva nel tempio: essi non avevano pill
alcun valore espiatorio. Il culto del tempio era del tutto inutile. E il san-
tuario non poteva piu servire come luogo di sacrificio, ma per i cristiani
era divenuto una ‘casa di preghiera’ (Mc 11,17 = Is 56,7)". “L'evento
descritto nel Nuovo Testamento trascende l'antica struttura concet-
tuale e supera perfino i paralleli giudaici contemporanei. Cid non
riguarda soltanto lo scandalo inaudito del figlio di Dio morto in croce,
la morte pit oltraggiosa conosciuta nel mondo romano, ma altresi I'u-
niversalita dell'espiazione effectuata da questo figlio, comprensiva di
tutei gli uomini, la quale non solo allontanava la collera di un Dio per
determinati delitci, ma cancellava ogni colpa umana e cosi (...) riconci-
liava le creature inferiori col loro Creatore... (Oltre tutco) nell'uomo
Gest di Nazaret & Dio stesso, in fin dei conti, ad assumere su di sé la
morte (cf 2Co 5,18ss; Gv 1,1.14; 19,30). Con cid lo ‘scandalo della
croce’ non era in alcun modo attenuato; veniva anzi accentuato in
maniera inaudira e senza precedenti per il mondo antico”"’.

Non possiamo passare con superficialita su questa ed alcre difficolta
che giudei e pagani anche ben intenzionati e sinceramente amanti di
Dio muovevano all'annuncio cristiano. Detto altrimenti, non sarebbe
onesto guardare la storia soltanto nella prospettiva di un cristianesimo
che si impone, prevale e vince. Occorre ascoltare anche le voci dei per-
denti, le loro ragioni, la loro ‘parte di verita’. Sarebbe una semplifica-
zione estremamente superficiale ritenere, ad esempio, che il rifiuto di
Cristo e del suo messaggio sia sempre espressione d’empieta e di odio.
Al contrario, talvolta le persecuzioni mosse al cristianesimo e I'invito a
maledire Cristo, appaiono e sono un atto di culto'. Non procedono,
dunque, inevitabilmente da prese di posizione politiche o da lotte di

M. HENGEL, gp. cit., p. 190,

“Cf M. HENGEL, gp. cit., p. 206.

M. HENGEL, 0p. cit., p. 226-227.

““Che nella procedura corrente l'invito a maledire Cristo fosse diffuso, lo si ricava dalla Epistula
X 96 di PuNiO all'imperatore Traiano, nella quale, tra I'altro, si legge :"seguendo il mio esem-
pio invocarono (alcuni) gli dei...e di pitt maledissero Cristo, tutte cose alle quali dicesi non pos-
sono essere piegati quelli che sono cristiani per davvero”. Anche nella Lettera e martirio di
Policarpo 9 si ricorda come a questo vescovo venga ingiunto :"maledici Cristo”. Cf infine la [
Apologia (31,6) di GIUSTINO che contiene 'accenno alla rivolra giudaica di Bar Kochba (132-
135 d.C.) ed alla costrizione su dei giudeo-cristiani perché avessero a maledire Gesi.

10



potere ma trovano la loro origine in una fede, quella per gli déi romani,
dalla quale non possiamo preconcettualmente escludere espressioni di
squisita e sincera religiosita'. “Anche noi - dichiara il proconsole
Saturnino ai cristiani di Scilli che sta processando - siamo religiosi e la
nostra religione & semplice™'.

Il grido ‘morte a questi atei’ lanciato nello stadio di Smirne contro il
vescovo Policarpo ed alcuni cristiani'?, va dunque preso con serieta: la
morte dei cristiani & il prezzo che essi devono pagare per aver messo a
morte una ‘certa’ immagine di Dio sulla quale poggia tanto il sistema
religioso che quello socio-politico del mondo antico. Di conseguenza,
una schematizzazione che consideri i cristiani come religiosi e devoti in
contrapposizione ad una massa indistinta di pagani e giudei, ciechi e in
malafede, non risponde alla verita storica; soprattutto non risponde alla
storia ed alle parole di Gesu: “verra un momento in cui vi uccideranno
pensando di fare cosa gradita a Dio” (Gv 16,2). Parlando dei giudei,
quindi, “non & equo dire che Gesu cercasse la volonta di Dio e che essi (i
suoi avversari) intendessero soltanto giocare con la S. Scrictura per vol-
gerla a proprio vantaggio™®. Il dramma del non credere o del non poter
credere va reputato come un indurimento del cuore dinanzi a facti evi-
denti ed inconfutabili o non denuncia, piuctosto, la difficolta oggecciva
dell’annuncio? Se “la fede del Dio crocifisso contraddice tutto cio che
gliuomini in genere col termine ‘Dio’ si rappresentano, desiderano e da
cui vorrebbero ricavare le proprie sicurezze”'”, non meraviglia che molti
non l'accectino o che, quanti I'accolgono, vengano proscritti proprio nel
nome di Dio. Ma non meraviglia neppure che, soprattutto a partire da
un certo tempo, taluni si credano cristiani senza esserlo! La domanda
che ciascuno puo rivolgere a sé stesso: “Se fossi stato contemporaneo di
Cristo, mi sarei scandalizzaco di lui?” - al di la dei sinceri ma inconsi-
stenti entusiasmi ‘petrini’ (cf Mc 14,29) - ha gia trovato una risposta
sincera?

Richiamarci le obiezioni contro la persona di Cristo, la paradossalita
del suo messaggio, lo scandalo della croce puo servire a depurare la
nostra fede, a renderla piu cristiana e non cosi ovvia e scontata, quasi
fosse una fede naturale in Dio. Lo stesso facto di riflettere, come faremo,

5], VOGT, Zur Religiositat der Christenverfolger im Rimischen Reich, in Sitzungsberichte der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Heidelberg 1962, p. 28.

VA ¢t dei martivi scillitani, in Atti dei Martiri, a cura di C. ALLEGRO, Roma 1974, p. 1 14.

VCK Lettera e martirio di Policarpo 3.

WE.P. SANDERS , Gesa e il gindatsmo (orig. ingl. 1985), Genova 1992, p. 437.

J. MOLTMANN, I/ Dio crocifisso (orig. ced. 1973), Brescia 1973, p. 52.

11



sulla dura realta della crocifissione nell’antichita potra aiutarci a col-
mare I'impressionante perdita di sostanza che si constata tanto spesso
nella riflessione teologica actuale e nella predicazione. E’ una fede diffi-
cile perché invita a porre tutta la nostra confidenza in un uomo, procla-
mato figlio di Dio ma morto come uno dei peggiori delinquenti. Da
questo punto di vista, ¢ meglio, insomma, porsi sotto gli occhi le diffi-
colta di essere cristiani per non correre il rischio di esserlo troppo facil-
mente. Paradossalmente potremmo dire che la funzione di chi non
crede e apologetica in quanto difende Cristo dai ‘falsi cristiani’. Forse ci
puo sembrare che il tempo dell’apologetica sia ormai passato. A cid ha
concorso una maggiore tolleranza religiosa, l'accresciuto rispetto per il
sentire altrui, il clima pluralistico e - non da ultimo - il fatto che la
Chiesa si presenti come forza umanizzante e moralizzarrice all’interno
della societa, cosa che nessuno contesta. Ultimamente essa ha assunto
anche una rilevanza politica mai godura nel passato, ma tutto questo
non pud ridurre per nulla lo ‘scandalo della croce’. L'apologetica dun-
que deve ancora esistere e va attuata anzitutto in rapporto ai cristiani
perché non si creino un'immagine di Dio nella quale lo ‘scandalo della
croce’ & abolito. Il “perché non sono cristiano” richiamato nelle testi-
monianze giudaiche e pagane raccolte dai Padri occorre si tramuti per
noi in un interrogativo ed in un ripensamento: “perché io sono cri-
stiano?”. In altri termini, chi non accerta Cristo pud esercitare nei
nostri confronti pure una funzione maieutica costringendoci a mettere
in luce le fondamenta della nostra fede. Come un arciere per tendere
I'arco e per colpire deve aver il bersaglio alquanto distante, cosi “perché
10 ami, bisogna che metta 'oggetto ad una certa distanza”*. Nel pren-
dere questa distanza ci aiuteranno appunto i fracelli non cristiani dei
primi secoli con le loro perplessita, i loro dubbi, le loro accuse nei con-
fronti di una fede che per essere vera si accompagna sempre allo ‘scan-
dalo’. Essi ci ricorderanno che la ‘porta stretta’ del cristianesimo non si
puo allargare se non a rischio di snaturarne I'essenza. Come annotava E.
Kasemann, “solo il Dio della croce & il nostro Dio. Ed egli non & mai il
Dio che il mondo put accetrare senza essersi convertito”?'. Non meravi-
glia percio che nell'antichica si sia reagito forcemente contro la fede cri-
stiana che vedeva Dio in un condannato al ‘servile supplicium’.
“Adorate un uomo - ricorda Arnobio - € cid che & infame anche alle per-

“Questo paragone & assunto da S. KIERKEGAARD, Diario X1 A 424, vol. X1, a cura di C. FABRO,
Brescia 1982.
*E. KASEMANN, 0p. c1t., p. 95.

12



sone piu spregevoli, un uomo che fu ucciso mediante il supplizio della
croce”*. Se, partendo dalla sua vita, gli autori pagani giungono a rite-
nere Cristo un mago un seduttore un sofista “un imbroglione che...sfru-
teo 'ignoranza delle masse per riuscire nell'inganno”, osservando la
sua morte essi concludono che si trattd d'un delinquente di un sedi-
zioso. “Non avendo potuto guadagnare alla sua causa nessuno finché
visse, neanche i suoi discepoli, fu alfine punito e soffri quel che &
noto"*'. Tutta la vicenda umana di Cristo pare contrassegnata dal para-
dosso e sembra un insulto alla ragione ed una bestemmia. Anche
ammesso che quest’ uomo fosse Dio, “perché & venuto soltanto alla fine
dei tempi?”#. E" mai possibile che Dio abbia lasciato errare gli uomini
per tanto tempo e soltanto ora si sia preoccupato della loro salvezza?
“Che necessita vi fu - rileva il pagano Porfirio - che egli venisse negli
ultimi tempi € non invece prima che andasse alla perdizione una innu-
merevole moltitudine di esseri umani ?"?¢ .”Se - come dicono i cristiani
- Cristo ¢ stato mandato da Dio per liberare le anime infelici dalla
distruzione, di che cosa furono responsabili gli uomini dei secoli pas-
sati, anteriori alla sua venuta nella carne ?"7. E ora che Egli s'¢
mostrato, perché non si rivela ugualmente a tucti ma permette che
alcuni, anzi molti, persistano nell’errore? “Se egli illumina ogni uomo,
come mai non tucti gli uomini ne restano illuminaci?”*. Perché fa la
promessa di liberare dal peccato soltanto il ‘suo’ popolo? “Significa
forse che non estende la sua grazia a tutci i popoli?””. A questo
riguardo, quanto gli autori pagani contestano ¢ un'idea di ‘elezione’ di
alcuni da parte di Dio che suona come esclusione di altri. “Se Dio -
scrive Giuliano I'Apostata - non ¢ soltanto il Dio dei giudei ma anche
dei gentili, perché invio ai giudei la grazia profetica in abbondanza,
perché invido Mose, la unzione dei profeti e la legge e...finalmente,
Gesui? In cambio a noi non invid né profeti, né unzione, né maestro, né
araldo che annunciasse il suo amore all’'umanita...Al contrario, per
miriadi o, se vuoi, per migliaia di anni, mentre rendevamo culco in cale

2ARNOBIO, Adversus nationes 1 36.

“Accusa riportata da GIOVANNI CRISOSTOMO, Commento a Mattes, Omelia XVII 4: PG 59, col.
112.

HORIGENE, Contre Celso 11 39.

SGIOVANNI CRISOSTOMO, Commento a G rovanni, Omelia VIII 1: PG 59, col. 67.

“*Accusa di Porfirio riportata da GIROLAMO, Epistola CXXXTII 9.

S ARNOBIO, Adversus nationes 11 63,

SGIOVANNI CRISOSTOMO, Commenta a Giovanni, Omelia VIIi 1: PG 59, col. 65.

SGIOVANNI CRISOSTOMO, Commento a Mattco. Omeha IV 7 : PG 57, col. 47.

13



ignoranzaagli idoli - come voi li chiamate - non si riveld che ad una pic-
cola tribli che ha meno di duemila anni e che si stabili in una parte della
Palestina...”"*. “Come possiamo pensare di essergli graditi - soggiunge
Giuliano - se non si preoccupd di noi e non ci invid né maestri né profeti
2431,

E’ poi ammissibile pensare che i saggi passati e presenti, i filosofi
come Pitagora, Platone, i capi delle citta con tucti i loro abitanti, “tucti
sarebbero stati nell'errore e soltanto i discepoli di Cristo, dodici pesca-
tori o fabbricanti di tende o pubblicani che siano, questi soli sarebbero
stati in possesso della verita?!”*. Per un pagano come Porfirio, ricerca-
tore della verita e discepolo della mistica di Plotino dalle basi intellet-
tuali, le parole di Gesu contenute in Mt 11,25 (“ti ringrazio, o Padre,
perché hai voluto far conoscere a gente povera e semplice quelle cose che
hai lasciato nascoste ai sapienti ed agli intelligenti”), suonano come un
insulto e paiono annullare ogni sforzo dell’intelligenza umana per
giungere a Dio. “Se infatti - dichiara Porfirio - 1 misteri sono nascosti ai
sapienti e sono invece, in modo del tutto irragionevole, riservati ai pic-
coli ed ai lattanti, allora & meglio aspirare all'irragionevolezza ed all’i-
gnoranza”*’.

Quel cheatterrisce il pagano, oltre al presunto esclusivismo salvifico
della fede cristiana ed alla preferenza per persone umanamente insigni-
ficanti, & I'idea d'un’incarnazione che appare indegna di Dio e per nulla
necessaria. “Non avrebbe potuto adattarsi altrimenti al mondo?™'. E
poi, “& proprio impossibile per Dio - si domanda Celso - raddrizzare le
cose con la sua potenza divina senza mandare qualcuno destinato per
natura a questo compito?”*’. In altre parole, & proprio necessaria un’in-
carnazione quando esistono tante altre possibilita di salvare I'uomo ‘pil
rispettose’ della trascendenza divina? Quand'anche, poi, Dio si sia vera-
mente incarnato “perché - si domanda l'ipotetico interlocutore pagano
di Latranzio - non venne ad ammaestrare gli uomini con l'aspetto di
Dio e si presentd cosi debole ed umile da poter essere disprezzato e
punito dagli uomini?...perché non respinse gli oltraggi degli uomini
con la sua virthh o non li evitd con la sua divinita? perché almeno in

“GIULIANO, Contro i galilei, a cura di G. Freda, Padova 1977, 106B-106D, 18.
“GIULIANO, Contro i galilei, 138CD, 25.

HGIOVANNI CRISOSTOMO,Commento a 1Co, Omelia VI 7: PG 61, col. 63.
“PORFIRIO, Contro i cristiani IV 9.

“ARNOBIO, Adversus nationes 1 60,

“ORIGENE, Contro Celsy IV 3.

14



punto di morte non manifestd la sua potenza?"**. Ammesso che Cristo
sia venuto al mondo per soffrire, “avrebbe dovuto - osserva Porfirio -
assumersi la condanna ed accettare la sofferenza non senza un discorso
coraggioso”. Invece entra addirittura in contraddizione con sé stesso
dal momento che prima dichiara ‘non temete coloro che uccidono il
corpo’ e poi egli stesso tremo e fu sgomento e nell’actesa del futuro spa-
ventoso non riusci a dormire e nella preghiera chiese che la sofferenza
passasse da lui..."Le sue non sono certo parole di un figlio di Dio e nep-
pure parole di un uomo saggio che disprezza la morce™*.

Colpisce 1 polemisti pagani anche la constatazione che Cristo non
abbia fatto nulla per convertire a sé i suoi giudici ed i suoi accusatori.
“Perché - osserva Porfirio - non ha detto una parola che avrebbe servito a
migliorare il giudice e gli uditori?”*, o perché “almeno adesso non
manifesta la sua divinita e non si libera da questa onta e non fa giustizia
di quelli che hanno oltraggiato lui ed il Padre suo?"". Il motivo é evi-
dente: “egli non ¢ stato soccorso dal Padre suo e non é stato capace di
recare aiuto a sé stesso’ . Celso lascia intendere che proprio la passione
riguarda e compromette anche 'immagine del Padre il quale invia il
Figlio “per recare alcuni messaggi e poi lo ha trascuraro quando & stato
punito cosi crudelmente da essere distrutto insieme ai suoi messaggi e
non se n’é curato...Hai mai visto - conclude - un Padre cosi crudele?!™*.

Come si vede, c’& un susseguirsi incalzante di interrogativi che
accompagna tutta la vicenda umana di Cristo ma che diventa ancor piu
pressante dinanzi alla sua passione e morte. In effetti se I'incarnazione
di Dio appare assurda, l'affermazione della sua impotenza nella morte
di croce tocca il culmine del paradosso. Turba, confonde, atterrisce che
egli sia morto come uno schiavo infame. “Perché non scelse almeno un
genere di morte onesto? - si chiede il giudeo Trifone - perché proprio la
croce? perché un genere infame di supplizio che sembra indegno anche
di un assassino?”*. In realca il supplizio della croce nel mondo antico
appare il pitatroce ed ignominioso. Ne e ben conscio Cicerone quando
dichiara che “il nome stesso della croce deve star lontano non soltanto

YLATTANZIO, Divinae instrtutiones V1 22.
SPORFIRIO, Contro 1 cristians 111 1.
SPORFIRIO, Contro 1 cristians 111 2.

o 11 1.

Wi 11 35.

YORIGENE, Caontro Celso 153.

2y VIIL41.

SGIUSTINO, Dialogo con Trifone 89.

15



dalla persona dei citradini romani ma anche dal loro pensiero, dai loro
occhi, dalle loro orecchie...Gia la sola menzione di questi supplizi ¢
indegna del cittadino romano e dell'uomo libero™*.

Avendo presente queste espressioni si comprende il rimprovero dei
Padri nei confronti di quei cristiani che - ancora nella seconda meta del
IV secolo e oltre - si vergognano, arrossiscono del loro ‘Dio crocifisso’ e
preferiscono non parlarne.

Contro questo atteggiamento assai diffuso, [lario di Poitiers reagisce
dichiarando che “si reca pregiudizio a queste realta sante se - per il fatco
che non sono ritenute sante da alcuni - anche per noi ¢ come se non esi-
stessero. Non gloriamoci dunque della croce di Cristo - continua - per-
ché ¢ scandalo per il mondo; e neppure predichiamo la morte del Dio
vivente perché non sembri agli empi che Dio sia morto””. Anche
Agostino invita a non vergognarsi del Cristo crocifisso. “Se arrossirai di
lui - commenta - sei morto”. Analogamente anche Giovanni
Crisostomo invita a superare la vergogna della fede in un ‘Dio croci-
fisso’. “Quando ti accade di sentirti dire: ‘tu adori un morto?’, guardati
bene dall'arrossire e dall'abbassare gli occhi; anzi te ne devi gloriare e
trarne vanto a occhi ben aperti e testa alta, facendo la tua professione di
fede. E se I'altro ti ripete: ‘Davvero adori un crocifisso ?!", rispondi: ‘Oh
si che I'adoro...Infarti la croce & per noi opera di ineffabile bonta e sim-
bolo di grande amore™”.

Sulla base di questi ed altri testi si pud desumere che tra i fedeli v'e
dunque chi vive nella schizofrenia dell’essere cristiano sorvolando gli
aspetti ‘scandalosi’ ma fondanti della sua idencita di fede. Insomma un
cristiano senza crocifisso. Eppure, nonostante lo scandalo che produce,
il mistero di un Dio sofferente in croce non cessa di essere il cuore della
fede cristiana. Taluni, certo, non ne parleranno, alcri offriranno una let-
tura “docera” della sua passione e morte; altri ancora trasformeranno in
una ‘crux gloriae’ il suo ‘patibulum infame’, ma nonostante le inter-
pretazioni darte, il ‘supplizio degli schiavi’ ovvero la croce di Cristo
rimane la parola riassuntiva di Dio su di sé e sugli uomini. Nel grido di
Gesu in croce: “Tutto & compiuto” confluiscono gli interventi di Dio
verso il mondo espressi dal ‘fiat’ del Genesi. Il Verbo che muore chiari-
sce il senso del Verbo che crea. Insomma, il coinvolgimento di Dio con

“CICERONE, Prs Rabirio 5,16.

*ILARIO DI POITIERS, Liber de Synodis seu de fide Orientalinm XX VI 85: PL 10, col. 538.
“AGOSTINO, Commento ai salni LXVIIL 12,

“GIOVANNI CRISOSTOMO, Commento a Rn., Omelia Il: PG GO0, col. 408.

16



I'uomo, sul Calvario tocca il culmine cosi che la storia della passione-
illumina la storia dell'uvomo chiarendone il motivo ultimo. Per dirla
con altre parole: guardando al Dio crocifisso si percepisce la pregnanza,
il senso profondo e le implicazioni del “facciamo I'uomo a nostra'imma- <
gine e somiglianza” (Gn 1,26). Sulla falsariga dei polemisti pagani,’

resta ora da chiedersi perché Dio, nel suo interesse per 'uvomo,abbia
scelto la via dell'incarnazione e della croce. “Cur Deus ho- -

mo...crucifixus?”, a monte di questo interrogativo si scorge una diversa
concezione di Dio che gli autori cristiani esibiscono e che il mondo non
credente parrebbe ignorare. Per il paganesimo, infatti, I'amore & ten-
denza a possedere qualcosa di cui si & privi, e dunque cosa pud amare
Dio al di fuori di sé? Quale pud essere la sua attenzione per 'uomo? Il
Dio del pensiero greco € sazio di sé. Muove senza essere mosso. Al con-
trario il cristianesimo annuncia un Dio capace di amare altro da sé e in
modo gratuito. “Dio - commenta Ilario di Poitiers - esige di essere
amato da noi non perché s'aspetti un qualche frutto da questo amore ma
perché I'amore con cui I'amiamo giova a noi. Aspetta di essere amato
perché noi ne abbiamo vantaggio e perché attraverso il merito dell'a-
more otteniamo la beatitudine”*. Ogni intervento di Dio nella storia, e
in particolare la sua incarnazione e morte, va inquadrato in questa con-
cezione di ‘amore gratuito’ o - piu esattamente - va letto a partire dal-
I'assioma giovanneo “Dio & amore”’(1Gv 4,8). Lamore di Dio,
insomma, si esprime nella com-passione, nella con-divisione. Del resto,
come attribuire a Dio il sentimento dell’amore privandolo di tutti quei
risvolti che il puro amore conosce? Chi ama partecipa al destino dell’a-
mato. L'amore dunque apre alla com-passione. Dio che non soffre per sé,
puo tuttavia ‘com-patire’. Lo rileva bene Origene in un testo famoso: “Il
Salvartore - dichiara - scese sulla terra per com-passione del genere uma-
no. Ha sofferto i nostri dolori prima ancora di soffrire la croce e prima
ancora di degnarsi di assumere la nostra carne, perché se non avesse sof-
ferto (prima) non sarebbe nemmeno entrato nel nostro modo di vita
umano. Prima ha sofferto, poi é disceso e si é fatto visibile. Ma che
dolore ha sofferto per noi? Lamore & passione. Il Padre stesso...non sof-
fre anche lui in certo qual modo?...Se viene invocato, s'impietosisce e
partecipa alla nostra sofferenza. Egli soffre la passione dell’'amore,
diventa cio che non pud essere per la grandezza della sua natura e per
nostro amore sopporta la nostra sofferenza”". Se si accetta questa conce-

SILARIO DI POITIERS, Tractatus in psalmum 1115 ,48.

17



zione sull'amore solidale e misericordioso di Dio e la si proietta nella
storia della passione, siavra una risposta alle legittime obiezioni pagane
primaaccennate.

Si capira anzitutto che I'interesse di Dio per 'uomo & da sempre. Il
mistero di Cristo illumina tale interesse, lo esprime ma non lo ‘crea’.
Come dichiara Clemente Alessandrino: “Non ora per la prima volta egli
ha avuto compassione di noi per il nostro errore, ma gia prima, fin da
principio™’. La stessa ‘elezione” del popolo ebraico, ed ora dei cristiani,
non ¢ esclusione degli aleri popoli. Si tratta, infatti, d'una elezione al
servizio e non di un privilegio. La scelta che Dio fa di alcuni & perché
costoro divengano segno per tutti. Che poi questo interesse di Dio si
allarghi veramente a tutte le generazioni e a tucti gli uomini compresi i
piu insignificanti, risulta manifesto proprio dalla sua passione. In
realta, il silenzio di Cristo dinanzi ai suoi accusatori, la rinunciaal mira-
colo, I'assenza di un ‘deus ex machina’ che almeno all’'ultimo momento
metta le cose a posto, rientra, secondo 1 Padri, in una scelta ‘preferen-
ziale” degli ultimi che, evidentemente, molti non capiscono né accet-
tano. Nella volonta di non difendersi, di tacere, Cristo esprime la
volonta di condividere il destino degli indifesi senza voce; nella morte
di croce e nel dramma della sua solitudine (“Dio mio, perché mi hai
abbandonato ?!") egli raggiunge tutti, persino chi non sente pit Dio.
C'¢ nella croce una volonta di ricapitolazione dal basso: uno scendere al
livello piti infimo tramite il supplizio degli schiavi perché nessuno
abbia paura di questo ‘Dio’, ma anche perché chi & umanamente
oppresso sappia che Dio ha condiviso la sua tragedia. “Venne in umilca -
dichiara Lattanzio - per aiutare gli umili e per mostrare a tucti la spe-
ranza della salvezza. Fu condannato con quel genere di morte con il
quale sono soliri essere condannati gli umili e gli uleimi e cid perché
non vi fosse nessuno che non lo potesse imitare™'.

In questo mistero della ‘kenosi’ appare altresi chiara I'intenzione di
rispettare la liberta dell'uvomo. Un Dio con le mani inchiodate che
assume la figura di schiavo e muore come tale non puo costringere, non
puo forzare ad essere creduto. Ha rinunciato ad ogni mezzo di imposi-
zione che vincola e viola la libertd dell'uvomo. Come rileva l'autore del
Discorso a Diogneto “qualcuno potrebbe pensare che Dio lo invid per
tiranneggiare, o per spaventare o per colpire gli uomini. No davvero! Lo

“ORIGENE, Homilia VI in Ezechielem: PG 13, col.714.
“CLEMENTE ALESSANDRINO, Protrettico 1 7,4.
MLATTANZIO, Divinae institutiones IV 26.

18



invid con mitezza e bonta come un re manda il figlio suo. Lo invio come
Dio e come uomo tra gli uomini; e fece questo per salvare, per per-
suadere, non per violentare; a Dio non conviene la violenza! Lo invio per
chiamare, non per castigare; lo invio per amare, non per giudicare™.

V’e, infine, un ultimo aspetto del mistero della croce sul quale
occorre rifleccere: concerne il silenzio, o meglio, I'assenza del Padre sul
Calvario. osservando questo fatto apparentemente inspiegabile, il
pagano Celso concludeva: “Hai mai visto un Padre cosi crudele?!”. Ma
questo Padre che Gest descrive con tratti di immensa amabilita, pud
essere veramente un freddo e cinico spettatore dinanzi al Figlio croci-
fisso? Puo essere un giudice che aspetta il riscatto, il eributo della soffe-
renza e morte redentiva di Cristo? Puo essere un Dio assetato di sangue?
In realta sul Calvario anch’Egli & protagonista. Lo ricorda indirecta-
mente Origene quando afferma che Egli non & impassibile ma “soffre la
passione dell’amore;...per nostro amore sopporta la nostra sofferenza”.
In effecti sulla croce, Egli si & manifestato il “Dio degli abbandonati da
Dio”. Il silenzio del Padre sulla croce € - per chi vuole intenderlo - il
grido piu forte che Dio sta veramente dalla parte degli ulcimi. Ne con-
divide totalmente la sorte, fino in fondo. Il mistero della croce, si
risolve, insomma, in un mistero di solidarieta: da allora o, meglio, da
sempre, non esiste pit una croce che non sia croce di Cristo € non esiste
un Padre che ‘dall’altra sponda’ guardi all'uvomo senza condividerne la
tragedia.

Il principio della ‘solidarieta’, della ‘condivisione’, espresso dalla
passione di Cristo stimola dunque alla stessa solidarieta e condivisione.
Attraverso questa condivisione 'uomo scopre un volto insospettato di
Dio, ma scopre altresi gli ultimi ai quali Cristo s’é reso simile. La croce,
insomma, & una porta spalancata sul mistero di Dio e sul mistero del-
'uomo.

s2Discorso a Diogneto 7.

19



	p. 7
	p. 8
	p. 9
	p. 10
	p. 11
	p. 12
	p. 13
	p. 14
	p. 15
	p. 16
	p. 17
	p. 18
	p. 19

