PIETRO PALAZZINI*

Antonio Lanza: un moralista preconciliare
ma d’avanguardia

Mons. Antonio Lanza, prima di essere arcivescovo di Reg-
gio Calabria, ¢ stato apprezzato maestro di teologia della mo-
rale in un periodo (1927-43) in cui questa scienza ha conosciuto
una fase di evoluzione che doveva portarla alla crisi manife-
statasi in forma acuta subito dopo il Concilio Vaticano II, cui
tenne dietro la ripresa degli ultimi decenni tuttora in crescita.

Fortemente ancorato alla rivelazione, alla tradizione ed al
magistero della Chiesa, il giovane Lanza non fu insensibile
alle esigenze di rinnovamento metodologico e contenutistico
cui facevano appello le acquisizioni delle scienze umane e le
trasformazioni della societd. Anzi di questo rinnovamento fu
antesignano. Tale apertura, evidente gid nella scuola col su-
peramento di una casistica che trascurava la fondazione
biblico-teologica, si é concretizzata in alcuni scritti che riman-
gono esemplari di quanto la sua agilita mentale avrebbe po-
tuto ancora offrire agli studiosi di questa disciplina.

La ricognizione compiuta in questo studio dal card. Palaz-
zini, pur soffermandosi su aspetti sui quali il dibattito teolo-
gico non si é ancora esaurito, lascia intravedere intuizioni e
prospettive che hanno trovato pitt puntuale attuazione nei do-
cumenti del suo magistero episcopale.

Nella riforma degli studi il Concilio ecumenico Vaticano II pre-
scriveva tra l'altro:

«Si propone speciale cura nel perfezionare la teologia morale in modo
che la sua esposizione scientifica, maggiormente fondata sulla S. Scrit-
tura, illustri I'altezza della vocazione dei fedeli in Cristo e il loro ob-
bligo di apportare frutto nella carita per la vita del mondo» (OT 16).

Uno dei teologi moralisti che, ancor prima del Concilio, porto
avanti questo discorso che doveva, poi, essere ufficializzato dal Va-
ticano II, fu Mons. Antonio Lanza, teologo e professore di teologia

* Cardinale e cultore di Teologia della morale.

23



morale al Seminario Regionale Calabro, quindi alla Pont. Universita
Lateranense e infine Arcivescovo di Reggio Calabria, stroncato dalla
morte prematuramente il 23 giugno 1950.

Nato a Castiglione Cosentino il 18 marzo 1905, alunno del Semina-
rio di Catanzaro (1917-1922) e, quindi, del Collegio Capranica in Roma
(1922-1927), ordinato sacerdote il 16 aprile 1927; laureatosi in teologia
e diritto all’'Universita Gregoriana, comincio subito ad insegnare prima
nel Seminario Regionale di Catanzaro (1927-1935), quindi nella Pont.
Universita Lateranense (1935-1943) teologia morale.

Nominato arcivescovo di Reggio Calabria il 12 maggio 1943, fu or-
dinato il 2 giugno 1943 a Roma, da cui raggiunse poi la sua sede ar-
civescovile con un viaggio molto avventuroso. Con 'invasione delle
truppe alleate ed i bombardamenti che la prepararono, egli stesso
rimase ferito, ma non desistette dal farsi vicino al suo popolo per
confortarlo ed assisterlo.

Con il trasferimento del governo al Sud e la ripresa della vita poli-
tica in Italia egli fu tra i primi e piti eminenti Pastori di anime a lan-
ciarsi nell’agone per la ricostruzione di una civilta dal volto cristiano.

Negli anni della ricostruzione, dal ’45 al ’50, molti guardarono a
Lui come ad una delle figure piti rappresentative di quella che po-
tremmo chiamare la «intellighentia» del mondo cattolico italiano; uno
dei maggiori esperti dei grandi problemi etico-sociali che attendevano
non poche soluzioni in quel particolare momento storico. Egli fu I’ar-
tefice della lettera collettiva dell’Episcopato del Sud del 25 gennaio
1948, che riponeva sul tavolo del governo e dell’opinione pubblica «i
problemi del mezzogiorno». L'immatura morte tronco tutta questa
attivita, da cui molto si attendeva con il progetto, perfino, dell’im-
pianto a Reggio Calabria di una sezione dell’Universita del S. Cuore.
Ma se l'attivita del grande Pastore di anime resto appena abbozzata
per il sopraggiungere della morte, Mons. Antonio Lanza vive ancor
oggi nella storia della teologia morale, ove lascio un impronta indele-
bile. Come si ¢ accennato, nella cura posta per perfezionare la teolo-
gia morale Mons. Lanza fu un innovatore, un anticipatore.

Nel campo di indagini, che si era proposto di approfondire, volle
camminare con i tempi, e, anzi, per quanto possibile, precorrerli; ma
tenendo fermo 'occhio ad un punto, che mai perdette di vista, il ma-
gistero della Chiesa, di cui egli fu attento ascoltatore ed, in alcuni
momenti, come quando per alcuni anni fu addetto all’allora Congre-
gazione del S. Uffizio, intelligente e fedele servitore.

Mons. Lanza si trovo a studiare e ad insegnare teologia in un pe-
riodo, diciamo, di relativa tranquillita teologica, quando gia era stata

24



superata vittoriosamente la prima crisi del modernismo; ma quando
pure, spiriti attenti avvertivano la necessita di un rinnovamento di
orientamenti e di metodo, specie nella teologia morale.

In questa scienza, superata ormai la lunga crisi giansenistica, trion-
favano in pieno le tesi del grande riformatore, 'uomo del sano equi-
librio e della pratica prudenza, S. Alfonso Maria de’ Liguori: tesi ri-
pensate e volgarizzate da trattatisti come il Ballerini, il Gury e il D’An-
nibale, che pero troppo inclinavano alla casistica e ad un eccessivo
giuridismo. Inoltre la teologia morale, pur liberata da tendenze er-
ronee, quali il giansenismo, il gallicanismo ed il giuseppinismo, aveva
seguito il movimento di rinascita con molto minore slancio delle al-
tre discipline teologiche; cosi che restava molto da fare. Rimaneva
da compiere I'ardua fatica di ricollocare la morale sul piano teore-
tico e scientifico, nel posto che le competeva come scienza norma-
tiva dell’operare umano, con applicazione piu accurata alla teologia
morale stessa dei risultati degli studi biblici e storici e di novita di
metodo. In un clima gia pit preparato spiritualmente si appalesava,
sempre pil1, come la funzione normativa della morale non potesse
essere solo negativa, ma dovesse spingersi fino alle altezze dell’asce-
tica. Fu del Vermeersch (m. 1936), il maestro di Mons. Lanza, alla
Pontificia Universita Gregoriana, la geniale intuizione di una morale
cristocentrica e dinamica, che si ispirasse continuamente all’invito
rivolto a tutti da Cristo: «Siate perfetti come ¢ perfetto il Padre vo-
stro che & nei cieli» (Mt 5,48). L'idea fu ripresa dal Tilmann (Die Ka-
tholische Sittenlehre), il quale cercod di orientare tutti gli elementi
etici e psicologici verso I'ideale cristiano, che si concretizza nell’i-
mitazione di Cristo. A questi fecero seguito altri tentativi, sia pure
parziali, ma dello stesso genere, quelli del Mersch, del Moroux, del
Rideau, del Leclercq, del Thils.

Tutti costoro facevano, gia fin d’allora, presente la necessita di ren-
dere la teologia morale piu legata al dogma, con maggiore richiamo
al soprannaturale; pit1 ontologica, piu cristologica, con maggiore af-
flato sacramentale e tutta diretta all’imitazione della persona di Cri-
sto. Tutti costoro percepivano l'esigenza di rendere la teologia mo-
rale del tempo pit1 organica nell’esposizione, pit intonata alle nuove
esigenze. Su questa linea di intonazione, rispondente a quelle che
fin d’allora erano ritenute nuove, ma irrinunciabili, esigenze si mise
anche il Lanza, fedele discepolo del Vermeersch e con ardore si de-
dico a tutto il movimento di rinnovazione, portandovi una mente for-
temente speculativa ed un equilibrio di giudizio non comune. Aperto
ai problemi della vita, senti ancora la necessita di intonare la teolo-

25



gia morale alle questioni proposte dalla medicina, dalla psicologia,
dalla sociologia e della vita internazionale.

L’impostazione che egli diede alla teologia morale si potra vedere
meglio dalle sue idee sul metodo stesso della teologia morale e la
sua preferenza per la speculazione ci potra apparire meglio dalla sua
presa di posizione in controversie, che, fin d’allora, si annunziavano,
sul valore della speculazione teologica. Il suo misurato equilibrio si
fece manifesto dalla prontezza, con cui egli reagi a certe esagera-
zioni di una troppo facile interpretazione della vita matrimoniale.

Sul metodo della teologia morale, osservava, come questo dovesse
essere adeguato alla particolare natura propria della stessa teolo-
gia morale, scienza teologica e pratica. Ora, come egli illustrava con
tanto calore nelle sue lezioni, il carattere specifico di scienza teolo-
gica esige che, a base del suo conoscere, siano posti i dati della rive-
lazione relativi all’operare umano. Per questo, proseguiva ancora il
Lanza, un’esclusiva analisi razionale dell’attivita umana e delle
norme, che devono guidarla, non sarebbe conforme all’indole pro-
pria di tale disciplina, e sarebbe, del resto, incompleta ed insuffi-
ciente anche quanto al contenuto. D’altra parte, aggiungeva egli, con
quel fine intuito che gli era proprio, dato il carattere generico di
scienza, non basta che i principi della teologia morale siano accen-
nati od esposti in forma elementare e catechistica; ma ¢ necessario
che la loro certezza sia positivamente dimostrata. Ora la teologia pog-
gia su principii derivati dalla scienza divina ed in questa evidenti;
ma perché il suo sapere assurga a dignita di sapere scientifico, essa
deve dimostrare, dalle fonti della rivelazione, tale derivazione e di-
pendenza. Inoltre, riprendeva ancora il Lanza, i caratteri essenziali
del sapere scientifico sono, oltre all’evidenza o certezza dei principi,
la discorsivita e la sistematicita delle sue nozioni. Non puo quindi
la teologia morale limitarsi alla prova ed all’esame dei dati della ri-
velazione, né puo contentarsi di affermazioni e di norme (pur vere
e certe di una certezza perod non scientifica, ma semplicemente vol-
gare), ma deve dimostrare tali ulteriori affermazioni e norme, rica-
vandole o dal dato della rivelazione, che assume come principio fon-
damentale ed oggetto formale del suo conoscere, o dal magistero
della Chiesa o dai principi propri della ragione.

Essa deve dare, infine, alla sua indagine ed alla sua esposizione un
carattere di unita organica ed interiore e non soltanto esterna e for-
male. Tutto cio egli non lo predicava solo accademicamente, ma di que-
sti principi faceva tesoro nel suo insegnamento, improntato alla sag-
gia fusione dei due metodi della teologia positiva e di quella speculativa.

26



In cid non era sempre seguito con entusiamo da quanti lo ascolta-
vano. Alcuni alunni trovavano pitt comodi certi trattati, come quelli
del Noldin, tanto per fare un nome, che tendono a dare delle solu-
zioni pratiche, anziché appesantirle (cosi si diceva) di astratte no-
zioni teoriche.

Fu cosi che qualche volta alcuno lo accusasse (se accusa era) di
essere speculativo, non adatto troppo a dare norme pratiche a co-
loro che in maggior parte avrebbero dovuto essere dei confessori,
cioe pit che altro ministri del sacramento della penitenza.

Ma a cio egli reagiva giustamente, dicendo, che cosi non era fare
dell’insegnamento valido, ma dell’empirismo pseudo-scientifico. An-
che quanto alle opinioni, che occupano tanta parte nell'insegnamento
della teologia morale e della formazione della coscienza dubbia, egli
osservava con acutezza come la teologia morale, come scienza, parta
dalla certezza e tenda alla certezza; per cui anche quando accoglie,
nella sua indagine, le ipotesi e le opinioni, le considera sempre come
stadio nella ricerca, non come termine della medesima: percio le opi-
nioni non appartengono se non al vestibolo della scienza.

Rilievo questo valevole per tutte le scienze, ma per la teologia mo-
rale, pit che per ogni altra, opportuno, in quanto per una falsa in-
terpretazione e delle sue finalita pratiche e di quella che suol chia-
marsi certezza riflessa, si potrebbe essere orientati, nelle varie que-
stioni controverse, ad adagiarsi su tale certezza di ordine pratico,
lasciando da parte qualsiasi preoccupazione di carattere scientifico,
sia nella critica delle diverse opinioni, come nella ricerca dell’'unica
obiettiva verita. Ora non & chi non veda che la stessa certezza riflessa
non sarebbe, neppur essa, certezza, e non potrebbe avere un valore
normativo, se non corrispondesse ad un obiettivo valore; e che essa,
non solo non dispensa dalla ricerca della norma obiettiva; ma intanto
pud essere valevole nell’ordine pratico in quanto si suppone che la
ricerca dell’unita nella verita, sia stata inefficace. Giacché non ¢ detto
che il pensiero umano sia capace di progresso, o che la morale - per-
ché ordinata alla pratica - debba essere condannata a trascinarsi sem-
pre dietro un pesante ed ingombrante armamentario di opinioni, che
spesso rimangono statiche, perché ripetute senza alcun personale
riesame del problema.

Da quanto abbiamo detto si comprende facilmente come il Lanza an-
ticipo certi giudizi di condanna contro una tendenza di non pochi mo-
ralisti di allora, che riducevano al minimo I’elaborazione speculativa,
presentando la teologia morale come una schematica e catechetica espo-
sizione di principi, seguita da un’abbondante e pratica casistica.

24



La ragione di tale fenomeno, secondo lui, andava ricercata, almeno
in parte, in una erronea interpretazione della natura pratica della
teologia morale, ed in una non meno erronea confusione fra I'oggetto
del conoscere ed il modo dello stesso conoscere. Infatti quanto al-
I'oggetto (considerando in questo soprattutto il fine), le scienze si di-
stinguono in speculative e pratiche, a secondo che sono ordinate alla
sola contemplazione della verita o alla pratica, ossia all’azione.

Ma quanto al modo della conoscenza, nulla vieta che la ricerca di
verita diretta all’azione sia considerata in maniera speculativa - me-
glio si direbbe forse teorica - od in maniera pratica, a secondo che
si fissi lo sguardo ai principii universali, cio¢, alle ultime cause, op-
pure alle applicazioni concrete e particolari.

In tal senso la morale, essendo ordinata a regolare 'attivita umana,
in ordine al suo ultimo fine, non ¢ speculazione intorno alla pratica,
ma & scienza squisitamente pratica anche nella sua parte speculativa.

Essa, inoltre, per la sua stessa indole, puo e deve anche occuparsi
delle concrete applicazioni dei principii ai vari casi della vita (casi-
stica). Né tale considerazione, concludeva il Lanza, & priva di inte-
resse e di carattere scientifico. Presuppone anzi - per lo stesso natu-
rale e logico rapporto tra principii e conclusioni - un adeguato svi-
luppo dei primi per una retta valutazione delle conclusioni.

Senza un approfondimento dei principii, la soluzione concreta dei
casi singoli, oltre a mancare di solida base, offrirebbe per la solu-
zione di casi simili, solo una conoscenza analogica, attesa la varieta
dei casi concreti.

Se queste idee del Lanza fossero state da tutti piti recepite e mag-
giormente seguite, forse certi giudizi di condanna che si lanciano oggi
contro tutto I'insegnamento post-tridentino della teologia morale non
farebbero tanta presa su alcuni nostri teologi, ed oggi non ci trove-
remmo di fronte ad un vuoto preoccupante nel campo dell’insegna-
mento della teologia morale, dove, forse, per un movimento di in-
controllata reazione, la coscienza sola viene esaltata a norma su-
prema, se non unica, della moralita.

Occorre, si dice, svincolare la coscienza - e con cid la morale stessa
«dalla sorveglianza angusta ed opprimente dell’autorita della
Chiesa»; cosicché liberata dalle sottigliezze sofisticate del metodo
casistico, la morale sia ricondotta alla sua forma originaria e rimessa
semplicemente all’intelligenza e alla determinazione della coscienza
individuale. Questa nuova morale rimette cosi ogni criterio etico alla
coscienza individuale, chiusa gelosamente in sé e resa arbitra asso-
luta delle sue determinazioni.

28



Ma gia a suo tempo il Lanza rilevava I'impossibilita di rimettere
ogni criterio etico alla coscienza individuale. Non & possibile - egli
osservava - conciliare la provvida disposizione del Salvatore, che
commise alla Chiesa la tutela del patriminio morale cristiano con
una sorta di autonomia individuale della coscienza.

La coscienza non & che una norma prossima dell’operare umano.
Si tratta di una norma non gia costitutiva dell’ordine (come la legge),
ma manifestativa del medesimo e, pertanto, non assoluta ed auto-
noma, ma subordinata e relativa, essenzialmente dipendente, nel suo
stesso significato normale, dalla norma remota e quindi in ultima
analisi dalla norma suprema ed assoluta: la legge eterna di Dio, dalla
quale trae la sua imperiosita.

«Questa, dira Pio XII due anni dopo la morte di Mons. Lanza, sot-
tratta al clima naturale, non pud produrre che venefici frutti, i quali
si riconosceranno al solo paragonarli con alcune caratteristiche della
tradizione e perfezione cristiana, la cui eccellenza & provata dalle
incomparabili opere dei santi».

La coscienza psicologica - scriveva gia Mons. Lanza - stanata dalla
coscienza morale, orientata al riferimento delle sue responsabilita
religiose, non & pitt buona consigliera; si contenta delle analisi psi-
canalistiche, oggi di moda, ma prive di obbligazioni etiche, prive di
coscienza morale. Cosi che il criterio distintivo tra bene e male di-
venta puramente edonistico, utilitario, estetico, igienico. La coscienza
gode d’un ottimismo fallace e pericoloso, simile nelle sue applica-
zioni pratiche a quello di chi non consulta pit 0 non consulta mai
la vera e propria coscienza umana e vive senza scrupoli, beato di con-
cedere a se stesso ogni cosa desiderabile e possibile.

Se a nome della liberta di coscienza pretendessimo di essere li-
beri di fronte alla verita ed alla legge morale ci troveremmo nelle
posizioni dell’estremo liberalismo ed anarchismo filosofico che sot-
trae I'uomo ad ogni norma che lo trascende.

Anche in questa materia, sul come cioé reagire a questi estremi-
smi e sul rapporto tra scienza morale e magistero ecclesiastico il
Lanza puo esserci di modello, non solo con i suoi scritti, ma anche
col suo esempio. Il Lanza non temeva di insegnare senza mezzi ter-
mini che il deposito della rivelazione & affidato in custodia alla
Chiesa, come continuatrice del suo divino Fondatore (Maestro, Sa-

1 P1o XII, Radiomessaggio sulla formazione cristiana dei giovani, 21 marzo 1952; AAS
44 (1952) 273.

29



cerdote, Re). La Chiesa, societa visibile agisce come tale. Come so-
cieta gerarchica, ha un potere di magistero ed il mandato di ammae-
strare tutte le genti. Questo magistero lo esercita sia in forma so-
lenne (magistero straordinario), sia in forma ordinaria (magistero
ordinario).

A questi atti del magistero ecclesiastico il fedele comune e il teo-
logo devono dare in coscienza un assenso non solo esterno, ma an-
che interno e sincero, perché non il giudizio privato dei singoli fe-
deli o teologi, ma quello autorevole della Chiesa docente ¢ norma
prossima di certezza in materia di fede. La Chiesa si muove, infatti,
sul piano religioso del suo mandato integrale che investe la coscienza
del soggetto ed include elementi dottrinali, direttivi, formativi ed im-
perativi.

Abbiamo ’esempio nella vita del Lanza del come egli seppe affron-
tare certe polemiche, che, sebbene di lontano, precludevano quelle
di oggi®.

Proprio mentre egli insegnava, uscirono le due opere di P. Chenu
(Une école de théologie - Le Saulchoir, 1937) e di P. Charlier (Essai
sur le probléme théologique, 1938) secondo i quali la teologia specu-
lativa sarebbe una interpretazione razionale della rivelazione, una
specie di razionalismo teologico, un volere cioé interpretare i dati
della rivelazione secondo i dati razionali, i quali, al contrario, val-
gono solo a titolo di analogia e di ipotesi pitt o meno verosimili. In
altri termini una dimostrazione propriamente detta che, partendo
dai dati della rivelazione, intenda, mediante I’'uso dei principii di ra-
gione, ricavarne una conclusione certa, in teologia non potrebbe aver
luogo. Questa pit che ragionare, dovrebbe contemplare e vivere nel
mistero, inserendosi nel movimento di contemplazione della Chiesa.

Mons. Lanza fu tra i primi ad intuire i pericoli di una simile men-
talita e contro tale concezione rivendico apertamente I'importanza
della speculazione teologica. Bisogna peraltro tener presente, - egli
osservava in un suo studio che teneva dietro alla condanna del S.
Uffizio del 6 febbraio 19423 - per la retta intelligenza della teologia,
che ad essa non appartiene solo dimostrare il dato della rivelazione,
ma ¢ anche suo compito approfondirne l'intelligenza mediante la spe-
culazione teologica e ricavarne da essa cio che alla ragione & dato
di poter ricavare.

2 Di alcune tendenze del pensiero contemporaneo, in Il ragguaglio (1942) 107-125.
3 Lc., AAS 9 (1942) 37.

30



Né cio significa razionalizzare la teologia, giacché anche quando
essa ricava dalla rivelazione quanto & in questa virtualmente conte-
nuto, si muove sempre sub lumine Revelationis. Che anzi la ragione
pud anche, partendo dai suoi stessi principii, ma muovendosi sem-
pre sotto la direzione ed il controllo del magistero della Chiesa, com-
pletare I’esame e I'esposizione scientifica dei dati della rivelazione,
come quando li difende dalle difficolta che si muovono contro di essi.

Cio che & vero, egli osservava ancora, per la teologia in genere, si
applica in una maniera particolare ed in una misura pit larga alla
teologia morale, in quanto essa, come scienza normativa dell’ope-
rare umano, nell’ordine soprannaturale, comprende necessariamente
nel suo ambito tutte quelle norme, che in esso devono essere osser-
vate e quindi tutta la legge naturale, la quale, per cio stesso, rimane
almeno implicitamente sancita dalla stessa rivelazione.

E in altra occasione, in una polemica rimasta celebre, che ha avuto
strascichi fino al Concilio ecumenico Vaticano II, e.all’enciclica «Hu-
manae vitae», quando certa stampa, anche teologica, si accese di en-
tusiasmo di fronte alle teorie del Doms e del Krempel?, che sembra-
vano rivoluzionare la gerarchia tradizionale dei fini dell’istituto del
matrimonio, seppe subito cogliere la pericolosita delle teorie, non
del tutto nuove nella scienza teologica e giuridica, e confutarle con
una lucida esposizione storico-dogmatica’.

Contro i pericoli della smania incontrollata di novita scriveva al-
lora: «Non giova per la troppo smania di novita imboccare vie inso-
lite, nelle quali sono nascoste tante e cosi grandi insidie, ma ¢ certa-
mente preferibile, anche per queste ragioni, attenersi assiduamente
ai principi tradizionali, comprovati dalla ragione e dall’autorita». E
con senso di grande moderazione aggiungeva subito: «Tuttavia le no-
vita non sono da schivare fino al punto da lasciar invecchiare le an-
tiche dottrine. Anzi queste devono essere perfezionate con quelle, se
in esse si trovera qualche cosa di vero; la verita, infatti non puo es-
sere in opposizione con la verita, né possediamo tutta la verita, ma
ne entriamo continuamente in possesso. Percio non solo non ci & proi-
bito il progredire, ma siamo tenuti a progredire continuamente nella
verita»®.

4 Cfr. Doms, Vom Sinn und Zwek der Ehe, Breslau 1935; KREMPEL, Die Zuechfrage der
Ehe in neur Belenchtung, Einsiedeln 1941.

5 De fine primario matrimonii, in Apollinaris, 13 (1940) 58-83; 218-264; 14 (1941) 12-39.
6 L.c., in Apollinaris, 14 (1941) 36.

31



Quello che insegnava egli si era sempre sforzato di praticarlo. In
cio non era mai stato conformista, ma anticonformista, di quell’an-
ticonformismo buono, chiaramente configurato da S. Paolo: «non vo-
gliate conformarvi al mondo presente, ma trasformatevi col rinno-
vare la vostra mente, per poter discernere quale ¢ la volonta di Dio,
cio che & bene, accetto a Dio e perfetto» (Rom. 12,2).

Questo anticonformismo (da identificarsi con i doveri imprenscin-
dibili imposti dalla retta coscienza e dalla voce di una legge divina
ed umana, rivelata e naturale da rispettare) non solo I’aveva sempre
ritenuto legittimo, ma necessario per sé e per gli altri; come coerenza
di cristiano e soprattutto di sacerdote e di vescovo, perché coincide
col rifiuto netto della mentalita di coloro che, secondo I'indicazione
di S. Giovanni e I'esperienza quotidiana, hanno per componenti della
vita, I'idea - forza del piacere sfrenato, I'idea - forza dell’ambizione
e I'idea - forza del lucro: tutte cose contro cui egli ha lottato per tutta
la sua vita, al seguito di Gesu Cristo, al seguito dei martiri e dei santi,
che hanno approdato alla salvezza, seguendo I'anticonformismo de-
lineato si da S. Paolo, ma iniziato dall’esempio e dall’insegnamento
del risorto Signore. L’adempimento filiale della volonta di Dio at-
traverso l’abnegazione evangelica fu la sua meta fin dagli anni del
Seminario, con una gradualita crescente dal buono al meglio, al pit
perfetto. Continuo fu il suo sforzo per avanzare verso la santita evan-
gelica, alla quale Dio chiama tutti indistintamente. Dio infatti 1’a-
veva predestinato «tra gli eletti ad essere conformi all’immagine del
Figlio Suo». Il che avviene sempre in modo imperfetto perche su-
blime ed irraggiungibile ¢ il modello (Cristo), ma la verita di grado
nel ravvicinarlo rivela la dilettevole varieta di santita dei componenti
la famiglia di Dio.

32



