BRUNETTO SALVARANTI!

Alteritd e dialogo: un punto di vista cristiano

Qualche tempo fa, durante un viaggio in autostrada nell'Italia centra-
le, ho incrociato su un cartellone una di quelle scritte che, anni addietro,
avevano prodotto persino una lunga serie di leggende metropolitane sul-
le oscure motivazioni che le avrebbero provocate: “Dio c’¢!”. Un’affer-
mazione perentoria, lapidaria, d’innegabile suggestione, soprattutto, se
collocata sullo sfondo di una stagione — pochi decenni addietro — con-
trassegnata piuttosto dal sostanziale e generalizzato disinteresse sulle cose
religiose. Soprattutto sul loro impatto pubblico, ritenuto di regola pres-
soché nullo, e scarsamente intrigante per la cultura dominante. I cui slo-
gan andavano dai seriosi “Leclissi del sacro”, “La fine della religione”,
“Per un cristianesimo non religioso” (titoli di autentici bestseller nei din-
torni della meta degli anni sessanta) a quello, scanzonato ma per nulla ba-
nale, di un monologo di Woody Allen che recitava “Dio ¢ morto, Marx
¢ morto, e neanch’io mi sento troppo bene...”. Qualche chilometro pitt
tardi, pero, la certezza di una secolarizzazione ormai consolidata era mes-
sa a dura prova da un successivo cartello, in cui una mano altrettanto
ignota aveva aggiunto in basso, al canonico “Dio c’¢!”, un interrogativo
quanto mai sintomatico, degno figlio di un altro tempo, fatto di religio-
ni tornate in prima pagina e di un sacro selvaggio e coniugato rigorosa-

mente al plurale: “Ma quale?”.

! Direttore Centro Educazione alla Mondialita. Docente di Missiologia e Dialogo presso la Fa-
coltas Teologica dell’ Emilia-Romagna di Bologna.

31



UN PANORAMA COMPLESSO

La domanda, ovviamente, non & per nulla secondaria. Anzi, si rivela,
superato l'iniziale sbigottimento, come la domanda delle domande: gua-
le Dio c’¢ oggs? Quello ambiguamente invocato dal cristiano rinato Bush
junior per giustificare al mondo benestante la sua guerra preventiva e in-
finita, o dal musulmano risvegliato Bin Laden per chiamare le nuove ple-
bi del pianeta ad uno jihad terroristico e blasfemo? Quello pubblicizzato
e venduto a basso prezzo dai mercanti del supermarket del sacro che
sfruttano I'ansia postmoderna e il successo della Nexz Age come un’occa-
sione insperata per produrre ricchezza e intercettare angosce, bisogni e
speranze diffusi? Quello certosinamente fotografato dalla sociologia at-
tuale, che parla di una risorta voglia di comunita e di intimita di gruppo,
di sorprendenti protagonisti del religioso quali pellegrini e convertiti?,
constatando in parallelo la crisi sempre meno reversibile di chiese e co-
munita tradizionali? O quello, infine, in nome del quale Giovanni Paolo
Il e i leader religiosi mondiali hanno pregato a pili riprese a partire dal 27
ottobre 1986, divisi ma assieme, ospiti del Poverello d’Assisi, invocando la
pace su un pianeta dilaniato e sbigottito? Difficile, forse impossibile, ri-
spondere. Il quadro accidentato che vi ¢ sotteso rimanda, del resto, ad un
ulteriore interrogativo, forse ancor pili pressante: che spazio c’¢ per il dia-
logo, per un rapporto positivo con l'alteritd, nel tempo del ritorno della
religione sulla scena del villaggio globale e del pluralismo religioso come
esperienza diffusa? Se il primo aspetto presenta la sfida a rendere le reli-
gioni un fattore di pace e di convivenza positiva nel contesto di una co-
scienza sempre pili planetaria del nostro vivere sulla terra, il secondo rin-
via all’esigenza del riconoscimento rispettoso e accogliente della diversita
di fedi e culti. “Dio di ritorno: nel meglio e nel peggio” ¢ il titolo di un
bel dossier curato da Henri Tincq per Le Monde qualche anno fa, in cui
ci sinterrogava sulle complesse modalita del citato, sorprendente revival®.
Diaspora del sacro & un’altra locuzione utilizzata, per indicarne la sovrae-

2 D. HERVIEU-LEGER, 7/ pellegrino e il convertito. La religione in movimento, 11 Mulino,
Bologna 2003.

3 H. TINCQ, “Dieu de retour, pour le meilleur et le pire”, in Le Monde Dossier et Docu-
ments n. 29 (2002).

32



sposizione vistosa persino in ambiti generalmente distanti dal religioso
classico: gli scenari del dopo — 11 settembre ’hanno vieppiti posto in luce,
con esiti sovente drammatici. Facendocene toccare con mano — esem-
plarmente, direi — ambiguita e contraddizioni. Si pensi, per fare un esem-
pio, alla discussione apertasi nel 2004 anche dalle nostre parti, in segui-
to alla Legge del governo francese contro Iesibizione dei simboli religio-
si nelle aule scolastiche: veli musulmani ma anche ippot ebraiche, croci
di grossa taglia () e turbanti sikh?. Potremmo proseguire, ma il panora-
ma ¢ evidente: il sacro oggi buca lo schermo, c’¢ lo Scilla di chi vuole ca-
valcarlo alla maniera zeo-con e il Cariddi di chi prova una laicista e pale-
se insofferenza, mentre non ¢ facile per nessuno distinguere fra messaggi
corretti, provocazioni o penose strumentalizzazioni. E guardare alla sto-
ria, 0 ai testi sacri, ci aiuta fino ad un certo punto: vi abbondano le con-
traddizioni, e ad ogni frammento di narrazione incentrata sul messaggio
della pace se ne potrebbe contrapporre un altro, votato alla violenza. Al
Dio della mitezza si pud accostare, in un impressionante corto circuito,
il Dio degli eserciti e della guerra santa, dell’antifemminista caccia alle
streghe e dell’antigiudaismo; alla tregua di Dio, le guerre infracristiane
che hanno insanguinato fino ad una manciata di secoli fa quell’Europa
che oggi — forse per una comprensibile cattiva coscienza — ha scelto di
non riconoscere le proprie radici a partire da quell’orizzonte di pensiero.

Si puo senz’altro concordare col cardinal Carlo Maria Martini, per il
quale “il pluralismo religioso ¢ oggi una sfida per tutte le grandi religio-
ni, soprattutto per quelle che si definiscono come vie universali e defini-
tive di salvezza: se non si vuole giungere a NUOVI SCONtri, OCCOITera pro-
muovere con forza un serio e corretto dialogo interreligioso”. Dialogo
contro violenza, dunque il messaggio sembra ovvio. Il fatto ¢ che, pero,
come vettore di pacificazione dialogo € uno di quei termini indispensabi-
li che, perd oggi rischiano, purtroppo, di non comunicare pilt nulla per
I'estenuazione del loro uso. Per la facilitd eccessiva con cui vi si ricorre,
senza elaborarlo appieno, fino ad erigerlo ad inservibile parola-talismano.
Certo, paradossalmente: perché al dialogo, in realtd — come insegnano il
Concilio e Paolo VI, la pedagogia dei gesti di Giovanni Paolo II e la Char-

4 COMMISSIONE STASI, Rapporto sulla laicita. Velo islamico e simboli religiosi nella so-
ciety europea, Scheiwiller, Milano 2004.

33



ta Oecumenica, fino a Benedetto XV1 e al suo viaggio in Turchia di fine
2006 — non esiste alternativa. La questione, semmai, riguarda le norme
operative dei cammini da scegliere per educare a dialogare, in chiave sia ec-
clesiale sia civile, verso incontri interreligiosi che andrebbero visti come se-
gnali di speranza per il futuro. Sarebbe del resto ingeneroso se il pesante
clima politico-culturale odierno e lintransigenza generalizzata quanto
pervasiva ci facesse trascurare che tra donne e uomini diversamente credenti
non si danno solo diffidenze o conflitti aperti ¢ irrisolti, ma altresi espe-
rienze d’apertura e fiducia reciproca... Le buone pratiche in tal senso, for-
tunatamente, non mancano! E se ambienti avvertiti hanno colto da qual-
che tempo come sia vitale passare dal dizlogo delle buone maniere e dei sa-
lamelecchi al dialogo nella veriti e nella franchezza, i loro esiti risultano pur-
troppo spesso poco notiziabili, per cui non varcano la soglia d’attenzione
del grande pubblico. E importante raccontare il positivo che si da, ma re-
sta annegato nell'informazione allarmistica e tutta urlata cui siamo ormai
rassegnati: anche perché il dialogo fornisce ai credenti un'opportunita per
esaminare e decostruire assieme I'universale tendenza umana all’esclusivi-
smo, allo sciovinismo, all’odio e alla violenza che possono infettare — e nei
fatti stanno infettando — il comportamento e I'identita religiosi.

TRE MODELLI

Soffermandomi schematicamente sui rapporti fra i cristiani e le reli-
gioni altre, mi pare siano oggi in campo tre distinti modelli. Il primo, pitt
arduo da smascherare e piti noto all’opinione pubblica, poiché gia pene-
trato nel senso comune su entrambi i versanti, & il cosiddetto sconzro di
civilts. Secondo una linea di pensiero i cui numi tutelari vanno dal poli-
tologo Samuel Huntington alla scrittrice Oriana Fallaci, scomparsa qual-
che mese fa, sarebbe in atto un clamoroso conflitto dal sapore apocalitti-
co, che consisterebbe in realti in una vera e propria guerra finale dichia-
rata dall’islam (zouz-court) contro 'occidente, di cui I'11 settembre sareb-
be la dichiarazione ufficiale e insieme la manifestazione piu spettacolare.
Corollari di tale perentoria tesi, la scommessa sull' incompatibilita assolu-
ta fra i due mondi, quasi a leggere le culture come monadi chiuse in se
stesse, nonché un’impietosa cultura del sospetto su qualsiasi cedimento al

34



nemico, come I'idea di aprirsi almeno ad una porzione dell’islam da par-
te del cristianesimo.

Il secondo modello ¢ rappresentato da una posizione definibile gene-
ricamente indifferentista-relativista, frutto malato dell’odierna stagione di
vorticosi rimescolamenti sul versante religioso di cui abbiamo detto. A
lungo, persino in ambiti sensibili al dialogo ecumenico/interreligioso, si
¢ ritenuto che esso sarebbe stato favorito dalla rinuncia (quanto meno
tattica e momentanea) alla propria peculiare identitd da parte delle reli-
gioni coinvolte. Lincontro si sarebbe svolto pill agevolmente, in tale ot-
tica, a partire dalla scelta del cristiano che, posto di fronte ad un musul-
mano, ad esempio, avesse optato per trascurare, o almeno porre fra pa-
rentesi, le veritd pilt scomode agli occhi dell’interlocutore. Ritengo oc-
corra, ora, capovolgere una simile prospettiva. Nessun dialogo autentico
potra avvenire sulla base di una rinuncia alla propria identita (che non &
un idolo né un moloch, ma un cammino di ricerca), un generico volemo-
se bene, o un indifferentismo che banalizzi a basso prezzo le differenze.
Che ci sono, resteranno, e non vanno minimizzate: semmai, opportuna-
mente contestualizzate, e mai drammatizzate. Un dialogo serio implica
interlocutori consci e innamorati della loro identitd! “Avere convinci-
menti fermi — scrive Gustavo Gutierrez — non ¢ d’ostacolo al dialogo, né
& piuttosto la condizione necessaria. Accogliere, non per merito proprio
ma per grazia di Dio, la verita di Gesu Ciristo nelle proprie vite ¢ qualco-
sa che non solo non invalida il nostro modo di fare nei riguardi di per-
sone che hanno assunto prospettive diverse dalla nostra, ma conferisce al
nostro atteggiamento il suo genuino significato™. Ricorrendo ad un so-
lo apparente paradosso, credo davvero che la capacita di ascoltare gli al-
tri sia tanto maggiore quanto piii fermo ¢ il nostro convincimento e pilt
trasparente la nostra identit cristiana.

Il terzo modello ¢ infine quello del dialogo accogliente, colto come ca-
so serio e kairos (lemma chiave dei vangeli), occasione propizia per aprir-
si al novum, e filo rosso del cristianesimo postconciliare dopo la lunga sta-
gione dell'extra ecclesiam nulla salus. Andra evidenziato in ogni caso, co-
me il dialogo si riveli, sovente, pit1 aspirazione che realtd: un intraprende-

> G. GUTIERREZ, “Un nuovo tempo della teologia della liberazione”, in I/ Regno — At-
tualita n. 10 (1997), pp. 298-315.

35



re Limpossibile e accettare il provvisorio. Risulta percid pili onesto, per ora, li-
mitarsi a parlare di incontri interreligiosi, o piti in generale di rapporti in-
terreligiosi o ancora, come fa la teologia piti avvertita, di scarmbi o conversa-
zioni tra persone che vivono esperienze religiose. In piti di un documento
vaticano — fra cui la dichiarazione conciliare Nostra Aetate e lenciclica Ec-
clesiam Suam di Paolo VI — il termine dialogo rende, in effett, il latino col-
loquium, ad evocarne una versione maggiormente dimessa e quotidiana: e
quotidiana ¢ la dimensione dialogica che si manifesta nelle relazioni socia-
li tra credenti di differente appartenenza. Infatti, accade spesso, oggi, che la
fondante dimensione dialogica sia quella personale, privata, concreta, co-
me quella di fatto sperimentata da quanti hanno a che fare, direttamente e
non superficialmente, con immigrati di religioni /#r°. Pits che il dialogo
teologico, e quello diplomatico tra istituzioni religiose, pur necessari e sen-
zaltro da potenziare, sembra questa la dimensione pili interessante e ricca
di conseguenze: ed ¢ dialogo su questioni pratiche, dubbi e speranze, a par-
tire dal vissuto quotidiano, non da problematiche astratte. Su cui anche il
mondo delle agenzie educative, evidentemente, avrd molto da dire (e da fa-
re): perché, come sostiene Andrea Canevaro, “I'educazione interculturale
non pud non fare i conti con le religioni””. Linatteso pluralismo che ci sta
attraversando ¢, infatti, destinato, prevedibilmente, a porre a dura prova la
nostra tradizionale ignoranza in campo biblico e religioso, invitando il
mondo della scuola e del Terzo Settore, quello della formazione perma-
nente e quello dell'informazione mediatica ad un impegno piu serio e ap-
profondito. Sara impossibile, in ogni caso, continuare a considerare il fatto
religioso come un elemento puramente individualistico o folkloristico, pri-
vo di influssi culturali, economici e sociali. Come ogni novitd, una situa-
zione del genere potra provocare paure non gestite e indurre a chiusure in-
tellettuali, come sta facendo, ma anche stimolare ad un autentico salto di
qualita pure sul piano etico, se sara vissuta con la necessaria laicitd, poiché
la laicita aperta & il presupposto di ogni sano pluralismo®). Ecco dunque (in
Italia e in Europa), in negativo, i preoccupanti indizi di un risorgente anti-

6 Mi permetto di rinviare, a tale proposito, al mio Vocabolario minimo del dialogo interreli-
gioso, EDB, Bologna 2003.

7 Cfr. 1l mio recente Educare al pluralismo religioso. Bradford chiama Ttalia, EMI, Bologna 2006.

8 Cfr. P. NASO, Laicita, EMI, Bologna 2005.

36



semitismo, di un’islamofobia montante, di ur’intolleranza crescente nei
confronti dell’'immigrazione dalle nazioni povere, e cosi via. Ma anche se-
gni di speranza e, dicevo sopra, buone pratiche...

PER UNA FORMAZIONE AL DIALOGO

Personalmente, ritengo che sulla scelta strategica del dialogo e del con-
fronto (ecumenico, interreligioso, interculturale) s'investa ancora troppo
poco, sul piano civile ma anche su quello ecclesiale. Si relega spesso, di
fatto, e al di 14 delle dichiarazioni di principio, tra gli aspetti meno rile-
vanti della pastorale ordinaria, confinandolo malinconicamente alla cele-
brazione di giornate specifiche nel corso dell’anno liturgico (dalla Gior-
nata del dialogo ebraicocristiano il 17 gennaio alla Sertimana di preghiera
per Luniti dei cristiani, fino alla pit recente Giornata ecumenica del dia-
logo cristianoislamico, P'ultimo venerdi di Ramadan®). Di piit: talora si
giunge a metterlo in discussione, e a porne in discussione I'efficacia, sen-
za neppure averlo sperimentato concretamente, € senza avervi impegna-
to energie, tempo, reale interesse... Siamo cosi ad una retorica del dialo-
20, che non fa i conti col fatto che il dialogare — quando ¢ autentico — co-
sta inevitabilmente un prezzo alto, perché ci mette in gioco nell'intimo,
e ci pud spingere a scelte controcorrente, portandoci a ridiscutere alcune
delle nostre abituali sicurezze (il riferimento, in particolare, ¢ a cid che
Raimon Panikkar chiama opportunamente dialogo intrareligioso)'®.

«Leducazione e la formazione al dialogo interreligioso, o a una vita di amicizia e

di simpatia con persone di altre religioni — scrive padre Sottocornola, fondatore

del Centro interreligioso Shinmeizan, in Giappone — deve anzitutto cercare di

creare quest’atteggiamento generale col quale noi sottolineiamo quello che & posi-

tivo, buono, bello nell’altra religione piuttosto che i suoi aspetti negativi, e ponia-
mo l'accento su tutto quello che unisce o favorisce la collaborazione e 'amicizia,
piuttosto che su cid che divide»!1.

? Info: www.ildialogo.org.
10 R, PANIKKAR, 7/ dialogo intrareligioso, Cittadella, Assisi 1988.

11 E SOTTOCORNOLA, “Alcune osservazioni sulla formazione al dialogo interreligio-
s0”, in Concilium n. 4 (2002), p. 144.

37



Si tratta, in vista di tale acquisizione, evidentemente, di avviare un
cammino che potra rivelarsi anche lungo, complesso e accidentato, Rati-
sbona docet'?: & inutile farsi troppe illusioni (ma anche fasciarsi la testa
prima di averci provato seriamente, beninteso!). Ecco dunque alcune in-
dicazioni di metodo che favorirebbero questo incontro e lo renderebbe-
ro meno teso e drammatizzato. Prima di tutto, il dialogo interreligioso
dovra maturare nel quadro di un riconoscimento che chi dialoga non so-
no le religioni (entith astratte) bensi delle donne e degli uomini in carne
ed ossa, con storie, vissuti, sofferenze, speranze, peculiari e irripetibili.
Non appaia una considerazione banale, o scontata: quanti errori sono
stati compiuti, e continuano a farsi, a causa di una lettura tutta ideologi-
ca e metafisica dell’altro'3! Gli esempi si sprecherebbero. I primis, crea-
re e favorire occasioni di incontro, dunque, in ambienti che favoriscano
il contatto effettivo. Occorrera poi una buona conoscenza reciproca de-
gli interlocutori coinvolti: conoscenza intellettuale, dei testi e dei docu-
menti ufficiali delle chiese e delle religioni (imparare le religioni), certo,
ma anche umana, a partire da un atteggiamento sincero di ascolto delle
narrazioni altrui (imparare dalle religioni). Lavorare assieme in qualche
settore specifico, ad esempio, affrontando problemi sociali o discrimina-
zioni ingiuste, potrebbe rendere pilt denso e convincente un rapporto in-
terreligioso. Valorizzare esperienze e testimonianze vissute in un dialogo
fecondo, quindi, soprattutto agli occhi dei pili giovani — bisognosi di mo-
delli e refrattari alle eccessive teorizzazioni — aiutera senz’altro il percorso:
con I'incontro diretto, quando sia possibile, la visita ai diversi luoghi del-
le comuniti, o almeno il ricorso ai canali audiovisivi (/nternet, ad esem-
pio, & uno degli ambiti in cui la dimensione interreligiosa ¢ maggior-
mente visibile). In caso di interlocutori gia maturi, un momento rilevan-
te di formazione alla pratica del dialogo pud essere, quindi, I'esperienza
o la preparazione ad una condivisione nella preghiera, cio¢ I'espressione
esterna della propria fede personale alla presenza di altri provenienti da
differenti contesti religiosi, o insieme ad essi.

12 1] riferimento, ovvio, ¢ al discorso di papa Benedetto XVI a Ratisbona del 12/9/2006,
che ha suscitato molte polemiche soprattutto in certo mondo islamico.

13 Potra aiutarci a decostruire il mito pericoloso dell’identita unica, in questa direzione, la
lettura del recente testo del premio Nobel per 'economia Amartya Sen, Identiti e violenza, La-
terza, Roma-Bari 2006.

38



Un'ultima considerazione riguarda la necessita di investire maggior-
mente nella preparazione e formazione di giovani (sacerdoti ma anche
laici) che si accingono a svolgere un ruolo di guida e di stimolatori sul te-
ma del dialogo nelle diverse comunitd. La generazione che ha vissuto in
pieno il Concilio sta, infatti, per concludere la sua vicenda terrena, e il ri-
schio di non passare il testimone a quelle di oggi appare palpabile. Ecco
allora l'importanza di ricentrare, i curricula degli studi teologici prestan-
do attenzione al dialogo interreligioso e alla conoscenza delle religioni a/-
tre, ma anche la pastorale delle parrocchie, i programmi dei movimenti,
e cosi via. Lobiettivo ¢ di uscire dal falso presupposto secondo cui il dia-
logo interreligioso sarebbe un’attivita riservata agli specialisti, e assumere
come caso serio linvito dell'enciclica di Giovanni Paolo II Redemptoris
Missio, per questo “tutti i fedeli e le comunita cristiane sono chiamati a
praticare il dialogo interreligioso, anche se non nello stesso grado e for-
ma” (n. 57)14. 11 che significa, da una parte, che la formazione al dialogo
dovra diventare azione normale della formazione cristiana in quanto ta-
le; e dall’altra, che 'investimento nella preparazione di esperti nel ramo
avra bisogno di una specifica attenzione, in una chiesa finalmente capace
di dialogo. Anche perché, oggi, non possiamo piii negare, che “senza dia-
logo, le religioni si aggrovigliano in se stesse, oppure dormono agli or-
meggi... o si aprono I'una all’altra, o degenerano”®. E, come ama ripe-
tere Edgar Morin, “chi non si rigenera degenera”.

14 EV 12, EDB, Bologna 1992, 559.
15 R. PANIKKAR, Lincontro indispensabile: dialogo delle religioni, Jaca Book, Milano 2001,

p. 25.

39






