IGNAZIO SCHINELLA

Sorpreso dalla gioia della bellezza dei giorni

La memoria della bonta di Dio

Sono contento di dare il benvenuto a tutti voi, figli della pater-
nitd/maternitd di Dio, rifulsa sul volto di un uomo, presbitero della
Chiesa pellegrina in Reggio-Bova, con l'assillo della Chiesa e del
mondo. Don Farias, infatti, ha mostrato «quanto mondo si possa vedere
da Reggio Calabria»'. La vita cristiana & vocazione a credere al Vangelo,
ovvero a vivere secondo il Vangelo della grazia. Ora per san Gregorio
Magno il Vangelo va meditato quotidianamente nella luce dei santi, la
cui vita & «la misura alta della vita cristiana ordinaria» . Essisono i peda-
goghi della comune vocazione alla santita. Accanto all'indagine teolo-
gica la teologia vissuta dei santi costituisce un aiuto rilevante per com-
prendere le esigenze del mistero. Per questo Giovanni Paolo II pud dire
nella Novo Millennio Ineunte: di fronte al mistero «accanto all'indagine
teologica, un aiuto rilevante pud venirci da quel grande patrimonio che
& la teologia vissuta dei Santi. Essi ci offrono indicazioni preziose che con-
sentono di accogliere pill facilmente I'intuizione della fede, e ci6 in
forza di alcune particolari luci che alcuni di essi hanno ricevuto dallo
Spirito Santo, o persino attraverso l'esperienza che essi stessi hanno
fatto [...1» (NMI 27). La centralita dell’amore nella definizione della
vita trinitaria e della stessa realta della Chiesa puo essere raggiunta solo
se si tiene conto della prassi ecclesiale, specie dei santi e delle loro espe-
rienze, che sono la memoria della verita di Cristo e del suo Vangelo, in
quanto narrano la bonta di Dio in mezzo alla storia e agli uomini di
buona volonta.

Noi oggi facciamo, appunto, memoria di Dio, del suo Spirito di
amore, che ha dato a don Domenico di diventare «credente che segue
Cristo» e di fare, percid, «esperienza di una novita assoluta e radicale, 47
una gioia che sorprende e avvince nel pitt intimo del cuore. In Cristo il cri-
stiano & chiamato a partecipare alla nuova creazione in cui essere e bene

'L. ACCATTOLL, Domenico Farias. Ha mostrato quanto mondo si possa vedere da Reggio Calabria, in «Il

regno-attualitd» (16/2002), pp. 575-576.

11



finalmente (escatologicamente) coincidono», inondando e rendendo
partecipe I'umano e la realta sensibile di poter essere dotata, nell’Incar-
nazione e nella Redenzione, «di una &«lokagathiaz che non sembrava ad
essa comunicabile». Don Farias testimonia che la bellezza cristiana &
appunto la partecipazione, nella fede, «alla incommensurabile profon-
dita ontica della salvezza che & nuova creazione (kainé ktisis) (2 Cor 5,17,
Gal 6,15) non solo perché ex nibilo ma soprattutto perché ex malo e
quindi non solo accesso all’esistenza ma accoglienza rassicurante nella
vita intima di Dio che libera e preserva dal male sulla base dell’incarna-
zione del suo Figlio»2.

Tale memoria della bonta di Dio narrata nella storia di un presbitero
ben si inserisce ncl progetto formativo dei futuri presbiteri di Calabria,
in quanto le figure presbiterali regionali significative, qual & appunto
don Domenico Farias?, costituiscono parte integrante di quella scuola
del Vangelo, che nei santi ha il commento migliore e piti vicino a noi.
Per questo devo dirvi grazie, oltre che benvenuti in una casa che resta
anche la casa di don Domenico e percid anche la vostra, per la scelta che
avete fatto di cominciare, in forma visibile, I'accompagnamento di don
Farias a partire dal “San Pio X”.

1] gigante dell'umilta

Il contesto in cui il canone romano inserisce la preghiera per i pec-
cati, & quello della comunione dei santi: il loro aiuto e sostegno non ci
possono mancare. Fra questi fratelli di fede, il Signore mi ha fatto
incontrare anche don Domenico Farias, lui che «aveva compiuto la
scelta vocazionale di non abbandonare la sua citta!». Autentico servo di
Dio, per me il prete reggino rimane come il campione dell’'umilta cri-
stiana. Un uomo minimo, per dirla con san Francesco di Paola, di cui
portava il nome ma anche I'ansia della santita*, un minore per dirla con
san Francesco di Assisi, che ha scelto nella vita la minorita, ovvero lo
stato di quella percezione di sé come creatura che tutto attende dal suo

*D. FARIAS, La bellezza dei giorni. Semplici riflessioni filosofiche e teologiche sulla esperienza ecclesiale
della bellezza, in «Rivista di Scienze Religiose», XIV (2000), pp. 5-16.

Il sacerdote reggino, come suo primo ministero sacerdotale, ebbe I'incarico della docenza di
matematica e fisica dalla riapertura del Seminario “San Pio X” (anno 1954/55) fino al 1962/63,
prima di passare all'insegnamento universitario.

‘E’ singolare che fra i dati biografici vi & quello che, proprio perché in famiglia veniva chiamato
Ciccio, la mamma lo rivestiva dell’abitino di san Francesco, chiara volontd di incamminare il
piccolo Francesco sulle orme del grande santo calabrese.

12



creatore e tutto affida alla Sua provvidenza. Si realizzava cosi il conte-
nuto primordiale ed essenziale della poverta spirituale autentica parte-
cipazione di un uomo alla poverta di Cristo che & a servizio della reden-
zione (cfr. 2 Cor 8,9). Questo salutare commercio, questo scambio
meraviglioso tra 'umanita e la divinita, da una parte, tra il peccato e la
grazia, dall’altra, costituisce il principio ispiratore della vita e dell’o-
pera di don Domenico. Il nulla dell'uvomo e la grandezza di Dio, che
arricchisce la creatura con i suoi doni e i suoi talenti da mettere a dispo-
sizione della salvezza dell'uomo, del mondo e della storia & la prima
grandezza di un prete quale autenticamente fu don Domenico. Tale
tratto del volto di Cristo versato nel suo cuore dallo Spirito Santo lo
manifestava nel rapporto con il Vescovo, con gli alunni, con gli scono-
sciuti, sulla cattedra ma anche in mezzo agli uomini, nel modo di
vestire dimesso e nascosto, ricercando una sua via di tradurre per I'oggi
la vita nascosta di Gesti a Nazaret.

Una consapevolezza del nulla di sé e della grandezza di Dio, che costi-
tuisce l'ultimo momento della contemplazione-testamento di que-
st'uomo «il piti colto e intuitivo che io abbia conosciuto e insieme il pilt
umile. Un cristiano fedele e libero»’. Cosi, infatti, chiude la sua riflessione-
contemplazione dell’articolo La bellezza dei giorni: «Quando fu chiesto a
Giovanna d’Arco se ritenesse di essere in grazia di Dio, lei rispose: se lo
sono lo ringrazio, se non lo sono lo prego di mettermici. E San Paolo: non
giudico neppure me stesso, perché se non sono consapevole di alcuna
colpa, non per questo sono giustificato. Il mio giudice & il Signore. Non
vogliate percio giudicare nulla prima del tempo» (1 Cor 4,5)S.

I contemplativo della bellezza

In questo contesto, di lui si potrebbe raccontare la presenza e il cam-
mino dello Spirito nell’intuizione di un progetto culturale cristiana-
mente ispirato ancor prima che la Chiesa italiana giocasse il suo cam-
mino pastorale dell’'ultimo decennio, il missionario ed evangelizzatore
della cultura a cui si abbeverd fin dall’adolescenza, un ultimo fra gli
uomini ultimi per tutti gli uomini, il contemplativo-ecumenico. Mi
fermero invece su di lui 7/ cantore della bellezza, ovvero, per esprimerci
con il titolo di un suo testo, il cantore delle Dimensioni dell’ uomo.

L. ACCATTOLL, art.cit., p. 57 5.
D. FARIAS, art.cit., p. 16.

13



Lo stupore della ragione

Cittadino dei due mondi, quello del senso comune prescientifico e
quello della scienza, don Farias si sente, pero, un uomo sorpreso dalla
gioia dell’invasione divina del tempo, confronto drammatico dell’ Amo-
re infinito con la liberta dell'uomo, qual & lui, sorpreso di poter vivere
nella pienezza dei tempi, quando arrivano i giorni della fruizione mes-
sianica, l'ora del raccolto, della mietitura e della vendemmia, grazia dei
giorni che trabocca nella vita eterna, che non distrugge ma porta a com-
pimento la storia. Sembra di risentire il vissuto umano e spirituale delle
parole di Gesli: «Abramo, vostro padre, esultd nella speranza di vedere il
mio giorno; lo vide e se ne rallegrd» (Gv 8, 56). E don Domenico gioisce
consapevole di avere la ventura di vivere nei tempi messianici, per que-
sto il tempo & invaso dal carattere della bellezza, anche nella sua dram-
maticita e nella sua de-figurazione o sfigurazione.

Gia nel suo libro Dimensioni dell’nomod’, il prete reggino aveva affer-
mato che I'uvomo, consapevole di sapere e proiettato a conoscere,
instaura con la realtd un rapporto non solo fisico scaturito dall’empiri-
cita del contorno umanamente a lui vicino, bensi una relazione propria-
mente intenzionale. Al di 12 infatti dell’apparire, del mostrarsi delle
cose, c’¢ una dimensione ontologica ricca di significato, sostrato stesso
dell’essere delle cose, che costituisce quell’ordine trascendentale del-
I'essere, oltre il sensibile, ovvero «la bellezza immateriale e vivente
dello spirito e la bellezza immateriale e non vivente delle idee»*®. La bel-
lezza dei giorni e la sua contemplazione ¢ fede nella ragione, perché in
Cristo - presentato come il restauratore della creazione, restitutor princi-
pii - «c’& anche ed & fruibile una bellezza dei giorni schiusa non solo al
cuore illuminato dalla fede ma anche al cuore rischiarato dal umen natu-
rale della ragione, restituita dalla grazia nella pienezza delle sue capa-
cita»’. Proprio questa aperturaall’essere, in cui si da la ragione umana, &
una dilatazione come disponibilita crescente alla trascendenza suprema
del Deus semper maior che ci educa ad andare oltre 'ambito della bellezza
estetica per riposare molto al di 13, in regioni dell’essere metasensibili e
metaeidetiche di pit accentuata trascendenza. La scelta di campo di
don Domenico & quella del realismo cristiano, del pensiero ontologico,
che trova nella realta dell’essere il fondamento per ogni argomentare. E

"D. FARIAS, Dimensioni dell’nomo, Rubbettino, Soveria Mannelli 1996.

8D. FARIAS, art. cit.,p. 7.
D. FARIAS, art. cit., p. 6.

14



la sua filosofia diventa contemplazione dell’essere, ovunque & possibile tro-
varlo eammirarlo, partecipazione dell’essere stesso di Dio. E la sua etica
¢ ontologia o estetica etica, ovvero la perfezione dell’'uomo consiste nello
splendore dell’essere cui viene comunicata la bonta secondo il suo grado
di partecipazione all’essere stesso.

Lo stupore quotidiano della bellezza cristiana

Lesperienza cristiana della bellezza e 'esperienza che il credente fa,
gia nei giorni della vita terrena, della bellezza di Cristo vivente nella
Chiesa. Sembra di sentire Pascal: «La speranza dei cristiani di possedere
un bene infinito & commista di gioia effettiva {...}. Non sono, infatti,
come coloro che sperano in un regno, nel quale, restando semplici sud-
diti, non avrebbero nulla: essi sperano nella santita, nella liberazione
dall’ingiustizia, cose che in parte posseggono gia»'. Percid la contem-
plazione della bellezza dei giorni & 'esperienza cristiana della quotidia-
nita, & l'esperienza feriale, in cui al credente ¢ donato ogni giorno di
contemplare con gli occhi della fede il meraviglioso dono di Dio che si
apre come un ventaglio e un arcobaleno dai tanti colori. Cosi don
Domenico, in uno sguardo unitario, propone la contemplazione quoti-
diana della bellezza in cui si rifrange la luce del mistero di Cristo.
All’'uvomo & donato di contemplare la bellezza «in quanto esperienza di
Dio o almeno del divino». Cosi si va da un cerchio all’altro in un cre-
scente trasporto di amore nell’apertura alla trascendenza di sé. E" I'of-
ferta di Dio nella Chiesa che dilata la pupilla dell’occhio umano e lo
educa a guardare in profondita, soprattutto in profondita di se stesso,
dove ogni uomo condivide il suo segreto con Dio o & trasparente solo in
Dio. E’ un ascendere verso la gioia della vita, da quella inorganica a
quella animale, alla vita spirituale dell'uvomo: la contemplazione alla
bellezza in quanto esperienza di Dio«& anche apertura alla trascendenza
minore del mondo creato inesauribile nella autonomia in cui & stato
costituito, e sul quale continua a riverberarsi la luce gloriosa del
Creatore. Coeli enarvant gloviam Dei. Pleni sunt coeli et terra gloria tua.
Trascendenza degli #/iz minori di noi, del mondo creato da esplorare e
da dissodare. E’ in terzo luogo apertura alla trascendenza degli #/ii
uguali a noi, che per un verso ci conoscono anche meglio di quanto noi
stessi ci conosciamo e per altro verso non riescono mai a capirci (e vice-

19B. PASCAL, Pensées, 540, ed. Brunswige, trad. it. Pensieri a cura di P. Sereni, Einaudi, Torino

1962, p. 218.

15



versa). E’ inoltre trascendenza di noi stessi, differenza e ulteriorita di cid
che siamo rispetto a cid che pensiamo di essere»''.

Ma la contemplazione cristiana della bellezza dei giorni si allarga al
mondo spirituale invisibile e metasensibile degli angeli, e di Gesti e di
Maria superiori agli angeli: «Non dimentichiamo poi gli angeli. Essi ci
sono superiori, ma non sotto tutti i punti di vista. Superano glialtriuomini,
non superano perd Gesli, non superano Maria, regina angelorum»".

E ancora il cuore della bellezza cristiana dei giorni non € raggiunta,
ma solo viene delineato il grande disegno di Dio in cui la bellezza
assume tutto lo spettro e lo spessore della verita.

La contemplazione drammatica della bellezza:
la verita estetica del Crocifisso

La fruizione contemplativa della bellezza & sempre, ma particolat-
mente oggi, bellezza drammatica, esperita e vissuta nelle luci e nelle
ombre della storia. Per questo non pud prescindere dalla forma che
assume nel mondo tecnologico, che spesso retroagisce sulla bellezza con
effetti di segno opposto, di glorificazione ma anche di sfigurazione e di
incenerimento. Autentica partecipazione del popolo di Dio alla storia
della salvezza, la contemplazione della bellezza dei giorni & «una bel-
lezza drammatica, sfregiata come la Madonna di Czestochowa»". Per
questo la bellezza dei giorni & la bellezza della vita compresa e vissuta
nella sua drammaticita intrinseca come un rito anonimo, ma ricco di
senso: una Missa sine nomine. Si perché la contemplazione della bellezza e
invito a salire al Tabor ovvero guida dei credenti dietro Cristo mentre va
a Gerusalemme e apre la via, la via vivente (Eb 10,20) verso la
Gerusalemme celeste. Il testo biblico chiave a cui fa riferimento don
Farias & Eb 10,20: «via nuova e vivente che egli (Cristo) ha inaugurato
per noi, attraverso il velo, cioe la sua carne». Laggettivo nuova traduce il
vocabolo greco prdsphaton, che i commentatori traducono anche: appena
ucciso con chiaro riferimento al Crocifisso. «Nella carne di Gest umi-
liata e maledetta: sul patibolo avviene una sorta di trasmutazione della
bellezza sensibile, assunta a un ordine pit alto che essa non solo evoca
ma anche ospita: caro salutis cardo (Tertulliano). E’ la gloria del crocifisso
che mostra la bellezza dove nessuno I'aveva mai cercata. Essa attira nel

"D. FARIAS, art. cit., p. 11.

2ibid.
Bibid.

16



profondo e tuttavia rimane misteriosa e incomprensibile nel suo splen-
dore silenzioso e accogliente.» '

Si raggiunge cosi I'apice della salvezza, lo splendore stesso della
divinita che si rivela e splende sul volto crocifisso di Cristo, uno della
Trinita, appeso al patibolo della croce. Come dice Isaia nella traduzione
della Vulgata: Non est species ei neque decor, et vidimus eum, et non evat adspec-
tus, et desideravimus ewm (Is 53, 2). )

Proprio perché Dio rivela la sua sconcertante bellezza nella carne
martoriata e sfigurata di Cristo, che dice «parole di perdono e di miseri-
cordia e non di giustizia vendicativa per Caino, lui si del tutto sfigurato
e senza somiglianza, bruto e brutto»"’, «non & vero che Dio & assente ad
Auschwitz. Anche li & vicino al suo popolo, ai figli di Abramo, fratelli
diIsacco maanche di Ismaele, come Giobbe, a tutti coloro che si ricono-
scono al chiarore di quella nube sottratto agli occhi degli aguzzini, che
sfigurano e annientano tutto matematicamente, calcolando stechiome-
tricamente le composizioni e le dosi dei gas tossici, e nel distruggere
sembrano super intelligenti, ma in realtd non sanno quello che fanno,
non capiscono quello che sta realmente accadendo. Appunto come nelle
camere a gas e nei forni crematori, progettati e costruiti scientifica-
mente [...}]»'.

La bellezza dell’evento della croce, che invoca la comprensione
divina per i propri uccisori, si ripete e cambia i ruoli, soprattutto ribalta
I'ordine della bellezza: gli sfigurati crocifissi assumono le sembianze
della bellezza, mentre gli aguzzini si trasmutano in bruti e brutti.
Avviene lo scambio tra I'ordine estetico della bellezza con I'ordine tra-
scendentale dell’essere perché I'amore che nel perdono esprime I'ineffa-
bilita e I'indicibilita del suo linguaggio & I'espressione pitt alta della
persona: la bellezza dello spirito si eleva incommensurabilmente sulla
bellezza sensibile fino a diventare la protagonista della storia: «“la pelle
dilaniata” & la protagonista, splende nel proscenio all’ora sesta, nel buio
di mezzogiorno: & I'uomo immagine di Dio ed & Dio in forma umana,
immagine sfigurata e tuttavia sempre pitt somigliante. Immagine mol-
tiplicata “nell’epoca della riproducibilita tecnica” in tutti i luoghi e in
tutti i momenti in cui il sangue delle vittime in Cristo “parla meglio di
quello di Abele”, ciog, come spiega San Tommaso, dice parole di per-

“D. FARIAS, art. cit., p. 14.
YD. FARIAS, art. cit., p. 11.
'$ibid,

17



dono e di misericordia e non di giustizia vendicativa per Caino, lui si
del tutto sfigurato e senza somiglianza, bruto e brutto»"

Il movimento supremo di agape, di quella divina e di quella parteci-
pata dell'uomo nella charitas, non & polarizzato dal risplendere di valori
gia esistenti, ma li crea e li diffonde negli esseri e nelle cose. Con pet-
fetta misura Tommaso d’Aquino e Lutero hanno espresso la legge del-
'amore agapico. “Amor Dei est infundens et creans bonitatem in
rebus”; a queste parole dell’Aquinate fa eco Lutero: “Amor Dei non
invenit sed creat suum diligibile, amor hominis fit a suo diligibili. Et
iste est amor crucis ex cruce natus, qui illuc sese transfert, non ubi inve-
nit bonum quo fruatur, sed ubi bonum conferat malo et egeno™*®. Essa
non & desiderio, ma dono di sé, in cui risplende la similitudine della
persona umana con le persone divine.

1/ dono di Dio Padye all’ nomo

‘None che 'amore del Padre, la cui misericordia il Crocifisso rivela,
manifesta e realizza. In una singolare interpretazione, per don
- Domenico proptio I'amore crocifisso € il nocciolo delle «cose nascoste
fin dalla fondazione del mo‘rido'»' (Mt 13,35), che Gesl fa conoscere.
MlSeI‘ICOl‘dla con cui il regno stesso si identifica e che esprime il rap-
porto profondo tra il Padre e il Figlio «prima della creazione del
mondo» (Gv 17,24). «A tale amore, a tale gloria egli sulla croce “sale”,
“passa” “ritorna” (Gv6 ,62;13,3;16,28)»".

Tale bellezza, gra21a increata, inizio assoluto, anteriore alla stessa
creazione, ¢ il dono di Dio all'uomo. Dono che viene e assume la forma
(¢idos) sconcertante fino al rischio dello scandalo e alla tentazione del
rifiuto, come era nella parola di Gesii: «Questo vi scandalizza? E se
vedeste il Figlio dell'uomo salire 12 dov’era prima?» (Gv 6, 62). -

La drammaticita della bellezza si fa personale, «vissuta anche in
momenti di “giudizio” o di “crisi” passando per i quali occorre “non
turbarsi”, almeno per quanto & possibile: Geslt stesso infatti & turbato
(cf Gv 12,27; 13,21; 14,1; 14,27)»®. Si comprende allora come di
fronte alla bellezza drammatica della morte, la pitt drammatica dell’esi-

"1bid.

188, Th., I, q. 20,2. 2. LUTERO, WA 1, p. 365: le parole sono tratte dalla Disputa di Heidelberg
(1518), tesi 28.

YD. FARIAS, art. cit., p. 14.

*]bid,

18



stenza, il prete reggino «vuole che cantino (i membri della comunita di
cul era animatore), canta anche lui per quanto glielo permette la
maschera dell’ossigeno. Vuole “quel canto spagnolo” che dice “Nada te
turbe”. Soprattutto vuole il Veni crearor Spiritus»*'.

La bellexza di un incontro e di una interpretazione

E possibile fruire della bellezza nei giorni della vita terrena, parteci-
pando alla sua drammaticita, senza alterare in profondita la propria
identita, perché la bellezza fruita «non & una cosa ma una persona, & colui
che abbiamo incontrato cosi drammaticamente, “il visitatore”,
potremmo anche dire (Gv 14,23)»%, ovvero I’amore trinitario del Padre
e del Figlio: «Egli {il visitatore], sebbene plurale, & del tutto semplice,
perché & I’Amore ricambiato del Padre per il Figlio e del Figlio per il
Padre»®. La fruizione contemplativa della bellezza & in primo luogo
esperienza di un incontro e di una interpretazione, che rende 'uomo un
discepolo e un novizio, nella tensione all’intimita ma anche alla testimo-
nianza pubblica «di colui che ha incontrato e che lo ha cosi profonda-
mente interpellato e colpito»?. La sequela, autentica opera d’arte pari
all’esecuzione del musicista che esegue la musica, € la bellezza cristiana
che impegna alla «fedelta dello spirito al di 1a della lettera, dovere etico
che trascende pero i livelli della bellezza estetica»®. E la sequela consiste
nel tentativo «di imitare Gest che haamato il Padre e i fratelli»*

La bellezza della testimonianza plurale

La contemplazione della bellezza non ¢ solo esperienza diadica, che
voglia esaurirsi in un dialogo interiore e intimista, ponendo al di fuori
della porta dell’incontro gli altri e la storia. Essa & testimonianza po/ia-
dica, «perché il rapporto io-tu fa valere la sua eccezionalita anche come
forza di inclusione e di esclusione rispetto ad altri rapporti con altre per-
sone che vengono confermati o contraddetti “chiunque non mi ricono-
scera davanti agli uomini, anch’io lo rinneghero davanti al Padre mio

2L, ACCATTOLL, art. cit., p. 576.
#2D. FARIAS, art. cit., p. 15.
3]1bid,

Abid.

B1hid,

*bid,

19



che & nei cieli. Non crediate che io sia venuto a portare pace: Sono
venuto infatti a separare” (Mt 10, 32ss)»?. Si tratta di dover rendere
conto a tutti della ragione della speranza che anima il cristiano, «perché
tutti vogliono conto del Maestro che lo ha scelto consenziente». Anche
Maria non & andata esente da questa prova drammatica della sua fede e
del discepolato nei riguardi del Figlio «madre e prima ancora nella fede
discepola consenziente» come aveva messo in grande evidenza Simeone
« a proposito del segno di contraddizione e della spada che le attraver-
sera 'anima».

La bellezza di lasciarsi amare

La vocazione alla sequela di Cristo o all'imitazione del Signore nasce
«unicamente da un’incomprensibile ammissione di grazia a partecipare
alla sua pienezza. Quanto pit un cristiano & chiamato a partecipare inti-
mamente all’opera del Signore, tanto pil egli sa che questa partecipa-
zione & grazia ineffabile. La vicinanza & distanza» (Balthasar). Proprio
per questo si ha autentica interpretazione della sequela, quando I'impe-
gno nell’imitazione secondo lo spirito «diventa un lasciar fare al
Signore assai assorbente e impegnativo, disponibilita continuamente
rinnovata al pati divina, senza cui non si puo assistere a fruire l'aurora
pasquale della nuova creazione, che & cosa di Dio e non nostra, sebbene
Lui in Cristo in qualche modo associa anche noi»?.

La bellezza ultima del silenzio

La sequela & in ultima istanza amore alla bellezza del silenzio e del
nascondimento, del primato del logos sull’ethos, quando la liberta
trova la sua veritd. Il silenzio diviene il grembo della liberta alla
sequela, ma anche il suo apice, il momento che introduce ogni cosa nel-
I’eternita e associa I'uomo a quella creazione nuova, che € cosa di Dio e
non nostra, sebbe Lui in Cristo in qualche modo vuole associare anche
noi. «La bellezza dei giorni vissuti nella Chiesa & certamente bellezza
della fruizione di un valore di liberta. Ma non necessariamente bellezza
di un fare, di un valore di azione strettamente intesa, € in radice valore
di contemplazione, della visione amante, nella passione e nella resurre-

71bid.

®Ibid,
»D. FARIAS, art. cit., pp. 15-16.

20



zione, di Dio che crea e che crea di nuovo, che crea e salva sempre in
silenzio. Dum medium silentium teneret omnia. Pensare alla creazione come
a un big bang & cedere a immaginazioni riduttive e fuorvianti. E noi
non dobbiamo pensare di potere in qualche modo associarci ad essa con
un super fare prometeico, nucleare o subnucleare. Sarebbe solo rumore
privo di senso»®.

Cost il silenzio e il lasciarsi amare da Dio esprimono il penultimo
momento della bellezza dei giorni, che solo nella bellezza della morte,
che & contemplazione della misericordia di Dio e affidamento a lui,
trova il porto dell’epoché, ovvero dell’astensione vera dal-giudizio, perché
tutto e rimesso alla fonte della bellezza, 'amore avvolgente trinitario di
Dio. Don Farias cita il Concilio di Trento, che «nel Decretum de justifica-
tione» (c.9) ammonisce a mantenersi sulla stessa linea: «Sicut nemo pius de
Dei misericordia dubitare debet, sic, quilibet dum seipsum suamque propriam
infirmitatem et indispositionem respicit, de sua gratia formidare et timere potest,
cum nullus scivevaleat certitudine fidei, cui non potest subisse falsum, se gratiam
Dei esse consecutum»?".

E nell’adorazione della misericordia del Padre, che costituisce la
sostanza della speranza credente, tace il suo dire, perché penetrato nel
santuario celeste dove le parole non contano piti, perché il Verbo & la
Parola che illumina il testo e il contesto della vita. «La bellezza dei
giorni & una bellezza nella speranza. “In speranza infatti siamo stati sal-
vati” (Rm 8, 24)»*, in una continuita inaspettata, ma reale tra la bel-
lezza dei giorni e la bellezza attesa e sostanza della speranza: Aeternitas
non destruit, sed perficit tempus: la bellezza presente nel mondo e nella
Chiesa trova compimento nella vita eterna.

Don Farias: una parola nel Verbo incarnato

Proprio per questo ha diritto di parlare: “pelle dilaniata”, immagine
vivente dell'uomo del nostro tempo, don Farias non & una chiacchiera o
una cronaca, ma una parola e una storia che narra l'unica Parola e I'unica
storia dell'umanita, quella del Verbo incarnato, che non ha piti figura di
uomo, eppure costituisce la bellezza dei giorni dell'umano, Egli che & lo
stesso ieri, oggi, domani e sempre (cf Eb 13,8). Sicché Egli & 'icona del
vero teologo, in quanto ha comunicato e narrato all'uomo quanto aveva

*D. FARIAS, art. cit., p. 16

bid.
21bid.

21



contemplato: il mistero, I'irruzione nella storia della vita vera, quella
che illumina ogni uomo, che «ha dato a coloro che I'accolgono di diven-
tare figli di Dio» (Gv 1,12). In Cristo la teologia si fa, biblicamente,
alleanza, ovvero reciprocita fra I'autocomunicazione gratuita e unilate-
rale di Dio al partner umano e I'impegno dell’'uomo per Dio, «scambio
di conoscenza, di fedelta e di amore». Percio si fa sequela, reciprocita di
vita, di impegno, di cammino, di servizio. Tale reciprocita di incontro
si attua pienamente e unitariamente in Cristo e nel suo mistero (DV
2,4). Dietro Cristo, infatti, il teologo per eccellenza, la conoscenza di
Dio & una cosa sola con la sua innata disposizione a servire. Cosicché la
teologia si fa testimonianza. Come afferma Gesti, nel vangelo di
Giovanni, don Farias ha potuto parlare perché «noi parliamo di quello
che sappiamo e testimoniamo quello che abbiam veduto» (Gv 3,1 1).
Una verace testimonianza come volonta di non ricercare il proprio
onore, ma quello del divino visitatore (Gv 7,18). Gest ¢ la parola perché
non solo conosce la parola del Padre ma soprattutto perché I'osserva.
Entro questa forma del patto colmata e piena sono immersi tutti i
seguaci di Cristo, tutti i «fedeli di Cristo», anche don Farias. A partire
da Gesti Cristo e dalla fede in Lui, don Farias testimonia l'unita
profonda e feconda tra teologia e spiritualita, tra conoscenza di Dio e
agire riconoscente, circolo di vita in cui vengono immessi la comunita e
il cristiano dalla teologia o comunicazione misterica (Dio che parla).
Legame e comunione tra Dio e 'uomo di natura sponsale. La vita di don
Farias & teologia, ciot fondata e agganciata alla riflessione sul complesso
della rivelazione e della comunicazione del mistero di Dio come inten-
zione di vita e relazione col partner umano, e viceversa, la teologia, in
lui, & esperienza vissuta della realta misterica. Con Paolo VI, si puo dire
che la teologia, in don Farias, & «offerta dell’anima umana al Rivelatore,
¢ il connubio della mente umana con le cose divine; & la professione
cosciente del primato della luce del Verbo; ¢ la soddisfazione in Dio e in
Cristo delle piti profonde e nobili aspirazioni della natura umana; ¢ il
vero riconoscimento dell’universalita e dei diritti del Vangelo»*. In
don Domenico la “teologia inginocchiata” e la “teologia seduta” tro-
vano una sintesi vitale e personale. Grazie.

»G.B. MONTINI, Introduzione allo studio di Cristo, Ed. Studium, Roma 1933, p. 128.

22



