MARCO BACILIERI

La “lettera” della Scrittura sotto la penna di un Retore:
Gregorio di Nazianzo

1. Parola di Dio e parola dell'uomo

Per comprendere meglio quanto andremo ora dicendo sull’arte
retorica del Nazianzeno in rapporto all’uso della Scrittura, & necessa-
rio accennare ad alcune prospettive esegetiche che emergono dai suoi
45 discorsi che ci sono pervenuti.

Gregorio nel suo quinto discorso teologico riflette sul rapporto tra il
linguaggio biblico e la realta, allorché, affermando esplicitamente e con
forza la divinita dello Spitito Santo, deve impegnarsi a giustificare per-
ché la Scrittura non dica espressamente che lo Spirito & Dio. Da buon
“teologo”, Gregorio arriva a dire che non c’¢ homologia letterale tra le
parole e le cose, sfuggendo cosi ai lacci e alle ristrettezze del letteralismo.

In questa prospettiva, da una parte si apre il campo allo studio sui
“generi letterari” biblici, dall’altra il Nazianzeno stesso rivendica la legit-
timita della riformulazione in un linguaggio attuale della realtd conte-
nuta nella Scrittura; anzi, questa riformulazione si impone come necessa-
ria quando la comprensione del linguaggio biblico diventa ambigua e la
realta dalla Scrittura contenuta rischia di essere fraintesa, causando la
perdita esplicita di alcuni elementi essenziali della fede cristiana.

Se questa idea viene inserita nell’ideale cammino, tracciato dal
Nazianzeno, per colui che nella Chiesa ha il ministero della Parola, si
pongono in evidenza alcune costanti del pensiero del nostro Autore
sulla lettura, I'interpretazione e 'insegnamento della Scrittura:

— la necessita di un’approfondita preparazione culturale risulta parti-
colarmente motivata dall’esigenza di riesprimere il mistero cri-
stiano in un ambiente culturale differente da quello biblico;

— lo studio serio della Scrittura & condizione essenziale per decodifi-
care, al suo interno, la varieta e complessita dei rapporti tra parola
e realta; in altri termini, permette di individuare i “generi lette-
rari”, presenti nella Bibbia, con le loro strutture letterarie, i loro
lnoghi comuni, le loro figure, etc. ..

33



_ il cammino cristiano, innescato e sostenuto dall’azione dello Spirito
e fatto di purificazione e di pratica della virtii, che Gregorio auspica
in forma esemplare per il teologo, permette di raggiungere quella
condizione di purezza intellettiva, indispensabile per poter essere
illuminati, anche se non esaustivamente, dalla rivelazione del
mistero divino (Bewpta), presente nella Scrittura.

I teologo che compie questo cammino ritrova quell’armonia, persa a
causa del peccato, tra le sue parole e la Parola ispiratrice; lo Spirito, a
cui ha fatto spazio in sé, pone sulla bocca dell'uomo la Parola di Dio.
Gregorio crede che la parola del teologo, ritornato ad essere Jogikos,
ciot in relazione con il Logos, goda d’ispirazione divina, anche se il
suo linguaggio ha un retroterra culturale molto diverso da quello
della Bibbia. Lhomologia con la realta non si basa su una corrispon-
denza letterale, ma & garantita dalla medesima ispirazione dello
Spitito, che riallaccia i fili tra le parole umane e la Parola divinal.
Questi temi non sono soltanto proposti ma anche fatti propri da Gre-
gorio nell’assumere e svolgere il suo ministero della Parola, per lui importan-
tissimo, in un momento in cui era necessaria la massima attenzione e vigi-
lanza al passaggio della fede cristiana dalla cultura semitica a quella greca.
Il nostro Autore & cosciente, altresi, dell’ispirazione che muove anche
la sua parola. Da questa coscienza d’ispirazione trae origine la parresia
originalissima che I’ Autore mostra nei confronti del testo biblico; parre-
si2 intesa come familiarita e liberta. Gregorio si ispira alla Scrittura con
quella familiarita e confidenza che gli permettono di fondere le sue
parole con quelle del Testo sacro; ma, quanto & grande questa familia-
ritd, tanto & grande la sua liberta nei confronti della Scrittura, liberta che
gli consente di inserirla in un contesto linguistico nuovo e di far risuo-
nare i suoi testi attraverso un’arte a lui altrettanto familiare: la retorica.
Risulta indispensabile, pertanto, dare uno sguardo d’insieme all'ars

rhetovica che caratterizza in maniera singolarissima i Discorsi del
Nazianzeno e che influenza e condiziona non poco l'ispirazione biblica
del nostro Autore. Non & nostra intenzione affrontare in maniera
dettagliata il complesso campo d’indagine letteraria concernente la
prosa del Nazianzeno, ma soltanto mettere in primo piano le varie
modalita con cui i riferimenti scritturistici vengono inseriti nelle
strutture letterarie dei testi del Nazianzeno.

1 Questa ¢ la tesi proposta dall’articolo di T. SPIDLIK La parola della lingna nativa nel servizio
del Mistero inesprimibile: problema di Gregorio Nazianzeno, in «Augustinianum» XIV (1974) pp.
541-548.

34



2. Gregorio e la “seconda Sofistica”

Preliminarmente, per una pil facile comprensione della forma
retorica dei testi che, a titolo d’esempio, prenderemo in esame, diamo
uno sguardo all’ambiente culturale in cui Gregorio si trova inserito.

Sappiamo come il Nazianzeno abbia frequentato per anni le scuole
di retorica ateniesi, come abbia amato questa disciplina e, nonostante
la rinuncia alla professione di retore, abbia voluto e potuto dimostrare
I'elevatezza a cui era giunta la sua arte oratoria, nell'ambito del suo
ministero presbiterale ed episcopale.

Dal punto di vista letterario, Gregorio & un esponente della seconda
Sofistica, movimento culturale che grande fortuna ebbe nel IV secolo.
Questa scuola si fonda sui principi della retorica classica; si riallaccia
alle teorie sull’argomento di Aristotele, dei Cinici, degli Stoici, le
interpreta e le applica in esercitazioni letterarie, orali e scritte, avendo
come punto di riferimento varie opere dei classici greci, divenute
modelli canonici dei vari stili retorici2.

La sensibilita e il gusto di questi retori del IV secolo sono rivolti
massimamente alla forma e poco al contenuto. In altre parole, I'arte
retorica tende a diventare oggetto di studio scolastico, di esercita-
zione accademica, di componimenti letterari. Non & pill strettamente
legata alla realta politica e giudiziaria della polis greca.

L'ambito del diritto, in cui era fiorito il genere giudiziario del
discorso3, ha ristretto di molto, in piena epoca imperiale, la possibilita
di un effettivo dibattito nella celebrazione dei processi. Il potere poli-
tico ha, infatti, ormai da tempo assunto 7 foto I'ammministrazione
della giustizia.

2 MENANDRO IL RETORE, il commentatore pitt qualificato dei trattati aristotelici sulla reto-
rica, & un punto di riferimento di rilievo per la seconda Sofistica; ha scritto un trattato sulla
dissertazione: De genere demonstrativo (Cfr. L. SPENGEL, Rbetores Graeci, 111, Lipsia 1856, pp.
16-394), di cui, come vedremo, anche il nostro Autore segue le regole.

3 Cfr. ARISTOTELE, Opere, vol. II: Topici, Confutazioni sofistiche; vol. X: Retorica, Poetica, Bari
1973. Egli propose la suddivisione dell'ars rhetorica in tre grandi ambiti: genere giudiziario,
genere deliberativo, genere epidittico. Tale classificazione si basa su tre tipi di ascoltatore a cui pud
rivolgersi il discorso persuasivo. Le prime due classi di ascoltatori hanno una prerogativa in
comune: il loro giudizio & tale da mutare una situazione; essi devono pronunciarsi su azioni
passate o su azioni future. Il giudice, a cui nei processi & rivolto il discorso gindiziario, di
accusa o di difesa, si pronuncia su un fatto del passato; il membro dell’assemblea politica,
destinatario del discorso deliberativo, opta per una determinata azione futura. La terza classe di
ascoltatori, quelli a cui si rivolge il discorso epidittico, & costituita dagli spettatori. Essi non
influiscono sulla situazione, i cui mutamenti si danno come gia avvenuti. Cid su cui lo spet-
tatore da un giudizio & unicamente il talento dell’oratore.

35



Molto di pitl, l'attivita politica, intesa come possibilita di esporre le
proprie idee e proposte in ordine al governo della citta ad un’assem-
blea con potere deliberativo, nel IV secolo & soltanto un ricordo di
tempi remoti. Ed & per questo che un altro gerere della retorica, quello
chiamato deliberativo, & privato alla radice del contatto con la realta:
non esistono pitl i suoi naturali destinatari, i cittadini con una qualche
forma di potere deliberativo a cui tale genere retorico era indirizzato.

Grande sviluppo ha, invece, il terzo genere retorico, quello epidittico
o dimostrativo, che a sua volta si suddivide in un gran numero di tipo-
logie discorsive, proprio perché permette un disimpegno dalla realta
politica e sociale in quanto i suoi destinatari sono spettatori senza
poteri decisionali in questi campi.

Non & che gli altri due generi vengano abbandonati o che, perfino,
non siano pil studiati nelle scuole retoriche, ma subiscono un pro-
cesso di “letterarizzazione”. Questo & l'autorevole parere di Bice
Mortara Garavelli, una studiosa di Retorica:

Il genere deliberativo, come del resto il giudizio, quando divenne esercizio sco-
lastico, destituito, col tempo, anche dal carattere propedeutico a una politica mili-
tare e ridotto a scopi di mera esibizione oratoria, si trovd a partecipare del carattere
fittizio di finzione — letteraria — proprio del genere epidittico. La «retorica inse-
gnata» inglobava in quest’ultimo tutti i possibili discorsi4.

Gregorio Nazianzeno, come risulta dalla produzione letteraria per-
venutaci, dimostra di avere una spiccata sensibilita linguistica, per
molti aspetti, tipica del clima culturale del suo tempo.

Restringendo il campo ai Discorss, si pud osservare come egli li abbia
composti secondo i canoni retorici della seconda Sofistica cercando, con essi,
di dare un saggio culturalmente credibile dei generi letterari piti rinomati
del suo tempo. Si riconosce, infatti, nei suoi Discorsi, il genere dell’apolo-
gia, del panegirico religioso, dell’encomio funebre, della dissertazione.

Gregorio conosce i Témou caratteristici dei suddetti generi con i
quali il buon oratore intende esporre in maniera efficace le sue idee
nell’znventio, ciog, nella scelta degli argomenti atti allo scopos che si &
prefissato. E molto curata e, direi, amplificata, nei suoi Discorsi, la
cosiddetta elocutio, ciod, la forma espressiva; l'ornatus con i suoi vari
tropi e figure trova in questi testi estesa applicazione, tanto che tal-
volta il periodare del Nazianzeno risulta per la nostra sensibilita fin
troppo ridondante o addirittura prolisso.

4 B, MORTARA GARAVELLI, Manuale di retorica, Milano 19926, p: 27.

36



Sa usare, a seconda delle circostanze e degli argomenti, differenti
-stili retorici: lo stile attico, stringato e preciso, per le dimostrazioni
teologiche in cui la riflessione procede per sillogismi ed entimemi; lo
stile asiano, ricco e artisticamente libero nell’usare ogni artificio reto-
rico, per descrivere, biasimare, lodare, esortare, etc...5.
Ma, distaccandosi dalla tendenza generale della retorica dei sofisti,
i quali, come dicevamo, erano inclini a trascurare o misconoscere
I'importanza dell’aggancio del linguaggio con la realta oggettiva (la
verita), Gregorio si serve della retorica per veicolare dei contenuti cri-

N

stiani. La sua non & soltanto esibizione della bellezza dell'ars bene
dicendi, ma il tentativo di trasmettere la fede cristiana, di convincere,
di istruire, di ammonire... i suoi ascoltatori o lettori, usando le forme
artisticamente pitt convincenti. Le sue omelie hanno sempre lo scopo
(spesso ¢ il principale, talvolta & secondario) di persuadere gli ascolta-
tori circa la fede da professare, o un comportamento da tenere, o una
posizione da prendere, etc... Insomma, lo specifico cristiano dell’ora-
toria di Gregorio dona al suo parlare un aggancio evidente con l'at-
tualitd non solo religiosa, ma anche politica e sociale, vissuta dagli
ascoltatori di questo retore cristianos.

> Rimandiamo, a proposito di quest’aspetto della retorica del Nazianzeno, ad un articolo di
U. CRISCUOLO, Imitatio e tecnica espressiva in Gregorio di Nazianzeno in «Gregorio Nazianzeno
teologo e scrittore», Bologna 1992, pp. 117-150. L' Autore, nella prima parte del suo lavoro,
rende conto delle pili significative opere sulla retorica del Nazianzeno fin’ora pubblicate, per
poi tracciare alcune sue personali considerazioni sul tema. A proposito dello s#i/e di Gregorio,
tra le altre cose, si afferma: «Il discorso richiede una definizione d’insieme dell’'uso lingui-
stico di Gregorio. Sarebbe fuorviante ricorrere alla contrapposizione fra asianesimo e attici-
smo, poiché Gregorio fu al contempo asiano e atticista; fu atticista nei limiti in cui poteva
esserlo un alunno delle scuole di retorica, un altro qualsiasi letterato che fosse passato per
Atene, e fu imitator Attici sermonis cosi come lo fu anche Basilio, ciog con la piena coscienza di
rappresentare e di vivere una realtd completamente nuova... In effetti, la lingua di Gregorio
si presenta come un kpapa kawdv, con una sua propria fisionomia nell’ambito di quella del
IV secolo: egli non ha, come Libanio, la passione per l'arcaismo e si tiene anche lontano dalla
lingua lussureggiante di Imerio, di cui pur imita a tratti lo stile: la parola non & ricercata per
se stessa, ma per le possibilita espressive che essa pud assumere. Cid presuppone una padro-
nanza assoluta della lingua, con cui il Nostro riesce a esprimere il suo pensiero». Idem, p.
130.

6 A proposito dello specifico cristiano dell’arte di Gregorio, dice ancora il Criscuolo: «La pro-
duzione gregoriana nasce con una particolare connotazione che la distingue nella piti ampia
retorica del tempo: & una letteratura cristiana, al servizio della chiesa e della verita; I'imitatio
non comporta alcuna identificazione, alcun punto di riferimento assoluto, ma prevale soprat-
tutto a livello di tecnica espressiva. Pur nella incessante inquietudine e nel pressante bisogno
di fuga dal mondo, nel suo amore per Atene, Gregorio non cessa mai di privilegiare la sua
totale professione cristiana». Idem, p. 122.

37



Si comprende cosi perché il Nazianzeno, talvolta, entri in pole-
mica con il modo comune di esercitare la professione retorica impa-
rata sui banchi di scuola; essa rischia — a suo giudizio — di diventare
un’arte senza anima, senza contenuti, pura formalita, effimera bel-
lezza esteriore, preoccupata soltanto di essere una fedele imitatio dei
classici: in qualche modo, una forma di evasione dalla realta che porta
l'ascoltatore spettatore in un reale virtuale, tipico della rappresenta-
zione teatrale.

Nondimeno, come gia si & detto, Gregorio si impegna a dare alla
fede cristiana una dignita letteraria in grado di competere con le
espressioni classiche della cultura ellenistica e, in tal modo, riscattarla
dall’accusa, cosi violentemente espressa dall’imperatore Giuliano, di
essere il prodotto di una sottocultura barbara. Proprio per questo usa
a piene mani i mezzi culturali appresi nella sua formazione ateniese e
difende questo suo intento anche da coloro che, nella Chiesa, avreb-
bero preferito mantenere in evidenza la discrepanza tra il linguaggio
cristiano, ispirato soltanto alla Bibbia, e quello, culturalmente piu
raffinato, della tradizione greca. '

Il Nazianzeno non ci ha lasciato opere di esegesi: non solo ci man-
cano commentari sistematici a qualche libro della Scrittura, che pro-
babilmente mai furono composti dal nostro Autore, ma pure, tra i
Discorsi pervenutici, soltanto uno — per di pili, in modo del tutto spe-
ciale — si pud considerare un commento ad una pericope evangelica.

Gli studiosi affermano che 1’Autore stesso ha fatto una cernita e,
spesso, anche una revisione delle sue omelie per la pubblicazione. Tra
i criteri per tale scelta c’& sicuramente anche un giudizio di carattere
formale riguardante la qualita retorica dei suoi lavori. Gregorio, gia
lo abbiamo ripetuto piu volte, vuole dare al Cristianesimo una veste
culturale di alto livello, sfruttando a tal riguardo tutte le possibilita, i
generi e gli stili che la cultura classica offriva ai retori. Non mi sem-
bra fuori luogo affermare che il commento alla Scrittura meno si
adattava, agli occhi di Gregorio, ad uno stile retorico sostenuto.
Agostino, a questo proposito, affermera che il commento biblico deve
mantenere uno stile pacato, in quanto meglio si addice alla stessa
semplicita del greco scritturistico. B il cosiddetto stile umile, secondo
la triplice classificazione aristotelica, disadorno anche se non incolto,
che ha come fine I'insegnamento. Forse, anche per questo motivo, la
scelta del Nazianzeno non & caduta su omelie di carattere esegetico, in
quanto meno si adattavano all’'uso di quelle forme espressive (lo stile

38



medio, ornato di figure per il discorso epidittico e lo szile elevato, con o
senza il supporto di figure, ma sempre con un’alta tensione emotiva, per
indurre gli animi all’azione) che caratterizzavano massimamente il genio
retorico greco e che, invece, facevano difetto nella letteratura cristiana’.

A titolo esemplificativo, scorreremo ora due Discorsi del Nazianzeno
individuando in essi alcune caratteristiche sul loro genere letterario e
faremo delle osservazioni riguardanti le forme retoriche di qualche
pericope. Ci soffermeremo soprattutto su alcuni riferimenti o cita-
zioni della Scrittura cercando di interpretare il loro senso all’interno
delle strutture stilistiche tipiche della lingua greca.

3. Retorica e Scrittura

Il Discorso che prendiamo in esame &, secondo la classificazione dei
Maurini, il secondo: esso, dal titolo stesso che molti manoscritti riportano,
si presenta come una Amoloyia. Gregorio avrebbe scritto8 questo lungo
discorso per giustificare la sua fuga, durata qualche mese, di fronte al
vescovo, al clero, ai monaci e ai fedeli di Nazianzo. A prima vista, dun-
que, tale discorso andrebbe classificato sotto il genere gindiziario: I'accu-
sato pronuncia la sua difesa di fronte ad uno o piu giudici, chiamati a
dare una sentenza su un avvenimento passato che lo vide coinvolto.

In effetti, Gregorio lo inizia con la tipica movenza dell’apologetica:

Sono stato sconfitto, e riconosco la mia sconfitta; mi sono sottomesso al Signore
e I’ho supplicato... Quanto al motivo, sia della rivolta che mi ha preso fino ad ora,
sia della pusillanimita per cuz prolungai la mia fuga e soggiornai (Sal. 54, 8-9) lontano
da voi un periodo di tempo forse non breve per coloro che sentivano la mia man-
canza, sia della mia attuale condiscendenza e del mio cambiamento di attitudine
per cui mi sono nuovamente abbandonato a voi, ciascuno tra coloro che ci detestano
o che ci amano lo immagini e lo formuli a suo modo, gli uni rigettando la mia
causa, gli altri accettando le mie ragioni...

7 11 Moreschini abbozza una classificazione dei Discorsi del Nazianzeno secondo il genere lette-
rario a cui apparterrebbero: Cfr. C. MORESCHINI, Struttura e funzioni delle Omelie di Gregorio
Nazianzeno, in «Gregorio Nazianzeno» cit., Bologna 1992, pp. 151-170.

8 Questo lungo Discorso non sembra, a parere di pitt di uno studioso, essere stato esposto da
Gregorio in una normale assemblea di fedeli, ma, scritta con cura in vista della pubblica-
zione, forse & stata pronunciata dall’Autore di fronte ad un pubblico selezionato di persone
culturalmente preparate. Cfr. J. BERNARDI, Grégoire de Nazianze, Discours 1-3, introd. texte

crit. et notes par J.B. (SC 247), pp. 32-33.

39



In ogni caso io porrd la verita nel mezzo, senza vergognarmi, e osserverd secondo
giustizia entrambe le parti, sia di quelli che ci accusano sia di quelli che con grande
zelo ci difendono, e lo fard in parte accusando me stesso, in parte difendendomi®.

Cosi pure alla fine troviamo lo stesso vocabolario giudiziario:

Eccovi la giustificazione (my dmoloytav) della mia fuga, una giu-
stificazione che forse ha oltrepassato la misuralo.

Anche all’interno stesso del discorso & possibile rintracciare degli
accenni dell’Autore che richiamano un atto di autodifesa. A questo
proposito, mi sembra puntuale I'osservazione del Bernardi riguar-
dante la struttura dell’opera:

Gregorio sviluppa, in effetti, quattro argomenti atti a discolparlo o a scusarlo,
ma questi quattro argomenti sono sviluppati in maniera alquanto disuguale. Un
accenno & sufficiente a dire che la sua designazione 1'aveva preso alla sprovvistall.
Egli accorderd un po’ pitt di tempo all’espressione della sua nostalgia per la vita
monastical2?, cosi come all'impressione suscitata in lui dallo spettacolo general-
mente donato dal clero!3. La gran parte del discorso gira intorno al quarto argo-
mento: con grande rinforzo di ouvykploeic e di testi della Scrittura, egli va a
mostrare tutto cid che l'esercizio del sacerdozio domanda in virtly, in sapere, in abi-
lita di ogni genere, in esperienza accumulata e in anni vissutil4. Niente, a dire il
vero, di tutto questo & estraneo alla causa, se causa c’¢, ma la sproporzione evidente
degli sviluppi mostra bene che 'argomento & trattato pili per sé stesso che per dissi-
pate la cattiva impressione lasciata da un colpevolel’.

Percid, nonostante la veste apologetica, si pud affermare che il discorso
di Gregorio & un vero e proprio trattato sul ministero presbiterale. Gli
accenni alla terminologia giudiziaria non devono trarre in inganno, tanto
da considerarlo una vera e propria apologia; essi servono all’Autore per
forzare I’adesione alle idee che va esponendo sul sacerdozio, in quanto pitt
facilmente suscitano negli anime degli ascoltatori una pit forte parteci-
pazione emotiva che spontaneamente si concede a chi si pone dalla parte
dell’accusato, disposto a porre tutto se stesso in gioco.

Il rivestimento giuridico €, dunque, nell’economia retorica del
discorso, una captatio benevolentiae che introduce le idee dell’Autore a

9 Disc. 11, 1, 1-19; SC 247, pp. 84-86.

10 Djse. 11, 102, 1-2; SC 247, p. 220.

11 Dige. 11, 6, 6; SC 247, p. 94.

12 Djsc, 11, 6, 9-7, 21; SC 247, pp. 94-99.

13 Dise. 11, 8, 1-22; SC 247, pp. 98-101.

14 Djsc. 11, 9, 1-101, 8; SC 247, pp. 100-221.
15 J. BERNARDI, 0p. cit., p. 34.

40



riguardo del sacerdozio, idee che assumono il tono di una autopresen-
tazione di Gregorio presbitero di fronte al vescovo, al clero locale e ai
monaci istruiti di Nazianzo.

Esaminiamo ora la struttura del discorso con 'intento di far emer-
gere l'intelligenza dei numerosi riferimenti scritturistici in esso pre-
senti.

Gia si ¢ detto come Gregorio lo apra presentandosi come un accu-
sato in procinto di esporre la sua difesa (capp. 1-2).

Immediatamente il Nazianzeno si premura di chiarire quale sia la
sua visione di fondo sulla ministerialita nella Chiesa: non & contro il
sacerdozio, anzi, a suo dire, € quanto mai indispensabile il ministero
del governo e della guida nella Chiesa; deleterio &, invece, che a gui-
dare la Chiesa non siano coloro che si sono distinti per virtl e
sapienza, ma coloro che desiderano il potere per ambizione. Questi
due capitoli (capp. 3-5) presentano, in sintesi, la tematica che verra
ampiamente sviluppata nel corpo dell’orazione.

Quindi, vengono messi avanti, in maniera alquanto succinta, come
il Moreschini faceva notare, i primi tre motivi giustificatori per
I’Autore (capp. 6-8).

A questo punto, Gregorio avanza il quarto tema della sua appa-
rente autodifesa: un’esposizione molto ampia sul ministero sacerdo-
tale, sui suoi compiti, i suoi doveri, a cui il giovane presbitero afferma
di essersi sentito impari (capp. 9-101).

La prima argomentazione riguarda la virth che deve possedere chi
svolge un compito di guida nella Chiesa (capp. 9-15).

Gregorio si appoggia su due luoghi comuni (témot) per sviluppare,
attraverso degli entimems, 6 il ragionamento.

Primo témog: il male si diffonde con molta pit facilita e rapidita
che la virtd, la quale invece richiede molto sforzo nell’imitazione. Ne
consegue che chi comanda deve prima di tutto guardarsi da ogni
inclinazione al male, pena il totale naufragio del suo ministero.

Secondo Témog: la virtlh non pud essere trasmessa che per imita-
zione. Il pastore, quindi, deve proporsi come ’esempio pil fulgido
possibile di ogni virth. E sottinteso che il ministero pastorale abbia
come finalita il condurre i fedeli alla pratica della virt.

16 Lentimema, come fu definito da Aristotele, & un sillogismo le cui premesse sono verosi-
mili (e non necessariamente vere). Ladeguamento all'uditorio, che vuole essere attratto e non
annoiato, suggeri di abbreviare il ragionamento sillogistico omettendo una delle due pre-
messe; di qui la definizione di entimema come sillogismo ellittico. Cfr. B. MORTARA GARAVELLI,

op. cit., p. 79.

41



Gregorio, quindi, passa a tracciare alcune caratteristiche dell’arte
pastorale nell’intento di metterne in evidenza l’elevatezza e la conse-
guente difficolta in essa insite.

Egli lo fa con quel metodo che in linguaggio tecnico si chiama
olykplolg, (comparazione): si tratta, in questo caso, di un confronto a
pit livelli tra l'arte pastorale e quella medica, per mettere in evidenza
la superiorita della prima sulla seconda, sia per quanto riguarda
l'oggetto di cui si occupano, sia nel loro esercizio, sia rispetto alla
finalita che le due arti si propongonol” (capp. 16-45).

All'interno di quest’ampio sviluppo ci sono due digressioni. La
prima si collega con la finalita dell’arte pastorale: «far abitare Cristo
nei cuori per mezzo dello Spirito e, insomma, fare un Dio, cioé far
partecipe della beatitudine celeste colui che al cielo ha dato la sua
adesione»18; essendo questo il fine di tutta ’economia salvifica,
I’Autore spende tre paragrafi nel parlare della missione salvifica di
Cristo (capp. 23-25).

Dal punto di vista della struttura stilistica di questa sezione, che
- comprende alcune citazioni della Scrittura e molti riferimenti tematici
ad essa, appare evidente lo stupendo effetto lirico che I’Autore imprime
alla sua parola attraverso la figura retorica dell’anafora!®. Riportiamo, in
dettaglio, alcune frasi mostrandone la struttura letteraria:

17 Tale comparazione & attinta dalla metafora antichissima della religione quale medicina, ben
testimoniata anche nell’ambiente semitico e, quindi, dalla Scrittura. L'uso di questa metafora,
da parte di Gregorio, attraverso un confronto di un certo respiro con l'arte medica, gli permette
di esporre alcune considerazioni sulla natura del ministero pastorale per mezzo di immagini (la
metafora continuata) e non di concetti astratti, cosa molto pill piacevole per gli ascoltatori.
18 D, 11, 22, 12-15; SC 247, pp. 118-120.

19 T’anafora o iterazione & la ripresa in forma di ripetizione di una o pill parole all’inizio di
enunciati, o di loro segmenti successivi. Cfr. B. MORTARA GARAVELLI, 0p. cit., pp. 201-202.
Riporto qui un altro esempio di strutturazione di una pericope, sempre di quest’opera, attra-
verso la figura retorica dell’anafora. In questo testo I’Autore menziona una serie di perso-
naggi biblici che furono per Israele delle guide vittoriose in momenti di grave crisi: Mosg,
Giosug, Davide, Samuele; o persone che, comunque, intercedettero o piansero per il loro
popolo: Geremia, Gioele, Noe, Giobbe, Daniele (cfr. Disc. II, 88, 4- 89,9; SC 247, 202-04).
Stilisticamente, come dicevamo, lintera pericope & strutturata secondo la figura retorica
dell’anafora, con la quale I’ Autore formula una serie di domande retoriche incalzanti, del tipo:
«Quale Mose vincera il maligno...? Quale Giosue...? Quale Davide...? Quale Samuele?».
Ancora una volta il riferimento alla Scrittura si trova all'interno di uno schema retorico, pet-
fettamente integrato nell’economia del discorso, per mezzo del quale I’ Autore veicola il suo
messaggio. Il senso del brano consiste nel dire, in maniera drammatica, che attualmente,
purtroppo, non ci sono nella Chiesa delle guide di tal livello e, al contempo, si vuole affer-
mare che soltanto di personaggi simili avrebbe bisogno la grave situazione ecclesiale.

42



TouTo20 fluy & Tadaywydg BovAeTar vépog,

Questo vuole per noi la Legge, nostro pedagogo (Gal. 3, 24),

TouTo ol XpLoToU kal Vouou Tpo@nTal,

questo vogliono i profeti, che si situano tra la Legge e Cristo,

TOUTO O TOU TVEUMATLKOU VOPOU TENELWTTG kal TO TéNog XpLoTog,
questo vuole Cristo, colui che compie la legge spirituale di cui ¢ il
termine (cfr. Eb. 12, 2),

Touto 1) kevwdeloa BedTng, :

questo vuole la divinta che si & annientata (cfr. Fil. 2, 7),

TouTo 1) mpoohn@deloa odpk,

questo vuole la carne assunta,

Touto 7 ko) ptEig, Oedg kal dvbpwmog, v € du@olv kal 8l &vog
dpeoTtépa

questo vuole la nuova mescolanza, Dio e uomo, unita dalla dualita e
dualita attraverso l'unita?!.

Si noti la perfetta costruzione retorica del periodo: la ripetizione
anaforica del pronome Touto lega stilisticamente, ma pure tematica-
mente, le preposizioni I'una all’altra e nello stesso tempo ne scandisce
il significato proprio a ciascuna di esse. La pericope, pur avendo 1'uni-
tarietd che le & data dalla figura dell’anafora, si divide in due parti,
tematicamente omogenee.

I primi tre stichi hanno 'unita tematica: Legge-Profeti-Cristo.
Si parte dalla citazione biblica di Galati, sapientemente scelta, della
Legge “pedagogo”. Quindi, nel secondo stico si menzionano i pro-
feti che si situano tra la Legge e Cristo; Gregorio costruisce una spe-
cie di chiasmo:

“coloro che stanno in mezzo (A) “tra Cristo” (B)
“e la Legge” (B1) “i profeti” (A1)

Cristo e la Legge, i due termini mediani, mantengono tra loro un
rapporto anche nella forma stilistica della frase, rapporto che trova la
sua espressione tematica nel terzo stico, anche questo strutturato con
la figura del chiasmo:

“della legge spirituale” (A) “il compimento” (B)
“il termine” (B1) “Cristo” (A1)

20 Gregorio si riferisce al fine dell’arte pastorale che, come abbiamo riportato poc’anzi, & «far

abitare Cristo nei cuori per mezzo dello Spirito...».

21 Dige. 11, 23, 1-5; SC 247, p. 120.

43



Anche gli altri tre stichi formano un’unita tematica ben svilup-
pata: & il mistero dell’incarnazione.

I1 primo stico porta in sé il chiaro riferimento all’inno cristologico
di Filippesi: retoricamente costituisce un ossimoro, cioé un’unione
paradossale di due termini antitetici, 1'annientamento e la divinita.

11 secondo stico ¢& sintatticamente uguale al primo; un participio
passato e il sostantivo a cui si riferisce: “I'assunta carne”, a cui, nel
primo stico, corrisponde: “l'annichilita divinita”. Tale uguaglianza
sintattica fa risaltare ancor di pil I'assoluta unicita del rapporto tra
“la divinita” e “la carne”, i due sostantivi; mentre mette in evidenza il
significato antitetico dei due participi.

Infine, la terza frase conclude i temi antitetici delle prime due,
ponendoli insieme: si annuncia “la nuova mescolanza”, che vede come
protagonisti “Dio e uomo”; bellissima I’efficacia espressiva dei due
sostantivi, cosi vicini e cosi antitetici. L'eccezionalita di tale mesco-
lanza & rafforzata dai due ossimori conclusivi: “unita dalla dualita” e
“attraverso 'unita la dualita”.

Come si vede, i riferimenti biblici sono inseriti all’interno di una
ben architettata costruzione retorica, anzi ne fanno parte in modo
sostanziale. Il loro contenuto costituisce 'apertura tematica di ambe-
due le sezioni della pericope, le quali possono essere considerate una
spiegazione teologica, molto sintetica, di tali citazioni bibliche da cui
prendono le mosse.

Riprendiamo la presentazione sommaria della struttura del Discorso,
menzionando la seconda digressione all’interno dell’ampio tema del
ministero presbiterale. Gregorio si sofferma a parlare dei “nostri
dogmi” facendo un piccolo riassunto dei misteri della fede; e, giun-
gendo al loro vertice: la Trinita, espone la sua teologia e mette in
guardia dalle principali eresie sull’argomento (capp. 36-37).

Gregorio, dopo tale esposizione delle virti morali, intellettuali e
spirituali necessarie per il ministero pastorale, arriva ad una prima
conclusione in cui si trova coinvolto personalmente (capp. 46-48).

Vista l'elevatezza di tale ministero e le difficolta a praticarlo in
modo conveniente, 1’Autore insiste sulla necessita che il pastore, o
meglio chi si accinge a diventarlo, abbia un’esperienza spirituale con-
solidata nel tempo; allo stesso tempo, biasima sarcasticamente la ten-
denza ad assumersi tale responsabilita pastorale in maniera affrettata,
supetficiale e, per ogni verso, insipiente. A questo proposito, I’Autore

44



riporta una regola praticata, anticamente, dagli ebrei: solo chi avesse
superato i venticinque anni d’eta poteva accedere alla lettura di alcuni
libri della Scrittura, che presentavano particolari difficolta d’interpre-
tazione. Tralasciamo, per ora, di commentare analiticamente il passo;
notiamo soltanto che la menzione di tradizioni antiche & un /zogo
retorico caratteristico della seconda Sofistica.

Gregorio riprende la polemica sui pastori indegni, perché non ade-
guatamente preparati: sostanzialmente ¢ una ripetizione dei temi gia
ampiamente esposti in precedenza, ripetizione che rende il discorso
un po’ prolisso. Qui & usato lo stile della diatriba cinica: un dibattito
fittizio, fatto di domande e risposte molto brevi con un ideale avver-
sario (capp. 49-51).

In sostanza, questa seconda parte del grande sviluppo tematico sul
sacerdozio & un’attualizzazione parenetica, gia da tempo in uso nella
letteratura cristiana, che riprende i temi gia trattati nell’esposizione
dottrinale e li cala nel tessuto concreto della comunita ecclesiale. In
questa sezione Gregorio ricorre ampiamente all’'uso della Scrittura
usandola in una costruzione tipica del genere persuasivo: I'esempio,
elemento portante del ragionamento induttivo. In questo caso, I'esen-
pio, essendo inserito nell’ambito dell’agire pratico, cioe il servizio
pastorale, diventa un vero e proprio nzodello.

11 modello a cui Gregorio si rifa & I’Apostolo Paolo: I'Autore ha buon
gioco nel trovare, all'interno delle numerose sezioni autobiografiche
delle lettere paoline, gli stessi atteggiamenti da lui menzionati nella
prima parte, come peculiari al ministero sacerdotale e, dall’Apostolo,
vissuti e testimoniati in prima persona (capp. 52-56).

11 ricorso a questo tipo di argomentazione &7 autorita e, in partico-
lar modo, all’esempio dell’Apostolo, & abbastanza frequente nei
Discorsi di Gregorio: la stessa esemplarita di Paolo quale pastore d’a-
nime22 & presente nel Discorso XXVI; anche nel XIV Paolo ¢ menzio-
nato come modello di carita pastorale?’; nel XVIII e nel XXIV &
citata, come esemplare, la conversione dell’Apostolo; nel XX e nel
XXXII Paolo & proposto quale paradigma dell'uvomo contemplativo?
e, nel XXXIV, del teologo?.

22 Cfr. Disc. XXVI, 4, 9-11; SC 284, pp. 232-234.

23 Cfr. Disc. XIV, 2; PG 35, col. 860 B.

24 Cfr. Disc, XVIII, 14; PG 35, coll. 1001 C-1004 A; cft. Disc. XXIV, 8,5; SC 284, p. 54.
25 Cfr. Dise. XX, 12, 8-11; SC 270, p. 82; cfr. Dise. XXXII, 15, 18-22; SC 318, p. 118.
26 Cfr. Dise. XXXIV, 15,1-15; SC 318, pp. 224-226.

45



In queste circostanze, il ricorso alla Scrittura & alquanto letterale;
frequentemente si riportano citazioni dei testi, o riassunti dei mede-
simi. Ed & normale che I’Autore abbia quest’attenzione alla lettera
della Scrittura in quanto 'argomento & &’autorita. Chi potra contrad-
dire lo stile pastorale dell’Apostolo da lui stesso descritto con queste
precise parole? sembra insinuare Gregorio.

Riportiamo, a conferma di cid, un tratto della presentazione di
Paolo come modello:

Dimentichiamo tutti questi uomini per prendere a testimone delle nostre
parole il solo Paolo, per osservare l'ampiezza e la natura della sua preoccupazione
per le anime e per vedere se la sua attivitd sia stata di breve durata o se piccola sia
stata la sua intelligenza. Ma, per comprendere e constatare cid con pil facilita,
ascoltiamo cid che lo stesso Paolo dice di Paolo.

Passo sotto silenzio?7 le pene, le veglie, i terrori, le prove della fame e della sete,
quelle della nudita, le insidie dal di fuori, le opposizioni all’interno.

Lascio da parte le persecuzioni, i conciliaboli, le prigioni, le catene, le accuse, i tri-
bunali, la morte tutti i giorni e a tutte le ore, la cesta, le lapidazioni, le flagellazioni, il
girare intorno, i pericoli corsi sulla terra e sul mare, l'abisso, i naufragi (cfr. II Cor.
11,23-26 € 33), pericoli di fiumi, pericoli di briganti, pericoli da parte dei connazionali, peri-
coli da parte di falsi fratelli (IL Cor. 11,26), il lavoro manuale (cfr. I Cor. 4,12), il Vangelo
gratuito (cfr. I Cor. 9,18). Egli era come spettacolo e per gli angeli e per gli uomini (cfr.
I Cor. 4,9), posto in mezzo tra Dio e gli uomini, combattendo per gli uni, e all’altro
conducendo e associando un popolo ben disposto (cfr. Tit. 2,4; Dt. 7, 6; 14,2).

Senza parlare di tutto questo, chi potra esporre come lo meritano il suo assillo
quotidiano, la preoccupazione che aveva per ciascuno, la sollecitudine per tutte le
Chiese (cfr. II Cor. 11,28), la sua compassione e il suo affetto fraterno per tutti?
Qualcuno inciampava e Paolo si sentiva debole, un altro era scandalizzato e Paolo
ne era infiammato (cfr. II Cor. 11,29)28,

Gregorio continua per altri due capitoli a inanellare una gran quan-
tita di citazioni e riferimenti alle lettere paoline per completare questo
quadro di Paolo, modello dei pastori. Si diceva della letterarieta di que-
sto approccio con la Scrittura, in quanto risulta piti convincente usare le
stesse espressioni provenienti dalla tradizione in un tipo di argomenta-
zione di carattere autoritativo. Gregorio stesso esplicita, all’inizio di
questa sezione, la sua intenzione di essere aderente alle stesse parole
dell’Apostolo: «ascoltiamo cid che lo stesso Paolo dice di Paolo».

27 Si noti la preterizione, figura retorica per cui si dichiara che si tralascera di parlare di un dato
argomento, che intanto viene nominato e brevemente indicato nei tratti essenziali. Gregorio
sfrutta questa ennesima figura per ben tre volte, strutturando con essa tutta la pericope.

28 Djse. 11, 52-53; SC 247, pp. 160-162.

46



L'Autore procede nella sua analisi della situazione pastorale della
Chiesa del suo tempo riservando ai suoi colleghi nel ministero, in
forma indiretta, una serie lunghissima di accuse, desunte dalla
Scrittura stessa. Egli riporta un elenco dettagliato di citazioni profeti-
che sull’argomento: si parte da Isaia, quindi segue Osea, Michea,
Gioele, Abacuc, Malachia, Zaccaria, Daniele, Ezechiele, Geremia; poi
si passa al Nuovo Testamento con alcune prescrizioni di Paolo ai suoi
collaboratori Timoteo e Tito, e, infine, si riportano le invettive di
Cristo stesso contro gli scribi e i farisei (capp. 56-70).

Sostanzialmente ci troviamo di fronte ad una compilazione?® di
testi riguardanti lo stesso tema, fatta per Autori biblici: invettive e,
in minor numero, esortazioni rivolte alle guide spirituali del popolo.
Anche in questo caso, questi costanti riferimenti alla Scrittura costi-
tuiscono un’argomentazione &autorita, quindi, l'uso della Bibbia
tende ad essere il pi letterale possibile. Si puo notare che la traspo-
sizione attualizzante, da Israele alla Chiesa, o, pill precisamente, dai
pastori d’Israele (sacerdoti e capi politici) alle guide della Chiesa, dei
testi dell’Antico Testamento, & data per scontata: la parola del pro-
feta colpisce tanto i capi d’Israele quanto quelli della comunita cri-
stiana.

Quindi, Gregorio torna a parlare di se stesso e delle sue titubanze
in ordine all’assunzione del ministero, causate dalle stesse parole pro-
fetiche appena riportate. Ribadisce, ancora una volta, la necessita di
purificarsi, di acquisire la sapienza, per poter dire agli altri una parola
di verita (capp. 71-77).

Altro motivo della ritrosia di Gregorio, anch’esso annunciato all’i-
nizio del suo lavoro: la situazione di divisione e di lotta della Chiesa
del suo tempo (capp. 78-90).

Quindi, I’Autore ritorna a parlare, in forma personale, della lotta
interiore per acquisire la purita (capp. 91-101). Ancora una volta
troviamo un aggancio alla Scrittura sotto forma di excursus tema-
tico sulla purita richiesta a coloro che si accostano a Dio (capp. 92-

94).

29 Questa modalita di usare la Bibbia & presente, anche se non con la stessa ampiezza, in
molti altri Discorsi del Nazianzeno. Lesegesi, in questi casi, prevalentemente letterale, spesso
poco approfondita e con un intento attualizzante di carattere parenetico, si adattava benis-
simo ad un uditorio biblicamente poco preparato, come dovevano essere le assemblee dei
fedeli nella seconda meta del IV secolo. Tali compilazioni incontreranno un favore crescente

nelle epoche successive e si cristallizzeranno nelle cosiddette Cazene bibliche.

47



Nell'ultima parte dell’opera, Gregorio riporta i motivi che lo hanno
spinto a ritornare: 'affetto per i fedeli di Nazianzo, il dovere di aiutare
l'anziano padre e la necessita di rispondere alla chiamata di Dio (capp.
102-117). Anche in quest’'ultima sezione troviamo la presenza della
Scrittura: Gregorio rilegge in forma allegorica la vicenda di Giona.

* ok ok

Prendiamo ora in esame il Discorso XX VI, intitolato Secondo discorso
su se stesso. Il nostro intento sara, come nel caso precedente, quello di
individuare il genere retorico a cui esso appartiene; all’interno della
struttura oratoria del discorso, collocheremo quei passi che conten-
gono dei riferimenti scritturistici.

Le circostanze del Discorso devono essere ricercate intorno all’affare
di Massimo, il prete venuto dall’Egitto a Costantinopoli nel 380, il
quale tento di soffiare a Gregorio la sede episcopale, senza riuscirci.

I critici, a questo proposito, ritengono che questo discorso segue
cronologicamente e tematicamente il Discorso XXV, cioe l'elogio di
Erone-Massimo. Sappiamo direttamente da Gregorio che egli accolse
con la pit grande simpatia questo prete, venuto dall’Egitto, che
vestiva come un filosofo cinico e che si presentava come un confessore
della fede di Nicea. Quest'uomo impressiond Gregorio in maniera
tanto favorevole da ricevere, quale omaggio, per la sua partenza (che
poi si riveld ingannevole), 1’elogio, cui sopra abbiamo accennato:
un’esposizione della filosofia cristiana di cui Massimo & presentato
come modello. Sappiamo, sempre da Gregorio, che cosa fece
Massimo, dopo essere stato accolto cosi favorevolmente nella comu-
nita costantinopolitana: approfittando di un’assenza momentanea di
Gregorio, con I'inganno, si fece eleggere Vescovo della citta da alcuni
prelati venuti appositamente dall’Egitto. Il colpo di mano nei con-
fronti di Gregorio non ebbe successo a causa dell’opposizione dei
fedeli e, poi, dell’imperatore stesso.

Il Nazianzeno, pero, vistosi ingannato in quel modo da Massimo e,
soprattutto, sapendo che dietro a Massimo e alla sua fallita impresa si
nascondeva niente meno che il Patriarca di Alessandria Pietro, non
puo fare a meno di rammaricarsi della sua precedente ingenuita e
buonafede e, molto di pil, della situazione di divisione della Chiesa
del suo tempo, causata dalla brama di potere dei pastori. Inoltre, deve
ancora difendersi dal clero di Costantinopoli che considera il suo
atteggiamento troppo remissivo e i suoi comportamenti troppo dimessi
e distaccati dalla vita sociale e politica della citta.

48



A fatti avvenuti, dopo un breve periodo di riposo, Gregorio torna
nella sua comunita costantinopolitana presentandosi con questo
discorso. Il tema generale dell’opera & una riflessione sulla vita filoso-
fica (il precedente discorso, invece, affrontava I'argomento da un
punto di vista pili teorico) che, poi, viene calata nella vicenda perso-
nale dell’Autore, con I'intento di far comprendere il senso dei suoi
passati comportamenti e delle sue presenti disposizioni.

Il genere letterario appropriato per composizioni sull’utilita o la
funzione della filosofia & normalmente quello della dissertazione o
dibattito che gli Antichi chiamano Aa\d o peNém (meditazione);, & un
genere ibrido, molto alla moda nel IV secolo, che mette insieme
dimostrazioni ed esortazioni. '

11 Discorso XX VI segue questo genere letterario, come vedremo tra
poco, di cui la caratteristica principale &, secondo le indicazioni date
da Menandro il Retore, di non avere un piano preciso, di sembrare,
ciog, un discorso totalmente spontaneo3?. Di fatto, Gregorio riesce a
dare proprio questa impressione. Un’altra caratteristica della Aa\d &
la brevitas!: pure questa norma & osservata da questo lavoro di
Gregorio di soli 19 capitoli.

Gregorio nel proemio del discorso saluta i suoi fedeli esternando la
sua gioia di rivederli e facendo loro parte della nostalgia che, lontano
da loro, ha provato nei loro confronti (capp. 1-2).

A questo proposito, I’Autore inserisce la citazione paolina: Io /o
giuro sul vanto, fratelli, che io ho a vostro riguardo in Gesnt Cristo nostro
Signore (I Cor. 15, 31); gia questo testo biblico ci introduce nel clima
molto personale e soggettivo che caratterizza questo discorso: nessun
personaggio biblico, piti di Paolo, offre un esempio, in questo senso, di
comunicazione della propria interiorita con forte accento soggettivo.

Il Nazianzeno ha presente I'indicazione di Menandro:

Tu dirai qualche parola in onore della tua propria patria, affermando che sei tor-
nato dopo una lunga assenza e che 'hai rivista con grande piacere, e citerai un verso
di Omero...32,

30 Scrive Menandro nel suo trattato De genere demonstrativo a proposito di questo genere lettera-
rio: «Si deve sapere che una /z/iz non impone, come il resto dei discorsi, di osservare alcun
piano, ma che essa ammette una messa in opera delle materie trattate piena di fantasia; tu
porrai cid che vorrai all'inizio o dopo, e il miglior piano della /z/iz consiste nel non proce-
dere attenendosi allo stesso soggetto e seguendo un ordine regolare, ma di non seguire mai
un piano». L. SPENGEL, gp. ciz., p. 391, 19-24.

>1 Pure questa & un’indicazione di Menandro: Cfr. L. SPENGEL, gp. cit., p. 393, 26.

32 Cfr. L. SPENGEL, op. cit, p. 391, 29-32.

49



ma non la segue in tutto; la differenza sta nel fatto che Gregorio non
loda la patria, anzi gia nel capitolo primo ha qualche accenno di
insofferenza verso la caotica capitale; a questa sostituisce la comunita
cristiana, quale oggetto del suo desiderio. La seconda differenza,
ancora pill vistosa, & la sostituzione di Omero con Paolo.

Gregorio, retore, sa adattare l'arte alla fede cristiana; nel fare que-
sto passaggio, si nota che I’Autore da un taglio personalistico al suo
discorso; costretto ad uscire dagli schemi classici, perché non rispon-
denti alla sua fede, egli si ritrova a parlare di se stesso e del suo
mondo interiore.

Nel capitolo 2, I’ Autore si dilunga a parlare del tema della nostal-
gia. Laffetto cresce quando la persona amata € lontana. In questo
contesto, Gregorio tocca temi bucolici tradizionali a cui associa dei
riferimenti biblici: Gn. 29,20 (Giacobbe e le figlie di Labano), Lc.
15,6 (parabola della pecora perduta) e Gv. 10,11-16 (tema del buon
pastore).

Anche in questo caso, Gregorio sostituisce alla citazione dei clas-
sici, taccomandata da Menandro3? per dare piacevolezza al discorso,
quella della Bibbia, e ai temi bucolici aggiunge la figura cristiana del
buon pastore. Laggancio tematico sta nel fatto che Gregorio riferisce
quest’immagine a se stesso, in quanto pastore della Chiesa, parlando
del suo legame con la sua comunita.

Al capitolo 3, sviluppando il tema del buon pastore, Gregorio, da
pastore, rivela le sue preoccupazioni per la comunita. Egli, servendosi
sempre di passi scritturistici, allude a situazioni e fatti concreti, avve-
nuti poco tempo prima tra i suoi fedeli (I'affare di Massimo); senza
maj fare nomi, menziona i «lupi crudeli» ( cfr. Mt. 7,15 e At. 20,29)
che tentano di sbranare il gregge «con le loro dottrine»: sono gli
ariani; parla, alludendo forse ai pastori venuti dall’Egitto, di ladri,
che scavalcano il recinto e derubano il gregge (cfr. Gv. 10, 1.10), che
divorano le anime (Bz. 22,25 della versione dei LXX: ig MovTeg...
Puxdg kateobiovtec); che in vario modo fanno del male al gregge (cfr.
Ez. 34,2-10; inizio del discorso contro i pastori).

Non poteva mancare, in questa sezione, l'allusione allo stesso
Massimo il “cinico”:

33 1l retore greco, a proposito delle citazioni, cosi consiglia: «Un modello. Plutarco. Le vite
parallele sono piene di storie utili, d’apoftegmi, di proverbi e di luoghi comuni... E utile,
infatti, inserire tutto cid all’interno della dissertazione, al fine di ricercare il consenso con
tutti i mezzi». L. SPENGEL, 0p. cit., p. 392, 29-32. ;

50



Io temo, infine, chi, ieri o tempo fa, avendo trovato aperto il cancello ed essendo
entrato in seguito come se fosse uno di casa, faccia un cattivo colpo come se fosse un
estraneo (cfr. Gv. 10,1-2). Molte, infatti, e varie sono le astuzie di colui che aspira a
questo genere di cose e nessun architetto mette altrettanta abilitd a costruire un
edificio quanto ne pone I'avversario nel mettere a punto qualche malizia.

Io temo anche i “cani” che con la violenza sono diventati pastori e che, questo si
che & un paradosso, non avevano presentato alcun titolo di arte pastorale se non 1'a-
ver tagliato la loro capigliatura alla quale avevano disonestamente dedicato tutte le
loro cure: essi non restarono i “cani” che erano, e nemmeno sono divenuti pastori,
salvo che per sbranare, disperdere e rendere vana la pena altrui34.

L'omissione dei nomi delle persone a cui Gregorio fa riferimento,
risponde anch’essa ad una regola dettata da Menandro:

Tu farai spesso delle invettive descrivendo, se vuoi, un personaggio senza citare
il suo nome e denigrando la sua condotta; come ti era permesso nell’encomio di sce-
gliere degli elogi per tutte le virtl, allo stesso modo ti & permesso di denigrare e
vituperare tutto cid che non va3>.

Gregorio, nel capitolo 4, continuando la tematica pastorale, si
difende dall’accusa d’essere un cattivo pastore. Non si & comportato
alla maniera dei pastori descritti in Ez. 34,2-23; nemmeno & tra
coloro che dicono: Lodato sia il Signore, infatti noi ci siamo arricchiti (Zc.
11,5); né & tra coloro che le parole profetiche scartano quali “cattivi
pastori” (cfr. Ez. 34,2; Zc. 10,3a). Fa, invece, sue le parole di S. Paolo:
Chi é debole, che anch’io non lo sia? Chi ¢ scandalizzato, che un fuoco non mi
bruci? (II Cor. 11,29). E ancora: Infatti, io non ricerco i vostri beni, ma voi
(IT Cor. 12,14). Infine, si paragona al “patriarca pastore” Giacobbe, di
cui la Bibbia testimonia ’abilitd pastorale (cfr. Gn. 30,32-43), rife-
rendo a se stesso il seguente passo: o mi sono lasciato bruciare dal calore
del giorno e intivizzire dal gelo notturno (Gn. 31,40)36.

Ho riportato questa lunga serie di riferimenti e citazioni bibliche per
mostrare che, nella maggior parte dei casi, sono gli stessi usati dall’ Autore
nel Discorso II: uguali i riferimenti ad Ezechiele per quanto riguarda le
accuse al pastori; e, cosa pill caratteristica, identiche le citazioni paoline
con le quali il nostro Autore delinea la sua sollecitudine per i fedeli.

34 Disc. XXVI, 3, 9-19; SC 284, p. 230.

35 L. SPENGEL, 0p. cit., p. 391, 6-10.

36 Gregorio, inserendo in un discorso imperniato sulla figura del pastore, intesa come sim-
bolo di colui che guida la comunita cristiana, questo testo di Genesi che riporta un accenno
all’attivita di pastore vero e proprio di Giacobbe, da per scontata I'interpretazione allegorica
del lavoro fatto dal patriarca.

51



Ad iniziare dall’ultima parte del capitolo 4 fino al capitolo 7,
I’Autore chiede conto alla sua comunita di che cosa essa ha fatto
durante la sua assenza. Accennando ad alcuni elementi della parabola
dei talenti (cfr. Mt. 25,18-25; Lc. 19,20), con un procedimento acco-
modatizio, egli stesso si paragona a quel padrone che, prima di andar-
sene per un certo tempo, ha dato ai suoi servi dei talenti, che nella
fattispecie sono la dottrina teologica e la pratica delle varie virta cri-
stiane; ora & tornato e chiede conto alla comunita dell’ortodossia (i
talenti) a lei affidata. Quindi, I’Autore interpella i fedeli sulle virta
praticate, richiamando ad essi le modalita evangeliche nel compierle
(cfr. Mt. 6,3b: non sappia la tua sinistra cio che fa la tua destra) e i frutti,
in termini di testimonianza, che ne derivano (cfr. Mt. 5,16: cos?
risplenda la vostra luce davanti agli nomini); i frutti sono, in definitiva,
il criterio per discernere i falsi pastori e quelli veri (cfr. Mt. 7,20: da;
loro frutti li potrete riconoscere {1 falsi profetil).

Agganciandosi alla metafora dei frutti, il Nazianzeno fa riferi-
mento ad un’altra parabola evangelica: applicando a sé la metafora del
“seminatore”, chiede il frutto ad un terreno che lui stesso ha semi-
nato: 100,60 o 30 volte tanto la semina, secondo Mt. 13,8; anzi,
dall’Autore & preferita I'espressione di Mc. 4,20 che riporta una
numerazione ascendente: 30, 60 o 100 volte tanto, in quanto essa, a
suo parere, esprime I'idea del progresso spirituale3’.

Come si pud notare, due sono le tematiche su cui Gregorio insiste
particolarmente: quella pastorale e quella bucolica, concernente la
semina e i frutti di essa. Esse, nell’oratoria, sono dei /uoghi tipici
caratterizzanti gli szili retorici: le divagazioni sulla vita pastorale si
addicono allo stile umile, quelle sul lavoro dei campi sono consigliate
per lo stile medio.

La novita tipica del nostro Autore consiste nell’assumere questi
temi dalla Scrittura stessa, recependone anche la caratterizzazione sim-
bolica che in essa possiedono: il pastore e I'attivita sua propria man-
tengono la funzione di immagine di colui che presiede nella Chiesa e
del suo ministero di guida spirituale; similmente, 'agricoltore e il suo
lavoro nei campi, sono un’immagine di colui che dispensa la parola ai
fedeli e che da essi attende i risultati, in termini d’impegno virtuoso.

37 Gregorio accenna al tema del progresso spirituale: Isacco & esempio di colui che progredi-
sce (cfr. Gn. 26,12-13), il Salmo stesso accompagnera nel cammino spirituale, colui che «ha
deciso di compiere queste ascensioni nel suo cuore» (cfr. Sal. 83,8.6). Notare come 'interpre-
tazione di questo Salmo sia su una linea allegorico-spirituale.

52



Tutto questo mostra come Gregorio segua le regole dell’arte reto-
rica, anche per quanto riguarda i temi che essa impone; ma, attin-
gendo questi stessi temi dalla Scrittura, da essa prende anche il nuovo
significato che essi possiedono, significato tipico della fede cristiana.

Nell'ultima parte del capitolo 7, Gregorio introduce una nuova
sezione che ha come tema centrale la vita filosofica, con il pretesto di
rendere conto alla comunita del periodo da lui passato in solitudine.

Il discorso del Nazianzeno parte da alcuni personaggi biblici che
praticarono, accanto al loro ministero attivo, questo tipo di vita riti-
rata:

Noi vi presentiamo il bilancio di che cosa abbiamo fatto nella solitudine.

In effetti, Elia stesso era felice di praticare “la filosofia” sul Carmelo (cfr. I Re 18,19)
e Giovanni neldeserto (cfr. Lc. 1,80); lo stesso Gesit divideva la sua vita in due parti: la
sua attivitd in mezzo alle folle, le sue preghiere nella tranquillita e in luoghi solitari (cft.
Lc. 5, 16).

Che cosa sancisce cid? A mio avviso la regola seguente: un po’ di tranquillita & necessaria
per rivolgersi a Dio con calma e per distaccare un po’ il proprio spirito da tutto cid che & al di
fuori dal giusto cammino.

In effetti, Lui, non aveva bisogno di ritiro, per di pitt non possedeva nemmeno i mezzi
per ritirarsi in un angolo, essendo, Lui, Dio e riempiendo tutte le cose, ma lo faceva perché
noi apprendessimo che ¢’2 un tempo per l'attivita e un altro per un’occupazione piti elevata

(cfr. Qo. 3,1-8)38,

Il passo mette bene in evidenza un modo di ragionare che si appog-
gia sulla Scrittura quale fonte di modelli normativi della vita cristiana.

L'Autore mette in campo tre personaggi biblici, legati tra di loro
dallo stesso stile di vita: Elia, Giovanni Battista e Gesti; & una piccola
compilazione a tema: procedimento che gia abbiamo avuto modo di
sottolineare come tipico nei Discorsi del Nazianzeno.

Dagli esempi biblici, Gregorio ricava, con ragionamento induttivo,
una regola generale valida per tutti; essa & al centro della pericope in
quanto ne ¢ pure il culmine tematico.

Quindi, segue un’ulteriore prova come corollario: il comporta-
mento di Gesli non puo avere altra giustificazione che quella di porsi
come 7modello esemplare per i Cristiani. Quest’ultima parte conferma
la validita del ragionamento fatto nella prima e, cosi, rinforza I’auto-
rita della regola centrale formulata da Gregorio, la quale viene breve-
mente riespressa al termine del brano.

38 Disc. XXVI, 7, 7-16; SC 284, pp. 240-242.

53



E frequente, nei discorsi del Nazianzeno, incontrare Cristo, citato
in qualche aspetto della sua azione storica in quanto uomo, come
modello di comportamento per i Cristiani. Anzi lui & il modello per
antonomasia; tutti gli altri personaggi biblici diventano esempio per
i fedeli in quanto assomigliano a Cristo.

Cristo & modello dei martiri3 e di tutti coloro che, a causa sua, sono
perseguitati e oltraggiati, lui che in tante circostanze ha risposto al
male con il bene®, comportandosi da vero “filosofo”4!; Lui, che essendo
Dio si fece uomo e si sottopose alla croce disprezzando I'ignominia, &
I'esempio massimo di dimenticanza di sé e di “dedizione pastorale” in
favore degli uomini4; Lui & esempio di ogni virtl: 1'amore fraterno, la
longanimita, la mortificazione corporale, la verginita, l'umilta, la
povertd...4; Lui & il modello a cui si conformod Paolo#, gli altri
Apostoli#s, Atanasio...4: per questa loro imitazione, essi stessi diventa-
rono, a loro volta, un esempio per noi. Gregorio stesso afferma esplici-
tamente che il suo comportamento di pastore intende essere una fedele
imitazione di quello di Cristo#’. Persino il dialogo polemico tra Gesu e
i suoi avversari & assunto dal nostro Autore-come modello di diatriba4s.

Come dicevamo, Gregorio dal capitolo 8 al 13 espone le sue idee
su chi & il vero “filosofo”.

Lesposizione del Nazianzeno puo essere divisa in tre parti, secondo
le tre metafore con le quali egli abbozza I'immagine del filosofo e ne
traccia le caratteristiche fondamentali.

La prima metafora & quella degli scogli, che resistono inamovibili
alla furia del mare in tempesta. Gregorio dice di aver fatto questo
accostamento tra il filosofo e gli scogli, mentre passeggiava sulla riva
del mare in un giorno di burrasca.

Si pud senz’altro dire che il fatto di desumere dall’ambiente naturale
delle “lezioni di vita”, interpretando simbolicamente i suoi elementi, &
procedimento normale presso gli oratori antichi. Lelocutio richiede

39 Cfr. Disc. XV, 1; PG 35, coll. 912A- 913A.

40 Cfr. Dis. IV, 78, 1-22; SC 309, pp. 198-200.

41 Cfr. Disc. XXVI, 12,11-24; SC 284, pp. 254-256.

42 Cfr. Disc. X1, 4; PG 35, col. 848 B; cfr. Disc. XXXIII, 15, 19-28; SC 318, p. 190.

43 Cfr. Disc. XIV, 2-4; PG 35, coll. 860 C. 862 B- 863A; cfr. Disc. XVII, 12; PG 35, col. 980B.
44 Cfr. Dise. 11, 55, 15-19; SC 247, p. 164.

45 Cfr. Dise. XXXII, 18, 23-30; SC 318, p. 124.

46 Cfr. Disc. XX1, 31, 1-2; SC 270, p. 174.

47 Cfr. Dise. XXXII1, 14,1-22; SC 318, pp. 186-188.

48 Cfr. Disc. XXXVII, 5, 12-27; SC 318, p. 282.

54



all’oratore non solo che il suo parlare sia appropriato (aprum) al fine
che si propone, non solo che sia corretto linguisticamente (puritas),
non solo che sia chiaro e comprensibile (perspicuitas), ma anche che
possieda una bellezza espressiva (ornatus) atta a captare l'attenzione e
quindi il consenso degli ascoltatori e ad evitare la noia. Ecco perché
gli antichi consigliavano l'uso, ad esempio, di metafore prese dalla
natura che offrono la possibilita di rendere piti piacevole I'argomenta-
zione concedendo alla mente di chi ascolta di riposarsi su delle imma-
gini familiari, le quali, inoltre, si imprimono nella memoria con
molta pit efficacia del ragionamento astratto.

Quindi, Gregorio non si discosta dalla prassi tradizionale della
retorica nell’inserire la metafora del mare e degli scogli all’interno
della sua dissertazione sulla vita filosofica.

La novita propria dell’ Autore si deve cercare, invece, nel contenuto
della metafora stessa.

Il mare agitato & la nostra vita, sconvolta dal vento delle prove e delle
contrarieta: quest’idea, sottolinea Gregorio, si trova nella Scrittura; molti
suoi testi fanno riferimento al mare agitato come metafora dell’esistenza
umana, travagliata e in costante pericolo. LAutore stesso ne cita alcuni:
salvami, Signore, perché delle acque mi hanno invaso fino all'anima (Sal. 68,2;
LXX); tirami su dal profondo delle acque (Sal. 68,15; LXX); la tempesta mi ha
inghiottito e o sto colands nella profondisa dell’oceano (Sal. 68,3b; LXX).

Gregorio dice poi che la roccia, capace di resistere alle onde del
mare, gli ricorda coloro che praticano la “filosofia”, e quindi aggiunge:

Essi meritano di essere paragonati a quella roccia sulla quale noi abbiamo posto
i nostri passi e che noi veneriamo (cfr. I Cor. 10,4: bevevano ad una roccia spirituale. ..
e quella roccia era Cristo)®.

Anche in questo caso I’Autore va alla ricerca di appoggi scritturi-
stici che possano dare pill autorevolezza alla metafora che ha proposto.

La seconda metafora del “filosofo” che Gregorio propone ¢ presa
direttamente dalla letteratura pagana e, pit precisamente, dalla mito-
logia. L Autore si rende conto dell’arditezza di una tale scelta e delle
possibili obiezioni da parte dei suoi fedeli, tanto che preferisce esporre
le sue ragioni ancor prima di dire che cosa sia quest’immagine:

Una volta che mi fui fermato a tali considerazioni, io passai ad una seconda
immagine molto adatta alle circostanze attuali. Forse voi penserete che io mi faccia
saggio e che racconti miti, se vi faccio partecipi di queste cose.

49 Dise. XXVI, 9, 17-18; SC 284, p. 246.

55



La ragione di farvene parte & che anche la Scrittura — io lo so — ricorre spesso a
dei procedimenti analoghi per rendere piu chiara la spiegazione.

C’¢ una pianta leggendaria0 che si mette a crescere quando viene tagliata e che
compete con la lama di fetro; e, se & necessario ricorrere ad un paradosso per parlare
di una cosa paradossale, essa vive attraverso la morte, essa cresce quando la si taglia
e si sviluppa quando la si accorcia.

Ecco, dunque, la leggenda e la libera fantasia della finzione; ma, a mio avviso, il
filosofo assomiglia nettamente a cid31.

E interessante il fatto che Gregorio, per giustificare 1'uso di questa
immagine di chiara provenienza mitologica, attribuisca alla Scrittura lo
stesso mezzo retorico, cioé 'uso della metafora, anche se essa & presa dal
mondo della fantasia o della finzione, «allo scopo di rendere pil chiara
la spiegazione»s2. L'aggancio alla Bibbia in questo caso non si basa sul
contenuto ma sul metodo, cioé la possibilita di inserire nel discorso
figure fantastiche che, anche se non vere, aiutano la comprensione.

Con la terza metafora, Gregorio paragona il filosofo all’asino selvag-
gio, chiamato dalla Bibbia anche #nicorno3, per la sua liberta e indi-

. pendenza da ogni legame degli uomini, citando quanto si dice nel
libro di Giobbe secondo la traduzione dei LXX:

Niente & pit imprendibile, piti inespugnabile che la filosofia. Tutto si pieghera
prima che un filosofo. Ne/ deserto — dice Giobbe — & un asino selvaggio, senza freno, libero,
che se la vide degli sharramenti cittadini ¢ non ascolta le intimazioni di colui che riscuote le tasse.
E Punicorno, animale indipendente. Vorra lavorare al tuo servizio? Lattaccherai ad una man-
glaroia? Si lascerd egli porre soto il giogo? (Gb. 39,5.7.9-10; LXX). Allorché fosse stato
escluso da tutto cio che & terrestre, egli & stato provvisto di ali simili a quelle dell’angelo
ed egli ritornera alla casa di colui che & il suo maestro: egli volera verso Dio (cfr. Sal.
77,69; LXX: costrui il suo tempio come quello degli unicorni e nella terra lo fonds per sempre)>4.

Con quest’ultima metafora, presa dalla Scrittura, Gregorio esemplifica
quello a cui aveva accennato precedentemente: anche il testo sacro pre-
senta immagini fantastiche che possono intendersi in senso metaforico.

50 Troviamo la descrizione di tale pianta in ORAZIO, Ode IV, 4, v. 57-60.

51 Disc. XXVI, 10, 1-12; SC 284, p. 248.

52 Come abbiamo accennato poc'anzi, la chiarezza (perspicuitas) & una delle qualita del
discorso che il retore deve tener presente.

53 Cfr. J. MOssAY, Gregoire de Nazianze, Discours 24-26 (SC 284), Paris 1981, pp. 256-257:
«L'unicorno o liocorno, animale favoloso, & rappresentato dagli Antichi con il corpo di un '
cavallo, la testa di un cavallo o di un cervo e un corno unico; nelle leggende, nell’iconografia,
e persino nell’araldica medioevale, egli & emblema di purita e di verginitd. Qui Gregorio
immagina un liocorno alato. La LXX e la Viulgata associano all'unicorno 'asino selvatico o 1'o-
nagro, il bufalo e molti volatili (cfr. Gb. 39,5-30) o la casa situata nel cielo (Sal. 7, 69)...».
54 Dise. XXVI, 13,1-8; SC 284, p. 256.

56



Nella seconda parte del Discorso (capp. 14-19), Gregorio applica le
tematiche sulla vita filosofica alla sua situazione personaless: questo
giustifica il titolo Elg éavtév dato al discorsoss.

Gregorio si deve difendere da accuse, mossegli dall’interno stesso
della comunita ortodossa di Costantinopoli, o da persone ad essa
vicine; accuse che, dopo 'affare di Massimo, a causa del comporta-
mento ingenuo, imprudente e impacciato da lui dimostrato in
quella circostanza, erano diventate particolarmente vivaci e credi-

bili.

%5 1l passaggio dalla trattazione generale all'applicazione del tema al suo caso personale &
chiaramente espresso da Gregorio stesso: «Fino a qui il mio discorso vi ha fatto il ritratto del
filosofo: & la prima parte. Andiamo! Alla luce di costui esaminiamo la nostra condotta.
Sembra, infatti, che anch’io possieda lo Spirito di Dio (I Cor. 7, 40b), anche se I'uno o 'altro
dei dettagli di questo ritratto mi mette a disagio e mi trova in difetto». Disc. XXVI, 13, 15-
18; SC 284, pp. 256-258.

56 Mi sembra utile sottolineare I'importanza di questo stile soggettivo quasi autobiogra-
fico, questo attardarsi a parlare di se stesso e dei propri sentimenti; stile che caratterizza,
in forma personalissima e originale, molti Discors; del Nazianzeno. Gia abbiamo avuto
modo di verificare questa tendenza di Gregorio sia nella prima orazione presa in esame sia
nella seconda. A questo proposito, come fa notare il Moreschini, in un bell’articolo sullo
stile letterario dei discorsi del Nazianzeno, alcune orazioni rivelano gia dal titolo 'inten-
zione di parlare di sé da parte dell’Autore. Oltre al Discorso XX VI, sopra esaminato, pre-
sentano nel titolo 'espressione LG €auTév il breve Discorso X, nel quale Gregorio, dopo
aver accennato al suo desiderio di vivere in maniera monastica, rimprovera al padre e a
Basilio la violenza inflittagli nel costringerlo all’episcopato; quindi, incontriamo il
Discorso XXXIII: Tlpog dperavobg kai €lg éavtév, nel quale Gregorio parla del comporta-
mento degli ariani nei suoi confronti e verso i suoi fedeli, quindi, espone il comporta-
mento della sua piccola comunita e, soprattutto, il suo: tratteggia con grande ironia il suo
aspetto fisico, la sua origine, la sua condizione di straniero, ma anche la sua funzione di
pastore all’interno della sua piccola Chiesa; infine, il Discorso XXXVI: Elg éavrtov kai
mpog Toug Aéyovtag émbupely abtor TG kaBédpag KwvoTavtivomdlewg, in cui I’Autore
descrive la sua intronizzazione sulla cattedra di Costantinopoli, allude al successo
riscosso tra i fedeli dai suoi Jogoi, e non certo per merito delle qualita esteriori della sua
persona, che non esistono; i suoi discorsi, con i quali ha riscosso il consenso, hanno
mosso contro di lui anche I'invidia; quindi, I’Autore introduce il secondo argomento del
discorso, quello di non aver mai aspirato alla cattedra di Costantinopoli: il problema &
posto sul piano del rapporto personale tra il vescovo € i suoi fedeli, e introduce un ser-
rato dialogo di ampie dimensioni tra Gregorio e i suoi critici, nel quale lo scrittore ha
modo di difendersi e di parlare di sé e dei suoi intenti. Dopo questa carrellata sui testi,
il Moreschini conclude affermando che la categoria del discorso Eig éauvTév costituisce
uno degli aspetti precipui e pil significativi dell’oratoria del Nazianzeno, nel senso che
— a differenza degli altri Cappadoci — manifesta tutta la problematica del proprio io,
tutte le incertezze e la sensibilita della sua personalita. Cfr. C. MORESCHINI, 0p. ¢it., pp.

151-170.

¥



Ecco, come I’Autore presenta queste accuse:

Passiamo in rassegna tutto cid che un uomo potrebbe fare di male ad un altro uomo.
Dargli dell'ignorante?...

Incrimineranno essi 'indigenza delle mie fortune?...

Mi qualificheranno come un esiliato ?...

Rimprovererai tu a noi la nostra vecchiaia e la nostra mal ferma salute?... >7.

L’ Autore ha buon gioco nello smontare con fine ironia e sarcasmo
queste accuse, mostrandone I'evidente infondatezza o'la totale inade-
guatezza all’ideale del filosofo da lui perseguito.

Gregorio da qui un’ulteriore dimostrazione della sua arte oratoria:
V'ironia &, infatti, secondo gli antichi un #ropo della retorica, ed egli sa
usarla con consumata maestria.

Essa gli d2 modo, altresi, di esprimere la sua originale sensibilita
evitando il pericolo di ridurre i suoi discorsi ad un mero esercizio
accademico’s.

Lasciate cadere le accuse, I’Autore passa in rassegna le possibili
pene che i suoi avversari potrebbero infliggergli:

Che ancora? Essi mi detronizzeranno?...

Mi priveranno della presidenza?...>.

Mi priveranno dell’accesso agli altari?...

Mi cacceranno dalla citta?...

Si approprieranno dei miei beni?...50.

Chiuderanno davanti a me le case? Restringeranno le mie comodita? Mi separe-
ranno dai miei amici?®l. :

57 Disc. XXVI, 14, 2-3. 9. 13. 19; SC 284, pp. 258-260.

58 A sostegno di cio, riportiamo un brano tratto dal Discorso XXXIII, anch’esso dal titolo:. .. Eig
€autév, nel quale Gregorio risponde alle stesse accuse usando, con arte, I'espressione ironica:
«Certamente tu accuserai anche la trasandatezza della mia veste e la posizione del mio volto, che
certo non & di nobile aspetto; io, del resto, ho visto persone pitt basse che lo innalzano. E non ti
occuperai tu della mia muta testa, e non mi muoverai gli insulti che mossero ad Eliseo quei
ragazzi (cfr. IT Re 2, 23-24)? Non voglio parlare di quello che avvenne dopo. E non accuserai la
mia mancanza di cultura, e il fatto che il mio parlare ti sembra aspro e contadinesco? E dove
metti il fatto che non sono ciarliero, che non sono un buffone, che non piaccio ai presenti, che
non passo la maggior parte del mio tempo in piazza, e che non chiacchiero e non vado in giro a
ciarlare con chi capita e su quello che capita, si da rendere odiose anche le parole, e il fatto che
non frequento la nuova Gerusalemme, lo Zeusippo, e non vado da una casa all’atra, facendo I'a-
dulatore e il ghiottone, ma me ne sto per lo pill a casa mia, silenzioso e accigliato e frequente-
mente mi intrattengo con me stesso, giudice schietto di quello che faccio, e che forse merito di
essere incatenato perché proprio non si sa che cosa fare di me ? Perché ci assolvi di tutto questo e
non ci rimproveri? Sei veramente caro e amabile!». Dise. XXXIII, 8,1-17; SC 318, pp 172-174.
59 Disc. XXVI, 15, 1.11; SC 284, p. 262

60 Disc. XXVI, 16, 1. 12. 17; SC 284, p. 264.

61 Disc. XXVI, 17,1-2; SC 284, p. 266.

58



Tali domande, tutte con la stessa forma grammaticale e sintattica,
strutturano quest’ultima parte del discorso scandendo tematicamente
i diversi ambiti in cui I’Autore rende conto del suo atteggiamento
filosofico passato, vera garanzia per affrontare con “filosofia” anche le
avversita che qui vengono minacciate.

Il clima di fondo & fortemente ironico: gli avversari di Gregorio
appaiono ridicoli con le loro minacce di togliere ad un uomo, il quale
anela a staccarsi da tutto cio che & terreno e passeggero, proprio quei
beni materiali che lui stesso desidera abbandonare.

Questa riflessione sull’arte retorica di Gregorio ci ha fornito alcune
indicazioni importanti riguardanti I'uso della Scrittura nei suoi Discors::

— Innanzitutto, l'inserimento di concisi riferimenti o brevi citazioni
bibliche in brani la cui struttura retorica & ricchissima di figure.
L’ Autore segue i canoni della retorica, ma sostituisce al raccomandato
riferimento ai Classici I'uso dei testi scritturistici. Il testo del Nazianzeno,
per essere compreso, necessita di un’attenta analisi: la citazione, anch’essa
figura del discorso secondo i Retori, contiene il tema di tutto lo svi-
luppo e offre all’oratore, sovente, degli spunti originali anche dal punto
di vista formale e linguistico. Gregorio non teme di riesprimere con
parole sue e con gusto artistico raffinato cio che ¢ detto in altro modo
dalla Scrittura. La libertd nel citare la Bibbia, I'abilita di inserirla in
contesti formali originali, la capacita di assumerne il linguaggio o di
riesprimerne il contenuto in forme linguistiche mutuate dalla cultura
classica testimoniano, a mio giudizio, l'importanza che Gregorio da alla
sua stessa parola: essa & in grado di contenere, di rielaborare e di riespri-
mere la stessa Parola di Dio. Si intuisce, in questa prospettiva, l'ardita
coscienza che il nostro Autore ha del suo ministero della parola, tanto
da esclamare: «Ascoltate la voce di Dio, io la fard risuonare con grande
forza»62. E la tesi secondo la quale le parole del Teologo, armonizzate
con lo Spirito, diventano esse stesse Parola di Dio.

— Tra i processi argomentativi (témot) impiegati dal Nazianzeno,
uno ci interessa in forma specialissima perché gravido di riferimenti
scritturistici: & L'esempio. La Scrittura & qui sfruttata come conferma
autoritativa, nella maggior parte dei casi, sotto forma di modelli di com-
portamento, a sostegno delle idee esposte dall’ Autore. Abbiamo potuto

62 Dise. XXXIX, 2,1-2; SC 358, p. 150.

59



verificare questo nell’affresco che Gregorio ha abbozzato di Paolo, quale
modello di pastore; si & accennato, inoltre, alla frequenza con la quale
ritorna nei sermoni di Gregorio, presentata di volta in volta in una luce
particolare, la figura dell’Apostolo come modello per i Cristiani; tanti
altri personaggi biblici, in pill occasioni, stilizzati nei loro tratti essen-
ziali, hanno nell'’economia dei discorsi la- medesima funzione
esemplareS3. Cristo, nella sua esistenza umana, € il modello supremo.

63 All'inizio del Discorso XXIV: Sull’amore dei poveri, di chiara impostazione parenetica, tro-
viamo un esempio ricchissimo di come Gregorio sappia trarre dalla Scrittura innumerevoli
modelli per ogni virtli cristiana:

Egli parte con le virth teologali: fede, speranza, carita (cfr. I Cor. 13,13);

La fede: Abramo fu giustificato per la fede (cfr. Gen. 15,6);

La speranza: Enos per primo «ha avuto speranza di chiamare il Signore» (Gen. 4,26; LXX) e
tutti i giusti che, grazie alla speranza, sopportarono molti mali;

La caritd: Paolo fu modello di carita, poiché si disse persino disposto ad essere maledetto in
favore del suo popolo (cfr. Rm. 9,3); Dio stesso & chiamato Amore (cfr. I Gv. 4,8).

Quindi, si passa ad altre virth cristiane:

Lospitalita: Lot e la prostituta Rahab ne furono I'esempio (cfr. Gen. 19,3; Gio. 2,1 ss.);
L'amore fraterno: Gesti ne & il massimo esempio, il quale da nostro creatore volle farsi nostro
fratello per amore;

La longanimita: sempre Gesl, il quale non solo non si difese, non solo rimprovero Pietro che
aveva staccato un orecchio al servo, ma pure lo riattaccd (cfr. Mt. 26,53; Lc. 22,50.51);

La mansuetudine: di questa virtl sono testimoni Mosé e Davide (cfr. Nm. 12,3; Sal. 131,1);
ma soprattutto il loro comune pastore, il servo di Iahve che non contende, che non alza la
voce, che non spegne il lucignolo (cfr. Is. 42,2; 53,7);

Lo zelo: Pinca uccise un madianita per espiare la colpa di Israele, dimostrando zelo (cfr. Nm.
25,7); quindi, vengono citate famose espressioni bibliche riguardanti lo zelo (cfr. I Re 19,
14; II Cor. 11, 2; Sal. 68, 10);

La mortificazione corporale: Paolo stesso la praticd, ma soprattutto biasimd coloro che pone-
vano la loro fiducia nella carne; Ges stesso digiund, si lascid provare, vinse il tentatore (cfr. I
Cor. 9, 27; Mt. 4, 1 ss.);

La preghiera e la veglia: Gesl nell’orto degli olivi (cfr. Mt. 26, 36);

La castita e la verginita: Paolo ne parla nelle sue lettere (cfr. I Cor. 7, 25 ss.) insieme al matri-
monio; Ges stesso esalta la fecondita, nascendo da una donna, e onora la verginita perché
questa donna & vergine;

La continenza: Davide praticd questa virtd non bevendo 'acqua contaminata dal sangue (cfr.
II Re23.15ss:);

La solitudine e il silenzio: Elia sul Carmelo, Giovanni nel deserto, Gest sul monte li pratica-
rono (cfr.] Re 18,42; Lc. 1,18; Mt. 14,23);

La poverta: Gregorio ricorda Elia ospitato dalla vedova (cfr. I Re 17,9), Giovanni che vestiva
di peli di cammello, e un episodio, tratto da un apocrifo, riguardante Pietro il quale comprd
per un soldo dei lupini per sfamarsi;

L'umilta: Ges Cristo non solo si umilid facendosi uomo (cfr. Fil. 2,7), ma si sottopose agli
sputi, etc...; inoltre lavo i piedi ai discepoli;

Il non possedere nulla e il disprezzo dei soldi: Zaccheo & di questa virthi testimone; Geslt
stesso la indica come la perfezione al giovane ricco (cfr. Lc. 19,8 ss.; Mt. 19,21);

La contemplazione e l'azione: la prima eleva lo spirito a Dio, la seconda incontra Cristo
stesso, a lui serve e indica la forza dell’amore attraverso le opere.

Cfr. Dise. X1V, 2-4; PG 35, coll. 860 B-864 A.

60



La Scrittura, in questa tipologia d’impiego, & per lo pil usata in
forma letterale, e non pud essere altrimenti. Questo risulta particolar-
mente chiaro nei riferimenti a Cristo come modello: 1’Autore, logica-
mente, va alla ricerca di quegli aspetti che mettono in evidenza la
piena umanita di Gesu: la stanchezza, la fame, la tentazione, la pre-
ghiera, il digiuno, la persecuzione, la sofferenza, etc.; tutto quello che
riguarda il suo corpo e la sua anima di vero uomo. La realta dello
spessore umano della vita di Geslt non pud essere messa meglio in
evidenza che con la Jettera della Scrittura, in quanto la lettera stessa &,
secondo l'ispirazione origeniana che Gregorio condivide, il corpo del
Verbo: & sacramento umano, visibile, e quindi anche imitabile, della
Parola divina.

Oltre a questo, bisogna dire che la presentazione di Cristo, gua homo,
a tal punto umano da poterlo imitare, risponde anche all’esigenza
polemica di Gregorio nei confronti della riduttiva cristologia apolli-
narista, che faceva capolino nella Chiesa della seconda meta del IV
secolo.

— Un altro uso tipico ed esteso della Bibbia & quello che abbiamo
chiamato compilazione. Una serie di testi su uno stesso tema, citati per
lo pil alla lettera e concatenati I'uno all’altro dall’Autore con abilita
stilistica: ciog, attraverso I'impiego di qualche figura retorica come,
ad esempio, l'anafora. Anche in questo caso, salvo piccole eccezioni, il
senso dei testi segue la lettera della Scrittura; l'interpretazione &
spesso molto sommaria e superficiale, adatta ad un uditorio con poche
pretese intellettuali.

Questo modo di accostare la Scrittura avra, nelle epoche successive,
grande sviluppo dando luogo ad un nuovo genere letterario, le catene.

— Gregorio conosce e segue le regole retoriche talvolta anche nella
scelta dei temi, ma sa inserire in essi contenuti tipicamente cristiani,
trasformandoli dal di dentro. Si adegua alla tradizione retorica toc-
cando temi come, ad esempio, quello proprio dell’ambiente della
pastorizia o del lavoro dei campi, ma sa dare ad essi un significato
nuovo assumendolo direttamente dalla Bibbia: ecco, allora, che tro-
viamo la metafora del buon pastore, che da un significato traslato a
tutte le immagini di questo contesto pastorale; oppure, viene citata la
parabola del Seminatore e le divagazioni bucoliche, tipiche di un certo
gusto oratorio, assumono un significato del tutto diverso.

61



Mi sembra illuminato, a riguardo di cio, il giudizio complessivo
dato dal Criscuolo sul rapporto tra arte retorica e uso della Scrittura
nei Discorsi del Nazianzeno:

A questo proposito & possibile osservare che nei momenti di maggiore solennita
e di pit1 accorto impegno retorico, come nei proemi, o in quelli in cui I’Autore cerca
di costruire, riuscendovi per lo piti felicemente, una tensione stilistica e affettiva,
|'imitatio classica resta quasi esclusivamente limitata all’aspetto formale, alle risorse
stilistiche, mentre il pensiero, le immagini, le comparationes, la fitta trama allusiva,
rimandano all’Antico e al Nuovo Testamento®4. '

64 U. Criscuoro, gp. cit., p. 127.

62



