GIORGIO CAMPANINI*

Educare ai valori sociali

PARTE PRIMA

Famiglia ed educazione nella societa complessa

Il tema affidatomi & molto complesso e certo non potro esaurirlo:
daro indicazioni di fondo, grandi orientamenti che affido al lavoro
dei gruppi di studio per I'opportuno approfondimento.

Noterei in premessa che tutte le volte che si parla di educazione,
e soprattutto di educazione giovanile, viene sempre posta in que-
stione la famiglia; tutte le volte che si manifestano nella societa fe-
nomeni abbastanza inquietanti, quelli su cui si soffermano le crona-
che, viene sempre chiamata in causa, in positivo o in negativo, la fa-
miglia. Questo & abbastanza singolare se pensiamo che in realta,
molto spesso, dietro i fenomeni che le cronache denunziano vi ¢ la
quasi completa assenza della famiglia; per lo meno di una famiglia
come unione stabile di un uomo, una donna e dei loro figli.

Si & calcolato che negli USA quasi la meta dei bambini vive in fa-
miglie non definibili normali: famiglie monoparentali (sola madre
o solo padre), seconde o terze famiglie derivanti da separazioni e di-
vorzi.

Abbiamo questo paradosso, che noi continuiamo ancora a consi-
derare la famiglia colpevole di determinate disfunzioni, ma in realta
la famiglia non c’e piu.

Il disagio della famiglia
La prima riflessione che vorrei fare, riflessione critica che deve

aiutarci ad aprire gli occhi, & questa: la situazione di disagio della
famiglia oggi.

* Docente di Storia delle dottrine politiche presso 1'Universita di Parma

27



E molto bello il titolo del vostro piano pastorale «Ripartire da
Cana». Ripartire da Cana presuppone pero l'esistenza di una fami-
glia che abbia quelle qualita spirituali, quelle caratteristiche, quei
valori in cui crediamo e nei quali ci ritroviamo, ma che non sono
pitt valori correnti nella societa di oggi. Sono, dunque, stili di vita
fortemente contestati dai giovani, con ragioni sulle quali & giusto ri-
flettere, perché dietro la contestazione dell’istituzione familiare che
i giovani portano ancor oggi avanti (sebbene non con la virulenza
degli anni ’60) ci sono motivi seri che devono interpellarci.

Il primo punto che vorrei sviluppare & proprio questo: la famiglia
oggi & ancora in grado di educare? «Ripartire da Cana» € soltanto
'auspicio di un’omelia o &€ una indicazione che puo ancora trovare
riscontro nella societa di oggi?

Dobbiamo individuare le ragioni del disagio della famiglia di oggi,
quelle che rendono difficile il compimento della sua funzione edu-
cativa, le ragioni con le quali dobbiamo misurarci per essere ade-
renti alla storia del nostro tempo.

Le individuerei in ragioni, per cosi dire, interne alla famiglia e in
ragioni esterne ad essa.

Partiamo dalle ragioni esterne del disagio familiare, che sono piu
immediatamente percepibili da tutti noi.

Conosciamo - & inutile negare questa realta - i dati seri, anche se
non ancora drammatici come nel resto dell’Europa settentrionale,
sulle separazioni e sui divorzi; e anche, pur se in questo campo non
potremo mai avere dati precisi, il disamore, il logoramento del rap-
porto di coppia, la perdita di un ragionevole livello di dialogo fra
uomo e donna.

Educare implica sempre una collaborazione fra uomo e donna, im-
plica un certo stile di vita familiare e quando questo stile di vita vien
meno, quando il rapporto di coppia si incrina, quando la famiglia
& divisa, separata, litigiosa, troppo esageratamente conflittuale, &
quasi inutile parlare di educazione; anzi, ¢’¢ il rischio che la fami-
glia non solo non educhi ma addirittura diseduchi.

Dobbiamo farci carico di queste complesse ragioni della difficolta
dell’essere insieme della famiglia di oggi, perché se non c’¢ una suf-
ficiente qualita del rapporto di coppia, il discorso educativo viene
incrinato alla radice.

Tra i fattori esterni sui quali vorrei richiamare la vostra attenzione
ci sono quelli relativi al contesto sociale: la disoccupazione, il pen-
dolarismo, I’emigrazione... Mi si potrebbe obiettare che non ¢, que-

28



sta, responsabilita della comunita cristiana, che spetta alla societa
civile creare le condizioni esterne perché la famiglia possa avere una
vita degna di questo nome: casa, lavoro, tempi di lavoro ragionevoli,
coordinamento tra i tempi di lavoro dell'uvomo e della donna, qua-
lita dei centri urbani e via dicendo. Credo, pero, che la comunita cri-
stiana, proprio perché si fa carico dell’'umanita nella sua pienezza,
non possa non tener conto anche di questi fattori.

Se vogliamo evitare di essere dei predicatori che non incidono sulla
realta, dobbiamo renderci conto della situazione reale della fami-
glia e non pretendere.mai che si possa veramente educare se non
si fanno salve alcune fondamentali condizioni che determinano la
stessa vita interna della famiglia. La famiglia non puo essere auten-
ticamente luogo di umanizzazione, luogo di educazione ai valori, se
non vive in un contesto che le consente di esprimere tutte le sue po-
tenzialita.

Manca un’incisiva politica familiare.

La seconda riflessione allora & questa; ¢ giusto ed importante par-
lare delle potenzialita educative della famiglia, ma dobbiamo anche
farci carico delle situazioni di disagio esterne alla famiglia, legate
ai fattori sociali ricordati e anche all’assenza di una politica fami-
liare.

Le difficolta che la famiglia incontra non sono soltanto di carat-
tere esterno; anzi, vi & un dato inquietante, che mette in crisi gli os-
servatori sociali e i sociologi prigionieri di una certa concezione il-
luministica e progressiva della storia. Si deve fare questa dramma-
tica e, appunto, inquietante constatazione: che anche la dove le si-
tuazioni di disagio vengono rimosse, la dove il tenore di vita ¢ ele-
vato, la qualita delle abitazioni & buona, vi ¢ un alto livello di cultura,
i tempi di lavoro sono decorosi e via dicendo, anche la la famiglia
vive fenomeni di crisi, altrettanto se non pit drammatici di quelli
delle aree meno sviluppate.

Non illudiamoci, quindi, illuministicamente che rimuovendo le
cause esterne di disagio si risolvano tutti i problemi della famiglia.

Dobbiamo certo metterci nell’ottica di rimuoverle queste cause
esterne, sapendo tuttavia che all’origine di questo disagio ci sono
anche ragioni interne alla famiglia.

Prima di sottolineare alcune di queste ragioni interne di disagio,
vorrei mettere in evidenza, per non cadere nel pessimismo, le grandi
opportunita che la societa oggi offre alla famiglia. C’¢ una certa ten-
denza in campo cattolico al piagnisteo, al rimpianto del buon tempo

29



antico: non dobbiamo idealizzare il passato o illuderci che la fami-
glia del passato fosse senza ombre. Due aspetti della famiglia di oggi
sono particolarmente positivi: da una parte il fatto che ci si sposa
normalmente per amore e in piena liberta, senza imposizioni e con-
dizionamenti; dall’altra parte il fatto che chi si sposa oggi ha elevate
probabilita di continuare a lungo la convivenza, a differenza del
tempo passato quando - a causa della durata inferiore della vita -
anche la durata media del matrimonio era molto bassa: un secolo
fa, ad esempio, era di 20 anni, mentre oggi statisticamente la coppia
ha davanti a sé mediamente 50 anni di vita in comune.

E evidente che vivere insieme per tutti questi anni ¢ difficile. E
difficile perché le persone cambiano, i sentimenti si logorano; ed &
questa la nuova sfida che le coppie del passato non hanno mai cono-
sciuto: la sfida della lunga durata, la capacita di portare il rapporto
di coppia al traguardo dei «50 anni» senza immiserirlo, anzi renden-
dolo piu creativo e ricco fino a fargli esprimere tutte le sue poten-
zialita. Questo anche sul piano educativo, che non si conclude certo
con ’adoloscenza dei figli ma, in senso lato, continua nel tempo.

Ulteriori difficolta derivano alla vita di coppia e al rapporto edu-
cativo da un altro fenomeno di cui quasi tutti considerano gli aspetti
quantitativi, lasciando in ombra gli aspetti qualitativi. Mi riferisco
alle conseguenze di lungo periodo del declino demografico, tipico
di molti Paesi e ormai caratteristica dell’Italia anche nel Sud. Al di
12 di tutte le conseguenze di ordine generale - I'invecchiamento della
popolazione, il rapporto tra giovani e anziani, il futuro del sistema
produttivo ... - vanno sottolineati due aspetti che interessano diret-
tamente il compito educativo e lo pongono in termini nuovi scono-
sciuti al passato.

Si tratta della concentrazione dei rapporti affettivi e della parti-
colare profondita dei legami che nella famlgha moderna vengono a
stabilirsi tra genitori e figli.

Si puo facilmente constatare che la dinamica dei rapporti interni
alla famiglia, lo stesso stile educativo, il modo di rapportarsi con
i figli, & profondamente diverso nella famiglia numerosa e nella fa-
miglia ristretta, e lo & ancor pitl nella famiglia a figlio unico, che ¢
ormai la famiglia dominante nell’Italia settentrionale.

Avere molti figli o uno solo, non & soltanto un fatto fisico, implica
una differente qualita di rapporti interpersonali. Su questo cambia-
mento le scienze sociali sono abbastanza arretrate. Ho avuto occa-
sione in altre sedi di occuparmi della «eclissi della societa fraterna».
La costatazione ¢ semplice: ormai 1/3 dei bambini italiani sono figli

30



unici e non fanno all’interno della propria famiglia I'esperienza della
fraternita. Noi continuiamo nel linguaggio ecclesiale - sulla scia di
molti e luminosi passi biblici - a dire «<amatevi come fratelli», ad esal-
tare il principio della fraternita come condivisione, come rapporto
amicale, ma la categoria della fraternita ¢ entrata profondamente
in crisi proprio dal punto di vista strutturale della nostra societa.
E l’essere figlio unico comporta una qualita di rapporti profonda-
mente diversa da quanto avvenga in una famiglia mediamente nu-
merosa. _ I

L’aspetto da sottolineare, significativo dal punto di vista dell’edu-
cazione, & questo: la famiglia di oggi & caratterizzata da una forte
concentrazione e da una forte intensita dei rapporti affettivi.

La riduzione numerica della famiglia non & un mero fatto stati-
stico, comporta una diversa qualita di rapporti tra genitori e figli;
rapporti non solo tra madri e figli, come avveniva nel passato, ma
anche tra padri e figli, come avviene nella coppia moderna. Vi sono
oggi rapporti affettivi continuativi, intensi, profondi, che non vi erano
nelle famiglie patriarcali del passato, dove anche il numero dei figli
rendeva impossibile rapporti cosi stretti.

Vi sono alcuni rischi sui quali dobbiamo richiamare la nostra at-
tenzione proprio in relazione al rapporto educativo.

1l primo rischio & che oggi I’educazione diventi difficile per un ec-
cesso di vicinanza. ‘

E il rischio del totalitarismo. I genitori seguono costantemente i
figli, in ogni momento; non lasciano spazio per la realizzazione di
una autonoma personalit, di un loro personale mondo di valori che
non pud che essere diverso - non necessariamente opposto - a quello
dei genitori. E vero che oggi di fatto i genitori non riescono ad at-
tuare quel controllo sui figli che loro riterrebbero auspicabile, ma
bisogna verificare se questo accade perché & loro impossibile o se
& per un atteggiamento di rispetto nei confronti dei figli. Io credo
che una delle caratteristiche della famiglia contemporanea, che emer-
gera sempre piti nel futuro, sara proprio la pretesa di una sorta di
controllo totalizzante dell’operato dei figli e la difficolta di consen-
tire ai figli di fare un percorso di vita autonomo.

Leggevo recentemente che oggi una delle maggiori difficolta alla
vocazione religiosa dei giovani viene proprio dalle famiglie, anche
credenti, che hanno progetti e prospettive sul futuro dei figli e non
riescono ad accettare la misteriosa irruzione della grazia per cui il
figlio puo essere chiamato ad un altro progetto. La Bibbia ci ricorda

31



che i figli devono abbandonare il padre e la madre; lo ricorda anche
il Papa nella Lettera alle famiglie, ma altro & sapere che i figli ci ab-
bandoneranno, altro & vedere che i figli non seguono i nostri progetti!

Per la famiglia di oggi & difficile accettare I'autonomia dei figli;
non si riescono a controllare, ma li si vorrebbe controllare!

Un secondo aspetto a rischio di questo rapporto affettivo molto
stretto e forte tra genitori e figli riguarda I'imposizione dei modelli.

Non parlo di proposte: guai se i genitori non proponessero dei mo-
delli. Ma spesso siamo di fronte a un tentativo - quasi mai riuscito!
- di imporre dei modelli: scelte matrimoniali, scelte professionali,
scelte di vita, che assumono spesso la forma del «ricatto», come ha .
rilevato un’indagine dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore sulla
«famiglia lunga» del giovane adulto. Si vorrebbe condizionare il fu-
turo del figlio attraverso I’arma del ricatto economico o affettivo.

Non credo che le famiglie cristiane siano esenti da questi rischi.
La famiglia cristiana cammina nella storia degli uomini; ¢ una fami-
glia come tutte le altre e, dunque, ¢ attraversata da queste interne
tensioni.

La convinzione profonda che dobbiamo acquisire ¢ che la condi-
zione fondamentale per un autentico rapporto educativo & renderci
conto che i figli non sono nostri.

I figli sono di Dio, i figli sono di loro stessi, i figli sono in qualche
modo della societa; non sono pienamente, compiutamente, total-
mente nostri!

La relazione educativa si esprime nella sua ricchezza, nella sua
qualita profonda se parte da questo presupposto: il rispetto dell’al-
tro; e quindi se parte dal superamento di questo rapporto troppo in-
tenso che rischia di essere esclusivo.

Familismo e cultura della famiglia

Si apre a questo punto una pista di riflessione proprio in ordine
all’educazione dei giovani ai valori sociali.

Tutto questo che fin qui & stato detto si potrebbe riassumere nella
tentazione della famiglia a sviluppare nel proprio interno quello che
¢ stato il «familismo amorale».

Cos’¢ il familismo amorale? E la tendenza a porre la famiglia al
centro della societa e a subordinare al vero o presunto benessere
della famiglia, intesa come unita, le aspettative, le attese, anche i le-
gittimi interessi dei singoli.

La famiglia non puo essere una realta totalizzante, deve partire

32



dal principio del rispetto delle singole persone.

Questa tendenza alla chiusura, questo rapporto esclusivo troppo
stretto, quasi di controllo e di ricatto affettivo tra genitori e figli,
¢ tanto piu facile e tende a diventare inevitabile nella misura in cui
la famiglia si richiude in se stessa.

Nella Lettera alle famiglie il Papa fa riferimento al riguardo alla
Carta dei diritti della famiglia del 1982, che si basa proprio sul pre-
supposto di una dialettica dinamica tra famiglia e societa. La fami-
glia ha delle legittime aspettative nei confronti della societa, ma ha
anche dei doveri: doveri di presenza, doveri di partecipazione, do-
veri appunto di apertura alla societa.

Si pone qui il problema, sostanzialmente nuovo e sconosciuto al
passato, di una nuova relazione tra famiglia e societa.

La storia della famiglia, sullo sfondo della storia sociale del no-
stro Paese, rivela che quasi sempre in passato, e forse ancor oggi
in molti ambienti e in molti contesti, la famiglia tende ad essere con-
siderata come una sorta di ultimo rifugio.

Un sociologo americano ha definito la famiglia come «un’oasi» in
cui le persone cercano riparo dalle tendenze dure e rigide, schema-
tiche della societa.

E, certo, questa una funzione fondamentale della famiglia, che non
va affatto negata e sminuita. La famiglia ha tra le sue funzioni quella
di essere il luogo della privatezza, degli interessi dei singoli, dei senti-
menti, dell’amore, del dialogo, della gratuita, della spontaneita dei rap-
porti in un mondo nel quale troppo spesso rischiamo di essere consi-
derati solo per cio che rendiamo, per cio che facciamo o abbiamo.

Da questo punto di vista la privatezza della famiglia & un valore.
Ma quando la privatezza si accentua troppo e si passa appunto al
familismo amorale, il rapporto con la societa viene spezzato e non
si puo pitt educare in un orizzonte familiare che operi soltanto nella
sfera della privatezza.

Occorre - ci ricordano il Papa, la Carta della famiglia, il Direttorio
di pastorale familiare ... - un rapporto dialettico tra famiglia e societa.

La famiglia deve essere certamente rispettata nella sua privatezza,
perd ha delle responsabilita nei confronti della societa, € chiamata
ad essere soggetto politico.

La famiglia & soggetto politico nella misura in cui agisce nella so-
cietd, incide sulla societa e incide tanto se fa quanto se non fa. An-
che il non fare, il lasciare spazio, il decidere di non intervenire, ¢
una forma di azione sociale.

Ecco un’ulteriore riflessione da sviluppare in indicazione opera-

33



tiva nei gruppi di studio. Occorre recuperare il rapporto tra fami-
glia e societa al di la dello schema della cultura borghese, in base
al quale la societa ¢ il «pubblico» e la famiglia & il «privato» e sol-
tanto il privato.

Fra parentesi, & proprio questo schema prevalente che ha impe-
dito fin qui lo sviluppo in Italia di una vera politica familiare.

Non & questa la visione cristiana della famiglia. Per il cristiano
la famiglia & nella societa soggetto politico, deve agire sul piano so-
ciale a diversi livelli.

Famiglia e territorio

Il primo di questi livelli riguarda I'assunzione da parte della fa-
miglia dei problemi del territorio all'interno del quale essa vive.

Per quanto realta privata, la famiglia ¢ sempre inserita in un quar-
tiere, in un comune, in una nazione. Pensare che i problemi della so-
cietd, della sfera pubblica, siano estranei alla famiglia o che sempli-
cemente la famiglia non abbia voce in capitolo e possibilita di in-
fluire su questi temi, equivale a riconoscersi nella cultura borghese
della privatezza. E vero che la famiglia in genere ha la sensazione
di non aver alcun specifico ruolo da svolgere nella societa; ha la sen-
sazione di essere impotente di fronte a meccanismi che la travali-
cano. E stato vero a lungo e in parte lo & ancor oggi. Ma viviamo in
una societa democratica in cui i cittadini possono parlare, possono
riunirsi, possono associarsi, possono votare.

La famiglia vive in un territorio e in questo territorio puo agire
ed avere voce in capitolo su molti problemi.

La prima linea di presenza sociale della famiglia ¢ la presenza che
si esprime attraverso la partecipazione alla vita della citta.

E vero che la partecipazione ¢& difficile e che le forme di parteci-
pazione che gli anni '70 ci hanno consegnato sono ormai tutte in crisi
(cfr. la partecipazione dei genitori agli organismi scolastici, la par-
tecipazione nei quartieri, la gestione comunitaria di consultori ...).
Ma, al di 12 delle forme e delle strutture che sono opinabili e sicura-
mente devono essere cambiate, resta il fatto che la famiglia deve farsi
carico del territorio dove vive, non puo estraniarsi dai problemi della
citta.

La capacita di partecipazione della famiglia come tale oltre che
dei suoi singoli componenti &€ fondamentale anche ai fini dell’educa-
zione alla socialita, perché c’¢ una esemplarita, uno stile di vita, una
presenza che non si possono - come del resto in molti campi - affer-

34



mare solo a parole. E la capacita della famiglia di essere presente
nel territorio in cui vive che crea le premesse di una capacita di edu-
cazione alla societa, perché attraverso questa presenza o questa as-
senza della famiglia nel territorio i figli percepiscono o non percepi-
scono l'importanza della partecipazione alla vita della societa.

Predicare la necessita dell’'impegno senza impegnarsi - questo vale
in ogni campo - &, dal punto di vista educativo, fallimentare.

Famiglia e lavoro

Il secondo livello riguarda il contributo della famiglia alla uma-
nizzazione del lavoro e del mondo del lavoro.

Sono temi delicati, in relazione anche alla nuova immagine della
donna e alle sue aspirazioni professionali.

Si ha I'impressione che la nostra societa stia organizzando il la-
voro in forme e con modalita del tutto estranee alle attese, agli inte-
ressi, alle esigenze della famiglia; estranee e addirittura conflittuali.
Pensiamo a orari di lavoro, organizzazioni di lavoro, che sembrano
intoccabili e sacri e che sono incompatibili con le esigenze della fa-
miglia.

E vero che nel mondo del lavoro la parte che i singoli hanno per
modificare I'organizzazione e la struttura del lavoro stesso &€ margi-
nale, perd qualcosa ¢ possibile fare. Le famiglie dovrebbero fare sen-
tire di pit la loro voce organizzandosi ed associandosi in vista della
realizzazione di un diverso rapporto tra lavoro e famiglia.

' Famiglia e scuola

Infine, una terza dimensione di questa apertura della famiglia alla
societd, la vedrei nella sua partecipazione alla funzione educativa
che in generale la societa stessa e le sue strutture svolgono, con par-
ticolare riferimento alla scuola.

Si deve constatare una sostanziale abdicazione della famiglia ita-
liana media di oggi ad incidere positivamente sul sistema scolastico.
Noi sappiamo che la famiglia non educa da sola, che ¢ inserita in
un contesto di cosiddette agenzie educative; eppure sembra che cia-
scuna di queste agenzie educative agisca per proprio conto, con il
rischio che ci siano i manzoniani «vasi di coccio» - in particolare la
famiglia - che cozzano contro i piu robusti «vasi di bronzo» - in par-
ticolare i mass-media e la scuola. Tuttavia, la famiglia che assume

35



consapevolezza delle sue responsabilita educative non puo facilmente
rinunziare a un minimo di relazione con la scuola.

Spero che questo tema ritorni nei gruppi di studio, perché dob-
biamo purtroppo constatare la sostanziale persistente estraneita
della famiglia rispetto alla scuola e la parallela estraneita della scuola
rispetto alla famiglia. Le ragioni di questa estraneita sono complesse
e probabilmente legate a una sorta di complesso di inferiorita che
la famiglia ha sempre avuto nei riguardi del sistema scolastico. Se
questo poteva essere comprensibile in una societa di tipo agricolo,
non puod essere pill ammissibile oggi che, di fronte ad un problema
educativo che riguarda tutti e due i partner famiglia e scuola, si as-
sista al silenzio della famiglia e si assista all’incapacita da parte della
scuola di organizzare strutture di dialogo, di mediazione e di incon-
tro. La scuola italiana, ad esempio, a differenza di molti altri Paesi,
non fa nulla sul piano istituzionale per la formazione permanente
dei genitori, come se educare i figli fosse una cosa naturale, legata
esclusivamente alla generazione.

L’indicazione operativa da approfondire allora & quella di come
porre su nuove basi il rapporto tra famiglia e scuola, nel presuppo-
sto che I’educazione &€ un cammino comune che, nel limite del possi-
bile, va fatto insieme.

Volendo trarre una conclusione possiamo dire che educare i gio-
vani ai valori sociali significa da parte della famiglia acquisire con-
sapevolezza del suo ruolo nella comunita soprattutto a tre livelli:
* presenza nel territorio
* umanizzazione del lavoro e sua trasformazione in una realta a mi-
sura di famiglia e di individui
partecipazione, dialogo, rapporto dialettico con le istituzioni sco-
lastiche.

E chiaro che tutto questo non esaurisce il compito della famiglia.
Ci sono altri ruoli, altre funzioni e responsabilita specifiche che la
famiglia si deve assumere. Qui abbiamo sottolineato 1'importanza
delle interrelazioni tra famiglia ed educazione nella societa com-
plessa, che & appunto quella in cui sono molti gli agenti formativi
e le agenzie educative. Tra parentesi, non abbiamo parlato di Chiesa
e di associazionismo, ma sono sullo sfondo del nostro dire. La fami-
glia deve interagire con la societa: questa ¢ la considerazione fonda-
mentale perché la famiglia possa svolgere il suo compito educativo
nei confronti dei giovani.

36



PARTE SECONDA

L’educazione ai valori in famiglia
Educare all’amore

Il primo ambito di educazione ai valori nella famiglia ¢ quello del-
I'educazione alla sessualita e all’amore.

Il linguaggio tipico della famiglia & quello dei segni e il segno che
la famiglia puo porre - ed & un segno che ha un grande significato
educativo - € quello della sessualita come relazione.

Il grande problema che i giovani oggi hanno davanti a sé & quello
di riuscire a vedere nell’amore una relazione. Intendo questa parola
in senso forte, denso, profondo. Non & un rapporto tra due epider-
midi, I’amore; & dialogo profondo che certo implica anche i gesti. Ma
esige anche 'incontro, lo scambio, il dialogo con la persona. Il sesso
oggi rischia di essere banalizzato. Di fronte a questo modo di vivere
la sessualita, il gesto, implicito o esplicito, che la coppia in generale
e la coppia cristiana in particolare pone ¢ quello dell’amore collo-
cato all’interno di una relazione profonda di coppia, di una relazione
che attraversa la vita quotidiana.

Sappiamo che il significato primario della parola «diabolico» & col-
legato al concetto di separazione. Il diavolo & colui che divide. La
parola specularmente opposta a diabolico ¢ «simbolico». Il simbolo
¢ cio che unisce.

Credo che il dramma della sessualita del nostro tempo - in questo
senso essa rischia di diventare diabolica - € appunto quello di sepa-
rare: separare la sessualita, separare l'istintualita dall’amore, dalla
relazione, dalla vita quotidiana, dalla profondita della donazione in-
terpersonale.

Di fronte a questa tendenza diabolica, 'amore coniugale assume
un significato simbolico, un significato unitivo. Mostra come la ses-
sualita non & una dimensione, una componente della vita, ma tutta
la vita. Mostra I’amore come un uscire da sé per incontrare 1’altro;
I’amore come un dare piuttosto che un ricevere ; I’amore come es-
sere posseduti, un lasciarsi possedere piuttosto che un possedere I'al-
tro, appropriarsi dell’altro, espropriare l'altro.

Tutto questo non & facilmente percepibile dal bambino o dal ra-
gazzo. Sta qui indubbiamente una difficolta della trasmissione dei
valori dell’amore all’interno della famiglia. I bambini vedono nella

3



vita di coppia quasi soltanto gli aspetti esteriori, quotidiani; assistono
ai piccoli o grandi litigi e non possono immaginare l’originaria e I'an-
tica profondita del sentimento d’amore che nel corso del tempo, come
tutte le cose dell’'uomo, tende un poco a logorarsi. Non vedono, in
altre parole, I’amore dei genitori nel tempo pit felice, ma nel tempo
della vita quotidiana. Sta qui, pero, la grande lezione, il grande mo-
dello di vita, quello appunto dell’integrazione della sessualita nella
vita quotidiana, che & appunto il problema fondamentale che i gio-
vani oggi devono incontrare: passare da una sessualita vissuta come
incontro sessuale puramente fine a se stesso a una sessualita che
riesce a realizzarsi nella vita quotidiana attraverso il segno della fe-
delta e dell’apertura alla vita.

Della sessualita come relazione il ragazzo e il bambino non pos-
sono avere che una percezione oscura e lontana, possono pero ve-
dere testimoniata nella vita dei loro genitori questa capacita di ca-
lare il sentimento appunto nella quotidianita dell’esistenza.

Credo sia questa la lezione pitt importante che si puo dare sul piano
dell’educazione alla sessualita e alla vita e all’amore. Continuare pu-
ramente e semplicemente ad amarsi nella buona e nella cattiva for-
tuna - come dice il Rituale del Matrimonio -, nella salute e nella ma-
lattia, quando ci si sente felici e quando ci si puo sentire infelici: que-
sta & la grande lezione che la coppia cristiana puo dare, il grande
segno che puo testimoniare. Attraverso una vita coniugale evidente-
mente ricca e realizzata il giovane intuisce che I’amore non ¢ sol-
tanto istinto, non & soltanto emozioni, non & soltanto sentimento.

Ed & di questo che il giovane ha bisogno per riuscire a compiere
questo fondamentale passaggio dalla sessualita come emozioni alla
sessualitd come capacita di durata che si pone nel segno della fe-
delta. Perché cio che caratterizza il matrimonio € appunto la capa-
cita di porre la relazione sessuale non nel segno della occasionalita,
della parentesi, ma nel segno della fedelta che continua per tutta la
vita.

Educare alla socialita

Un secondo ambito di educazione ai valori & quello della educa-
zione alla societd in senso lato, all'impegno per gli altri, alla parteci-
pazione politica, alla vita del territorio nella linea che indicavo nella
prima parte della relazione.

Come premessa a questo vi & un segno particolarmente forte che
la famiglia & chiamata a testimoniare, ed ¢ il segno dell’accoglienza.

38



Ne parla, non a caso, la Gaudium et spes tra le funzioni tipiche della
famiglia cristiana; ma € una funzione che si € quasi completamente
smarrita nella cultura occidentale. Dobbiamo riconoscere che le no-
stre famiglie non sono in genere molto accoglienti. Fanno gia fatica
ad accogliere la vita normale, non parliamo poi della vita difficile, della
vita ingrata, della vita infelice, quella dell’handicappato, dell’anziano.
Gia facciamo fatica ad accogliere i vicini e a maggior ragione i lon-
tani. Sembra che nelle nostre case vi sia soltanto posto - quando c’¢
posto! - per i vicini. Invece la famiglia, e la famiglia cristiana in parti-
colare, dovrebbe avere questa grande capacita di trasformare ogni lon-
tano in potenziale vicino. Gli altri non ci sono «prossimo».

«Amare il prossimo» pud diventare un’espressione quanto mai am-
bigua; se noi amassimo soltanto quelli che veramente sono prossimi
a noi, noi tradiremmo il senso della parola evangelica. Gli altri per
noi non sono prossimo, gli altri sono lontani, sono estranei, qualche
volta rivali o nemici. Siamo noi che dobbiamo riuscire a trasformarli
in prossimo, a trasformare il lontano in vicino.

Questa capacita di accoglienza & proprio cio che fonda poi la capa-
cita di impegno della famiglia cristiana. Bisogna essere aperti ai pro-
blemi del mondo, accoglienti alle esigenze degli altri, sapersi fare ca-
rico delle esigenze degli altri, non chiudersi nella propria privatezza.

Penso che dietro la crisi d’impegno nella societa ci sia a monte una
crisi della cultura dell’accoglienza. Non sappiamo pit farci prossimo,
e, quindi, evidentemente non possiamo piti impegnarci per gli altri.

Occorre recuperare questa capacita di accoglienza per porsi poi
a servizio degli altri nelle forme gia ricordate precedentemente, alle
quali aggiungerei un aspetto molto importante: la famiglia come
luogo di pace, come comunita nella quale si cresce nella pace.

Che significa famiglia luogo di pace?

Non certo luogo in cui & assente la conflittualita, in cui regna una
piatta uniformita, in cui tutti si &€ sempre d’accordo su tutto! Am-
messo che cio avvenga, gli psicologi ci dicono che dovremmo inquie-
tarci. Guai alle famiglie, alle comunita cristiane, in cui si ¢ sempre
d’accordo su tutto! Vuol dire che il dissenso si € spento sullo sfondo,
viene emarginato ed accantonato, non appare mai alla luce. Perché
gli uomini sono strutturalmente conflittuali e la conflittualita & cio
che fa crescere la vita della societa, cio che fa crescere le persone.

Il problema & quello del livello della conflittualita e della capacita
di mantenere il conflitto entro certi limiti. Altro & la tensione, ’oc-
casionale litigio, la diversita di punti di vista poi mediata e superata
attraverso il dialogo; altro & I’asprezza della conflittualita, 'asprezza

39



della divisione, la rottura insanabile. A quel punto la famiglia cessa
spiritualmente anche se continua ad esistere materialmente.

Ora la famiglia é luogo di pace e di formazione alla pace non in
quanto ignora la conflittualitd, ma in quanto luogo in cui la conflit-
tualita alla fine viene mediata e superata dall’amore. Si ¢ in disac-
cordo, si parte da punti di vista diversi, ma proprio perché ci si ama,
alla fine si raggiunge un ragionevole consenso, magari a meta strada,
rinunziando ognuno a qualcosa.

Una famiglia che riesce ad essere luogo di armonizzazione e di su-
peramento della conflittualita puo essere una grande scuola di pace
per la societa, perché indica lo stile da seguire per il superamento
dei conflitti.

La famiglia ¢ il luogo in cui il conflitto viene alla luce e mediato
dall’amore. Non possiamo pretendere che nella societa il conflitto
sia mediato dall’amore, possiamo attenderci, pero, che ci sia almeno
la mediazione direi laica della comune cittadinanza, della comune
fraternita; la mediazione della ragione.

Da questa capacita di accoglienza e di regolazione della conflit-
tualita deriva anche la capacita d’impegno concreto nella societa.

Vorrei sottolineare in particolare lo spirito di servizio che dovrebbe
caratterizzare in questa prospettiva la famiglia cristiana. Lo spirito di
servizio implica la presa di coscienza che noi non siamo individui iso-
lati, non siamo individui «casuali». Siamo collocati in uno spazio, in
un tempo, in una situazione, per un disegno che gli occhi della fede
appare opera, sia pure attraverso le tante mediazioni della storia, della
volonta di Dio. Essere in una situazione storica determinata significa
essere chiamati a rendere la propria testimonianza, e quindi a rendere
il proprio servizio, in quella situazione, servizio che assume le forme
pit diverse: alcune le abbiamo indicate, altre si potranno approfon-
dire nei gruppi di studio, ma devono essere adeguate alle concrete si-
tuazioni, ai tempi di vita, ai ritmi della vita familiare. Ci saranno mo-
menti in cui apparentemente non si potra far nulla per gli altri perché
si & alle prese con problemi di vita familiare di fatto insuperabili, e
questo non deve essere motivo di frustrazione. E ci saranno i tempi
in cui si potra esprimere questa capacita di servizio agli altri. L'im-
portante & che non venga mai meno l'attitudine all’accoglienza.

Educare alla condivisione

In questo contesto attribuiamo molta importanza anche all’edu-
cazione alla condivisione. Mettere in comune, entro certi limiti e in

40



un certo senso, le cose che di hanno, sia materialmente sia spiri-
tualmente; potremmo dire, in linguaggio cristiano, mettere in co-
mune i talenti e i carismi.

La famiglia, pero deve fare i conti con la tendenza in qualche
modo naturale all’appropriazione, all’esclusivismo delle cose di cui
viene in possesso. Cio¢ la tentazione costante di tutte le famiglie
ad accumulare, a progettare, ad accantonare. Certo, con ragioni
che sono anche in qualche modo apprezzabili e condivisibili, ma
che qualche volta rivelano una fede limitata, una vista corta, una
vista parziale. E importante, contro la tendenza all’appropriazione
e all’accumulazione, fare in famiglia esperienze forti di condivi-
sione: condivisione della casa (ad esempio far giocare i figli d’al-
tri...), condivisione di cio che sappiamo (aiutare negli studi ragazzi
che hanno famiglie meno ricche di cultura...), messa in comune di
alcuni beni materiali, aiuto e servizio alle altre famiglie.

Condivisione profonda con chi ha meno di noi, anche con chi
¢ lontano da noi. Gesti di condivisione che la famiglia pone in es-
sere e che sono molto eloquenti nei confronti dei bambini. Non
ha molto senso predicare la condivisione; cid che colpisce il bam-
bino & la forte esperienza concreta che la famiglia sa fare o non
sa fare.

* In questa triplice dimensione si realizza la caratteristica tipica
dell’educazione familiare, che non ¢ un’educazione fondata essen-
zialmente su quello che diciamo, ma su quello che siamo e su ge-
sti che poniamo nella vita quotidiana.

Tutte le indagini e le inchieste sociologiche rivelano quanto pro-
fondamente influiscono sul vissuto dei figli le esperienze concrete
di cid che i genitori fanno; la persistenza di alcuni valori, di al-
cuni atteggiamenti in relazione proprio a cio che si ¢ assunto al-
l'interno della famiglia. Pud sembrare che i nostri messaggi ca-
dano nel vuoto, ma, soprattutto quelli non verbali, fanno una lunga
strada e potranno riemergere quando meno ce lo possiamo aspet-
tare.

Noi educhiamo attraverso il vissuto della nostra vita. Qui vera-
mente vale il primato dell’essere sul primato del dire o anche del
fare.

E se anche puo apparire che nel tempo breve il fallimento edu-
cativo sia dietro I’angolo - educare significa rischiare -, nel lungo
periodo noi dobbiamo avere fiducia in questa attitudine educativa
della famiglia.

41



Collaborazione tra famiglie

Un’ultima riflessione vorrei dedicarla alle condizioni grazie alle
quali la famiglia & posta in grado di essere luogo di educazione ai
valori.

Dobbiamo credere in alcune fondamentali risorse della famiglia
che riguardano tutte le famiglie e tutte le persone, anche quelle che
noi riteniamo le pitt povere, le piu ignoranti, le piti emarginate, le
meno attente e sensibili a determinati valori.

C’¢ il nucleo forte dell’esperienza dell’amore nella condizione della
vita che da autenticita e significato e travalica assai la poverta e i
limiti delle persone.

C’e questa nativa capacita educativa della famiglia come educa-
zione ai valori, al di 1a della capacita poi di verbalizzare i valori in
cui si crede, dalla quale dobbiamo partire.

Sarebbe superficiale, pero, ritenere che la famiglia, abbandonata
a se stessa, possa educare facendo semplicemente ricorso alle ener-
gie interiori di cui dispone. Questo ¢ il punto di partenza irrinunzia-
bile, ma ¢ appunto un punto di partenza.

Vorrei riflettere con voi sul modo col quale noi possiamo aiutare
le famiglie a sviluppare le proprie potenzialita educative. E il tema
di fondo della Familiaris consortio: « Famiglia, diventa cio che sei!»
che noi potremmo leggere: «Famiglia, diventa capace di educare nel
contesto nel quale ti trovi e nel momento storico in cui vivi».

Sotto questo aspetto € molto importante favorire l'uscita della fa-
miglia dalla privatezza e la famiglia italiana & nel complesso abba-
stanza privatista. La convinzione fondamentale che la famiglia deve
acquisire & che non si educa da soli. E necessario un minimo di inte-
grazione e di collaborazione tra le famiglie; € necessario soprattutto
al livello di scambio di esperienze.L’educazione & un processo di svi-
luppo e come ogni processo va avanti attraverso prove ed errori, spe-
rimenta qualcosa, puo constatare che I’esperimento ¢ sbagliato e ri-
parte di nuovo. Quando la famiglia gia ridotta numericamente &
chiusa in se stessa, manca questo elemento della verifica in comune,
dello scambio delle esperienze, della condivisione di problemi e di
preoccupazioni. Oggi troppe famiglie, tranne qualche scambio coi
parenti o con qualche amico, sono isolate nel loro compito educa-
tivo. Hanno bisogno, invece, di verificarsi e di confrontarsi con le
altre, apprendere le une dalle altre.

In quali luoghi pud avvenire questa importante collaborazione,
questo scambio educativo?

42



Ci sono certo i luoghi informali, gli incontri casuali. Ma sono indi-
spensabili i gruppi-famiglia, i luoghi in cui, oltre a pregare insieme,
si mettono in comune i rispettivi progetti educativi e magari anche
i rispettivi fallimenti educativi.

L'integrazione tra famiglie & indispensabile proprio in vista del-
I’educazione ai valori, che & scienza empirica in cui I’esperienza ha
ruolo fondamentale.

Il gruppo-famiglia, ovviamente, non esclude i rapporti tra fami-
glia e le altre istituzioni educative, in particolare la scuola e la co-
munita cristiana.

E mia convinzione profonda che dobbiamo riacquisire la fun-
zione autenticamente educativa e non soltanto professionale della
scuola, e la forza che puo richiamare la scuola a questa sua fun-
zione & proprio la famiglia. Iniziative come scuole per genitori ecc.
sono da questo punto di vista molto importanti. E triste consta-
tare come la nostra societa mette a disposizione molti sussidi (an-
che la vituperata TV presenta spesso trasmissioni educative rego-
larmente ignorate dalle famiglie) che sono poco utilizzati dalle fa-
miglie stesse.

~Analoghe riflessioni possono essere fatte per quanto riguarda la
comunita cristiana. Non c’¢ dubbio che nel campo catechistico nei
tempi passati la Chiesa si & resa responsabile di un’espropriazione
della famiglia dall’educazione religiosa. Da una ventina di anni &
in atto un’inversione di tendenza, ma fino a che punto la famiglia
cristiana di oggi & convinta che I’educazione religiosa dei figli le
appartiene e che non si possono consegnare deleghe in bianco alla
comunita cristiana? E fino a che punto la comunita cristiana ¢ con-
vinta che I’educazione religiosa dei figli deve avvenire in simbiosi,
in collegamento, in collaborazione con la famiglia? Temo che le
indicazioni ben chiare della CEI nel Catechismo dei bambini non
siano molto applicate. Occorre una grande svolta per far si che
le famiglie cristiane siano loro protagoniste; ovviamente, previa
preparazione adeguata.

Anche in ordine all’educazione ai valori religiosi si pone lo stesso
problema che ¢ il filo conduttore: non espropriare la famiglia dal
suo compito costatandone i limiti, le insufficienze, le carenze, ma
metterla in condizione di poter essere autentico luogo di educa-
zione, non solo nella forma piu istintiva che le & propria, ma an-
che in una forma piu colta, piu erudita, pit meditata, pit matura,
da cui le puo derivare un minimo di competenza e di professiona-
lita.

43



Crescere insieme

Concludo con una notazione su un tema che mi ¢ caro: il tema del
crescere insieme.

Noi siamo soliti vedere il tema educativo - e ci comportiamo di
conseguenza - essenzialmente come un aiuto dei genitori alla crescita
dei figli, un aiuto degli adulti alla crescita dei piccoli. In realta ogni
rapporto educativo & sempre un rapporto bilaterale; sono I'indottri-
namento e la manipolazione che si presentano come rapporti unila-
terali.

Ogni autentico rapporto educativo implica un crescere insieme.
Occorre acquisire la consapevolezza che mentre i genitori educano
i figli sono anche educati da loro. I figli ci cambiano, ci trasformano,
ci danno lezioni di semplicita e di amore alla verita, di apertura, di
disinteresse, di generosita, che non sono solo cose «tipiche» dell’in-
fanzia ma sono in realta valori dell’'uomo. Questo ¢ il paradosso evan-
gelico del «diventare come bambini», mentre noi riteniamo che edu-
care & far diventare adulti i bambini!

Ci sono alcuni valori in genere nativi dell’infanzia e dell’adole-
scenza che sono valori coi quali dobbiamo fare i conti e i figli sono
coloro che ci aiutano al «rendiconto», che ci aiutano a mettere in
discussione le nostre certezze, a rivedere la nostra vita.

In questo senso si educa sempre insieme e, dunque, si cresce in-
sieme.

(Registrazione non rivista dall’autore).

44



