SETTIMIO CIPRIANI*

«Modelli» di Chiesa emergenti
dal Nuovo Testamento

Non si pud, certo, prendere di peso uno o piti «modelli» di Chiesa,
quali il Nuovo Testamento pud offrirci, e presentarli come «ideali»
per risolvere problemi tipicamente moderni, si agitino questi all’in-
terno della Chiesa o nella molteplicita di rapporti che essa non puo
non intessere con la variegata societa degli uomini. Le situazioni
«storiche» e «sociali» sono talmente diverse che non si puo fare una
specie di trasferimento automatico di soluzioni precostituite: sa-
rebbe un peccato contro la realta storica e anche contro la fede, che
non & mai un «assoluto» astratto, ma & piuttosto una «luce» che aiu-
ta a penetrare nelle pieghe dei fatti per interpretarli e orientarli nel
senso voluto da Dio. e -

Percio, se qualche modello di «Chiesa» c’¢ nel N.T., questo ci pud
servire come indicazione e come stimolo per risolvere, con lo stes-
so «spirito» di fedelta al Cristo, unico Signore della Chiesa, i pro-
blemi nuovi che le situazioni storiche, continuamente cangianti, ci
presentano. Non tanto, percio, modelli da «imitare» pedissequa-
mente, quanto piuttosto delle «esperienze di vita»; realizzate in fe-
delta allo Spirito, da riproporre ai cristiani di oggi perché sappiano
riesprimere nel loro agire ecclesiale, o anche semplicemente uma-
no, la «freschezza» delle origini.

Due Chiese, due realta diverse

Volendo presentare dei «modelli» di Chiesa emergenti dal N.T.,
nel senso e nei limiti che abbiamo detto, ci limitiamo a due Chiese
che hanno elementi «fisiognomici» piu facilmente definibili: la

* Biblista. Preside della Pontificia Facolta Teologica dell'Ttalia Meridionale di Napoli.

19



Chiesa di Gerusalemme e quella di Corinto.

La prima, infatti, & descritta con particolare insistenza e con relati-
va abbondanza di notizie dal libro degli Atti degli Apostoli. Anche se
S. Luca non intende fornirci un resoconto dettagliato degli eventi che
coinvolsero quella comunita, sta di fatto che riesce a ricostruire un
quadro abbastanza credibile soprattutto degli «atteggiamenti» spiri-
tuali e dei «sentimenti» di quei primi cristiani. Forse «idealizza» an-
che troppo il suo «quadro» delle origini, proprio per farne sentire il
fascino ai suoi lettori ed incitarli a mantenere viva quella «eredita».
Ma proprio perché tale «eredita» vuol trasmettere, non puo inventar-
la di sana pianta, anche se I'abbellisce di certi particolari.

La comunita di Corinto, al contrario, non & per niente idealizzata: ci
sta davanti con tutte le sue difficolta e i suoi problemi, con lo spirito di
divisione e di polemica che contrapponeva quei cristiani, con i sospetti
che alcuni sollevavano perfino nei riguardi della correttezza di Paolo e
con i mal trattenuti risentimenti di collera dell’Apostolato nei loro
confronti: una comunita allo scoperto, dunque, «viva», con tutte le ric-
chezze e le fragilita che la «vita» autentica porta con sé. Proprio per
questo pii1 interessante, e anche piut facilmente descrivibile.

Avremmo potuto prendere anche altri modelli di Chiesa: ad esem-
pio, Antiochia, oppure quelle che emergono dalle sette lettere
dell’Apocalisse, dalle Lettere Pastorali, oppure i modelli delle co-
munita presupposte dai Vangeli di Matteo e di Giovanni, o da altri
scritti del N.T. Ma, a parte il fatto che cronologicamente ci trove-
remmo davanti a comunita piuttosto tardive, avremmo in realta no-
tizie piit scarne e anche piu indefinite per quanto riguarda la loro
effettiva «fisionomia», e quindi la loro possibilita di offrirci precisi
punti di riferimento, o di confronto.

Detto questo, passiamo ad analizzare questi due modelli di Chie-
sa, cercando di delinearne il quadro generale senza perderci negli
infiniti dettagli esegetici, rischiando cosi di perdere il fascino della
loro sollecitazione. ,

Alla fine cercheremo eventualmente di tentare una «sintesi» degli
elementi riproponibili ai cristiani di oggi per una loro piu precisa
presa di coscienza ecclesiale.

I - La Chiesa di Gerusalemme

E incominciamo dalla Chiesa di Gerusalemme, non solo perché e
la prima Chiesa, «madre» di tutte le Chiese, ricca di tutte le ricchez-

20



ze che nessuna Chiesa mai piu avra (Maria, gli Apostoli, la radice e
il ceppo dell’antico Israele da cui anche Cristo discende, I’aria stes-
sa respirata da Gest etc.), ma perché a Gerusalemme bisognera pur
sempre ritornare: Roma non ci deve far dimenticare Gerusalemme
che, anche per dei cristiani, deve continuare a valere come 1'unico
«simbolo», geograficamente ben localizzato, dell’incontro salvifico
fra Dio e gli uomini e degli uomini fra loro.

Orbene, Luca subisce il fascino di questa comunita delle origini,
forse perché scaturisce immediatamente dal sangue di Cristo e piu
di tutte le altre, e prima di tutte le altre, ne ha saputo gustare il suc-
co acre e inebriante.

«La prima comunita di Gerusalemme non si stacca dal giudaismo,
ne osserva anzi le prescrizioni e frequenta il tempio, e questo mostra
quanto fosse viva nei primi cristiani la convinzione di essere in con-
tinuita con lantico Israele. Tuttavia sono gia presenti anche quei
germi di novita che porteranno poi la comunita molto lontano: Gesit
di Nazaret, rifiutato dalle autorita religiose, é proclamato Messia e
Signore; la risurrezione non é soltanto un evento gia accaduto per un
uomo, Gesit appunto, ora vivo e presente nella comunita, nel quale
solo c’¢ salvezza; accanto alla liturgia del tempio, si pratica un culto
proprio, che trova il suo germe nella cena del Signore. Nonostante
questo, il radicamento nella comunita giudaica é molto forte, e la di-
visione si compird, ma nella sofferenza: la comunita primitiva rima-
ne a Gerusalemme sinché non ne é scacciata»',

Ma che cosa ha di particolarmente «significativo» questa Chiesa
che anche scrivendone, Luca sembra tradire un senso di meravi-
glia? Cercheremo di dirlo senza sovrapporci all’attenzione, ma ten-
tando di interpretarlo.

Una forte «coscienza» di ecclesialita

Prima di tutto la coscienza immediata e lucidissima di essere una
«comunitd». in cui ognuno non solo & per l'altro, ma si sente realiz-

! B. MAGGION, La spiritualita nelle prime comunita cristiane, in R. FABRIS (a cura), La
spiritualita del Nuovo Testamento, ed. Borla, Roma, 1985.
Di B. MAGGIONI si veda anche La vita delle prime comunita cristiane, Roma, 1983.

21



zato nell’altro: per cui il «far Chiesa» e «sentirsi Chiesa» & un fatto
spontaneo, contrariamente di quanto avviene per noi che facciamo
fatica a realizzare tutto questo.

Ci basti qui ricordare alcuni fatti. Gia prima della discesa dello
Spirito Santo, S. Luca ci da un quadro totalmente unitario del pri-
mo gruppo dei credenti, quasi «paradigmatico» di quello che dovra
essere la Chiesa di tutti i tempi. Dopo aver riportato l'elenco degli
Apostoli al loro ritorno dal monte dell’Ascensione, cosi continua:

«Tutti questi erano assidui e concordi nella preghiera, insieme con
alcune donne e con Maria, la madre di Gesi, e con i fratelli di lui»
(At. 1,14).

Nel testo greco abbiamo qui due espressioni (un verbo proscarte-
réo = essere assiduo, e un avverbio, (omothumadon = concorde-
mente, unanimemente), che ritroveremo anche dopo la discesa del-
lo Spirito Santo per esprimere la comunita di Gerusalemme. Si ha
I'impressione, piti che di un gruppo, di una «famiglia», in cui il sen-
so della «maternita» («madre di Gesu» (e della «fraternita» («i fra-
telli di Gesii») espressamente evocato, fa da coagulante. Solo dove
alita senso di «famiglia», se ne avverte come la necessita e il biso-
gno, si puo in realta formare una comunita ecclesiale: le strutture
esterne non potranno mai compensare o sostituire la mancanza di
amore, che purtroppo si avverte in tanti nostri aggregati ecclesiali!

Questa necessita di aggregazione si avverte in maniera altrettan-
to intensa subito dopo la discesa dello Spirito, quando anche il nu-
mero dei credenti aumenta: circa «tremila» il giorno stesso della
Pentecoste (cfr. At. 2,41). A questo punto & evidente che anche «ma-
terialmente» il «formare famiglia» & possibile solo se se ne vive lo
«spirito»: non si puod stare insieme, quando si & molti, se gli animi
non sono disposti ad accettare gli altri e a donarsi agli altri!

La coscienza di ecclesialita
nei «sommari» degli Atti

Al riguardo sono significativi i cosidetti «sommari», che Luca in-
serisce nel suo racconto piu per creare «un’atmosfera», che per for-
nire notizie precise e ben individuate. Anche il verbo che dall’aori-
sto narrativo passa all'imperfetto descrittiVo, che in un certo senso
fotografa 'azione, sottolinea la particolare importanza del quadro,
quasi a volerlo accostare di piu all’attenzione del lettore, che in tal
modo & come invitato a riflettervisi.

22



Mentre nel rimanente del racconto i protagonisti sono singoli perso-
naggi (Pietro, Giovanni, Stefano etc.), nei «<sommari» lo ¢ esclusiva-
mente, o comunque principalmente, la comunita in quanto tale: c’¢ co-
me una compiacenza dell’Autore nel ricalcare questo fatto, con la con-
sapevolezza di presentare qualcosa di «eccezionale», come il frutto pit
bello dello Spirito che ha invaso I'animo dei credenti plasmando la
«comunita» degli ultimi tempi. Forse gli esegeti non hanno messo in
sufficiente luce questa dimensione «ecclesiale» dei sommari lucani.

Proviamo a rileggerli sotto questa angolazione. Ecco il primo:

«Erano assidui (prostarteruintes) nell’ascoltare 'insegnamento degli
Apostoli e nell'unione fraterna (te koinonia), nella frazione del pane
e nelle preghiere. Un senso di timore era in tutti, e prodigi e segni av-
venivano per opera degli Apostoli. Tutti coloro che erano diventati
credenti stavano insieme e tenevano ogni cosa in comune (koind);
chi aveva proprieta e sostanze, le vendeva e ne faceva parte a tutti,
secondo il bisogno di ciascuno. Ogni giorno tutti insieme (omothu-
madon) frequentavano il tempio e spezzavano il pane a casa pren-
dendo i pasti con letizia e semplicita di cuore, lodando Dio e goden-
do la simpatia di tutto il popolo. Intanto il Signore ogni giorno ag-
giungeva alla comunita quelli che erano salvati» (At. 2,42-48).

A prescindere da altre considerazioni, mi sembra che le parole
conclusive vogliono mettere in evidenza la forma di «aggregazione»
ecclesiale che possiede la primitiva comunita «vivendo» in quella
determinata maniera: la «simpatia» che gode presso il «<popolo» e il
costante accrescimento del «<numero» dei credenti stanno a testi-
moniarlo. La diffusione «missionaria» della fede nasce dalla «testi-
monianza» di fede di quei primi cristiani.

Il secondo sommario & anche pil espressivo e sottolinea con vigo-
re non solo la realtd di una profonda coscienza ecclesiale in quei
primi credenti, ma anche lo sforzo coraggioso di risolvere addirit-
tura problemi di carattere sociale sotto 'impulso della «carita»: il
caso della «condivisione» dei beni e dell’assistenza ai pili poveri,
che gia era stato accennato nel primo sommario, qui & descritto co-
me «paradigmatico» per uno stile di vita ecclesiale.

«La moltitudine di coloro che erano venutui alla fede aveva un cuo-
re solo e un’anima sola, e nessuno diceva sua proprieta quello che gli
apparteneva, ma ogni cosa era loro comune (koina). Con grande for-
za gli Apostoli rendevano testimonianza della risurrezione del Si-
gnore Gesit e tutti essi godevano di grande simpatia. Nessuno infatti
tra loro era bisognoso, perché quanti possedevano campi o case li
vendevano, portavano l'importo di cio che era stato venduto e lo de-

ponevano ai piedi degli Apostoli; e poi veniva distribuito a ciascuno
secondo il bisogno» (At. 4,32-35).

23



Subito dopo si descrive il caso di Barnaba, «un levita originario di
Cipro», che vende il suo campo e ne da il ricavato agli Apostoli (At.
4,36-37).

A breve distanza segue il terzo sommario, che, pur esaltando il
potere taumaturgico degli Apostoli, & pur sempre attratto dalla for-
za di «testimonianza» della comunita dei credenti in quanto tale.

«Molti miracoli e prodigi avvenivano fra il popolo per opera degli Apo-
stoli. Tutti erano soliti stare insieme nel portico di Salomone; degli al-
tri, nessuno osava associarsi a loro, ma il popolo li esaltava. Intanto
andava aumentando il numero degli uomini e delle donne che crede-
vano nel Signore fino al punto che portavano gli ammalati sulle piaz-
ze, ponendoli su lettucci e giacigli perché, quando Pietro passava, an-
che solo la sua ombra coprisse qualcuno di loro. Anche la folla delle
citta vicine a Gerusalemme accorreva, portando malati e persone tor-
mentate da spiriti immondi e tutti venivano guariti» (At. 5,12-16).

‘Ma se ¢ significativa I'acuta «coscienza» ecclesiale della primiti-
va comunita di Gerusalemme, sano anche significative le sorgenti,
da cui essa attinge forza ed ispirazione per attuarsi come tale. I
«sommari», che abbiamo sopra riportato, non ci ripropongono solo
il quadro ideale, ma ci descrivono anche gli «elementi» costitutivi e
generanti della comunita. ’

Essi sono compendiati nei quattro punti, ricordati all’inizio del
primo sommario:

«Essi erano assidui nell'ascoltare l'insegnamento degli Apostoli e
nell'unione fraterna, nella frazione del pane e nelle preghiere» (At. 2,42).

Pur essendo piuttosto generiche queste espressioni, riusciamo in
qualche maniera a intuire le realta che stanno dietro a tali termini,
i quali non a caso si seguono anche in un determinato ordine, forse
per gradarne I'importanza.

L'unita si fa attorno alla «Parola»
Al primo posto viene «!'insegnamento degli Apostoli» (Didaché
ton apostdélon). Con tale espressione, che ricorre solo qui nel N.T., S.

Luca dovrebbe indicare tutto I’arco dell’annuncio nelle sue varie
forme: Kerigma, catechesi, testimonianza, profeziaZ,

2 B. Papa, Atti degli Apostoli, Bologna, 1981, p. 104.

24



In tal modo la comunita delle origini ha possibilita di comunicare
con Cristo, di riascoltarne il messaggio, di interpretare con esattez-
za il suo pensiero. La «dottrina degli Apostoli», in realta, non & la lo-
ro dottrina: in questo caso non avrebbe se non un valore relativo e
" modesto! E che essi garantiscono il collegamento con il Gesu «della
storia» e con il Cristo «risorto»: la «memoria» precisa e fedele delle
origini ¢ assicurata, e nello stesso tempo anche la «freschezza» e la
vitalita di quella «<memoria». Essi, infatti, sono li a dimostrare con
la loro stessa esperienza di vita la forza trasformante di quei fatti.

Si puo capire facilmente, allora, come questa «memoria», fedel-
mente riproposta, facesse da elemento aggregante dei primi creden-
ti: attorno al Cristo risorto, reso presente dai ricordi che I’evocavano
e dall’esperienza di coloro che lo avevano riconosciuto come Signo-
re, si «riuniscono» i nuovi credenti, che si affidano anch’essi a lui per
essere salvati. La «comunione» attorno a Cristo, quale frutto della
«dottrina degli Apostoli», & soprattutto I'adesione interiore della «fe-
de» che associa a Cristo, ma nello stesso tempo anche a tutti coloro
che lo riconoscono come Salvatore ultimo e definitivo.

Attorno al Risorto si ricrea, in un certo senso, la medesima «pola-
rizzazione» di sentimenti e di affetti che, durante la sua vita terre-
na, aveva richiamato attorno a lui folle innumerevoli. Il fatto nuo-
vo, adesso, & la «risurrezione», che decanta i pensieri e purifica gli
affetti: ma la sostanza delle cose ¢ la stessa, e cio¢ il «trovarsi» nuo-
vamente «riuniti» attorno ad un uomo che dice parole, e realizza e
promette cose che afferrano tutti e in cui tutti si trovano realizzati
proprio in quanto sottratti ai loro piccoli o grandi egoismi, solleci-
tati a fuggire dalle loro chiusure e a fondersi in unita.

La «condivisione» dell’amore

Proprio per questo la traduzione di quell’enigmatico, secondo ter-
mine, koinonia, con «unione fraterna», come fa la Bibbia della CEI,
rende solo parzialmente il concetto che vi soggiace: si tratta prima di
tutto di «comunicare» con Cristo, restituitoci dalla «dottrina degli
Apostoli», e poi con tutti i fratelli nella consonanza della fede. Che
poi, a questo punto, si sentisse il bisogno di estrinsecare questa in-
tensa «comunione» degli spiriti attorno a Gesi1 in gesti di «carita»
verso i fratelli, soprattutto quelli pitt bisognosi, era piti che scontato.

E per questo che Luca insiste nel mettere in evidenza tale aspetto
«caritativo», che dice anche lo «stile» nuovo di vita «sociale» che in-

25



troduceva il cristianesimo: la «Koinonia» portava di fatto ad avere
«tutto in comune»: panta koind (At. 2,44; 4,32).

La «condivisione» dei beni & logica conseguenza della condivisio-
ne della «stessa» fede nel Cristo morto e risorto.

«Non si tratta di una condivisione richiesta per entrare a far parte
della comunita, come avviene invece per il gruppo di Qumran, né si
tratta di un comportamento che scaturisca da una preoccupazione
ascetica o da una visione pessimistica dei beni o da una mistica della
poverta. Scaturisce invece da una precisa visione religiosa, dalla fe-
de comune e dalla comune appartenenza al Signore. Non a caso i
passi parlano di "credenti” (At. 4,32) e suppongono un diretto riferi-
mento al dono dello Spirito e alla conversione. L'ideale perseguito
non era la povertd, ma la condivisione, cosi che 'messuno fosse tra
loro bisognoso”» (At. 4,34)>.

«Frazione del pane» e amore «condiviso»

«Condivisione», che era certo provocata dalla «comunione» inte-
riore degli spiriti, illuminati e sollecitati dalla medesima fede, ma
che veniva sempre di nuovo stimolata da un gesto «sacramentale»,
che anche nella sua struttura esteriore richiamava al dovere del
«condividerla», del «partecipare».

E la «frazione del pane», che S. Luca ricorda semplicemente, come
cosa ben nota, senza bisogno di aggiungervi altra spiegazione. Anche
pit tardi, in un contesto chiaramente liturgico, egli parlera della
«frazione del pane», o dello «spezzare il pane» (At. 20,7.10), intenden-
do sicuramente I’Eucaristia. Nel suo Vangelo ci dice che i discepoli
di Emmaus «riconobbero» Gesu nello «spezzare il pane» (Lc. 24-35).

E chiaro che S. Luca adopera qui un’espressione, che di fatto de-
scriveva solo un momento, o una parte, del pitt ampio rituale litur-
gico secondo il quale si svolgeva I'Eucaristia Perché egli ha voluto
definire il «tutto», facendo ricorso ad una «parte»? Indubbiamente
perché ha ritenuto significativo quel gesto, capace di dare una «glo-
balita» di senso al tutto!

Infatti, celebrando l'ultima Cena, anche Gesu aveva «spezzato»
il pane, per dire che egli si donava, nel suo «corpo» e nel suo

3 B. MAGGIONI, op. cit., p. 144. Cfr. J. DUPONT, Studi sul libro degli Atti, Roma, 1972, pp.
861-889; IDEM, L'union entre les premiers chrétiens dans les Actes des Apodtres, in
NRTH, 91 (1961), pp. 897-915.

26



«sangue», a tutti gli uomini. Non dava solo un pezzo di pane, ma do-
nava se stesso in un’offerta totale di amore e di condivisione.

Ripetendo quel gesto, dietro comando di Gesty, la Chiesa ha inteso
riesprimere i significati che Gesu vi aveva legato. Nella «frazione
del pane» percio Gesu si dona ai suoi; ma egli vuole anche che si do-
nino agli altri come «pane» condiviso, in quello che sono e in quello
che hanno. Una Eucaristia, che non si traducesse in una prassi di
«amore fraterno» incondizionato, sarebbe una menzogna che nulli-
fica il sacramento.

E quando dico «amore fraterno», lo intendo in tutta la sua am-
piezza: a iniziare dal rispetto reciproco, dalla stima, dallo sforzo di
intesa e di collaborazione, fino alla generosita del perdono, all’inte-
ressamento per i pill poveri ed emarginati, al saper donare la pro-
pria attenzione, prima ancora che le proprie sostanze, a chiunque si
trovi nel bisogno, materiale o spirituale che sia.

La Chiesa di Gerusalemme ha realizzato esemplarmente questa
esigenza dell’amore «condiviso» sia a livello dei rapporti interper-
sonali di tutti i membri della comunita fra di loro, sia soprattutto a
livello dei rapporti verso i membri piti poveri.

«La moltitudine di coloro che erano venuti alla fede aveva un cuor
solo e un’anima sola, e nessuno diceva sua proprieta quello che gli
apparteneva, ma ogni cosa era loro in comune» (Atti, 4,32).

La «missione» nasce
dalla testimonianza della comunita

Una Chiesa che «ha un cuor solo e un’anima sola», espressione
classica che dice il massimo di amicizia e di fusione degli spiriti,
non pud non essere forza di espansione «missionaria»: tale forza na-
sce soprattutto dalla «testimonianza» convincente dell’amore che
arriva fino all’espropriazione di quello che uno ha per donarlo agli
altri.

Non per nulla poco dopo I’Autore degli Atti adoperera una formu-
la narrativa, che verra ripetuta a scadenza quasi ritmata per ogni
nuova crescita della Chiesa:

«Intanto la parola di Dio si diffondeva e si moltiplicava grandemen-
te il numero dei discepoli a Gerusalemme; anche un gran numero di
sacerdoti aderiva alla fede» (At. 6,7. Cfr. 12,24; 19,20).

Finché la Chiesa, qualsiasi Chiesa, non si presentera come comu-
nita di fede in cui la Parola si ascolta e si vive, e come focolare di

21



«accoglienza» per chiunque desideri fuggire alla stretta soffocante
della solitudine personale, o dell’emarginazione sociale, non avra
speranza di avvenire: la «missione» nasce solo la dove c¢’¢ ricchezza
di Vangelo creduto, sofferto, pregato, «condiviso», «testimoniato»
con le opere dell’amore.

II - La Chiesa di Corinto

Tutta diversa, invece, & la Chiesa di Corinto, che conosciamo ab-
bastanza bene sia dalla testimonianza del libro degli Atti, sia dalla
delineazione che ne risulta dallo scambio epistolare che S. Paolo ha
avuto con quella comunita da lui sommamente amata, ma anche
aspramente rimproverata per le sue inadempienze e per la sua im-
maturita.

Proprio questa conflittualita con I’Apostolo ed anche la meschi-
nita di questa Chiesa, mentre da una parte ci danno testimonian-
za che un periodo «ideale» della Chiesa delle origini non c’¢ mai
stato, dall’altra ei permettono di cogliere il «progetto» di Chiesa
che Paolo cerca di proporre ai suoi cristiani. Direi che nelle due
lettere ai Corinzi Paolo cerca di «far diventare» Chiesa un agglo-
merato di cristiani che, al di 14 di una generica fede in Cristo, ac-
cettata peraltro con grande entusiasmo, erano rimasti pagani non
soltanto in certe pratiche di vita, ma anche nella valutazione di
fondo delle cose.

Qui conviene ricordare qualcosa dell’origine di questa Chiesa.
Paolo vi era giunto verso 'autunno dell’anno 51, durante il suo se-
condo viaggio missionario (At. 18,1-22). Veniva dalla grande frustra-
zione di Atene, che forse I’obbligd a rivedere il suo «metodo» di an-
nuncio.

Piu che partire da una presentazione di tipo «apologetico» del
cristianesimo, quasi a farlo considerare una specie di appello alla
ragione, come aveva tentato di fare con i sapienti dell’areopago
(At. 17,16-34), a Corinto Paolo presenta il messaggio cristiano nel-
la sua originalita piu cruda e ributtante: il mistero dell’«impoten-
za» di Dio, quale appare in maniera‘conclamata nell’evento della
Croce. : ‘

E lui stesso a rivelarci sia il suo stato d’animo in quell’occasione,
sia la sua metodologia missionaria:

28



«Anch'’io, fratelli, quando sono venuto tra voi, non mi sono presenta-
to ad annunziarvi la testimonianza di Dio con sublimita di parola e
di sapienza. Io ritenni infatti di non sapere altro in mezzo a voi se
non Gesii Cristo, e questi crocifisso. lo venni in mezzo a voi in debo-
lezza e con molto timore e trepidazione; e la mia parola e il mio mes-
saggio non si basarono su discorsi persuasivi di sapienza, ma sulla
manifestazione dello Spirito e della sua potenza, perché la vostra fe-
de non fosse fondata sulla sapienza umana, ma sulla potenza di Dio»
(1 Cor. 2,1-5).

Le contraddizioni di una Chiesa

Sta di fatto che i Corinzi accolsero con gioia e in grande numero
I'annuncio di Paolo: forse proprio il fatto che la salvezza venisse
non dalla potenza o dalla sapienza, ma dalla «debolezza» e dalla im-
potenza di un Crocifisso suscito I'interesse di una popolazione in
gran parte costituita da schiavi, da scaricatori di porto, piccoli traf-
ficanti, prostitute e gente simile. E quanto Paolo ricorda ai suoi cri-
stiani, per far toccare loro con mano come la grazia di Dio li abbia
prevenuti: '

«Considerate, infatti, la vostra chiamata, fratelli: non ci sono tra voi
molti sapienti secondo la carne, non molti potenti, non molti nobili.
Ma Dio ha scelto cio che nel mondo é stolto per confondere i sapien-
ti, Dio ha scelto cid che nel mondo é debole per confondere i forti,
Dio ha scelto cio che nel mondo é nulla per ridurre a nulla le cose
che sono, perché nessun uomo possa gloriarsi davanti a Dio» (1 Cor.
1,26-29).

In questa massa di gente, in cui piu della fede vera dovevano pre-
valere I’emozionalita religiosa e '’entusiasmo spirituale, bastava un
nonnulla per rompere gli equilibri sottili che costituiscono una co-
munita.

Cosi era bastato che dopo Paolo fosse venuto un brillante e facile
oratore come Apollo, per spaccare in due, anzi in quattro, quella
fragile comunita. E questo il malanno piu grande di quella Chiesa,
che Paolo affronta subito all’inizio:

« Vi esorto pertanto, fratelli, per il nome del Signore nostro Gesit Cri-
sto, ad essere tutti unanimi nel parlare, perché non vi siano divisioni
fra voi, ma siate in perfetta unione di pensiero e di intenti. Mi é stato
segnalato, infatti, a vostro riguardo, fratelli, dalla gente di Cloe, che
vi sono discordie tra voi. Mi riferisco al fatto che ciascuno di voi di-
ce: "Io son di Paolo”, "Io invece di Apollo”, "E io di Cefa”, "E io di
Cristo” (1 Cor. 1,10-12).

29



A questo punto ¢ chiaro che anche un fenomeno di autentica pre-
senza dello Spirito, quale era il fenomeno dei «carismi», poteva di-
ventare strumento di divisione, di contrapposizione e di invidia.
Percio Paolo si preoccupa di trattare a lungo di questo argomento,
ribadendo insistentemente che

«tutte queste cose é l'unico e medesimo Spirito che le opera, distri-
buendole a ciascuno come vuole» (1 Cor. 12,11).

Anche nella prassi «liturgica» queste animosita e divisioni riaf-
fioravano prepotentemente: cosi le donne non volevano piu portare
il velo sulla testa nelle assemblee liturgiche, per affermare una loro
parita con i maschi; perfino nella celebrazione dell’Eucaristia si ri-
proponevano gli schieramenti contrapposti con gravi ferite alla
carita.

Pit che davanti a una Chiesa, come si vede, siamo davanti a mem-
bra disarticolate di un corpo, che solo un abilissimo chirurgo pote-
va ricucire, o in qualche maniera ricomporre. Ed ¢ precisamente
quello che Paolo tenta di fare con quei cristiani, educandoli pro-
gressivamente ad «essere Chiesa».

Proprio in questo sforzo appassionato di Paolo possiamo cogliere
le linee di «modello» di Chiesa, che egli ha nella mente e cerca di de-
lineare discorrendo, ora pacatamente ora irosamente, con i suoi let-
tori. Non & un progetto gia definito, ma che noi possiamo abbastan-
za coerentemente ricostruire raccogliendo i suoi pensieri, presenta-
ti non sempre con ordine trasparente. '

Un «progetto» di Chiesa

Quali sono dunque per Paolo gli elementi «costitutivi» di un’au-
tentica Chiesa di Cristo, quale egli vorrebbe stabilire, o «ristabili-
re» a Corinto?

a) Prima di tutto una comune «coscienza di fede», quale terreno
di intesa e di aggregazione. Nella fede, infatti, & gia implicito un ap-
pello all’«ecclesialita», in quanto che, credendo nell’'unico Signore
Gest, gia ci si incontra e ci si riconosce in tutti coloro che fanno la
stessa professione di fede, la quale viene vissuta insieme interpreta-
ta in maniera omogenea, testimoniata «comunitariamente» perché
abbia anche una sua trasparenza di fronte a «quelli di fuori» (5,18).

L’elemento aggregante, dunque, € Cristo, in quanto accettato per

30



la fede: & precisamente in questa capacita di «comunione» con lui
che nasce il rapporto di «comunione» con gli altri. Si capisce, in
questo senso, il valore dell’espressione che troviamo detta a propo-
sito dei predicatori che introducono materiale di scarto, o di poco
pregio, nella loro opera di edificazione della fede:

«Ciascuno stia attento a come costruisce. Infatti nessuno puoé porre

un fondamento diverso da quello che gia trova, che é Gesit Cristo».

E se, sopra a questo fondamento si costruisce con oro, argento,

pietre preziose, legno, fieno, paglia, I'opera di ciascuno sara visibi-
le: 1a fara conoscere quel giorno che si manifestera col fuoco,

«e il fuoco provera la probita dell’opera di ciascuno...» (3,11-13).

Cristo & il «fondamento» dell’edificio comune, in cui tutti i cre-
denti devono ritrovarsi per fare corpo fra di loro. E la «fede» in Cri-
sto che struttura la Chiesa: qui & il punto di partenza di tutto.

b) Pero Paolo non sembra essere del tutto sicuro neppure in que-
sta radicazione ultima della Chiesa in Cristo. Forse che anche Cri-
sto non veniva manipolato da quei cristiani di Corinto, che parteg-
giavano chi per Paolo, chi per Apollo, chi per Cefa? Bisognava dun-
que trovare in Cristo qualcosa di talmente «tipico», che non potesse
essere manipolato da nessuno a proprio vantaggio, e percio piu
adatto a dividere che ad unire.

Orbene, c’¢ qualcosa, per Paolo, nell’annuncio del Cristo che di
fatto, se si accetta fino in fondo, obbliga i credenti ad essere «fra-
ternita», «comunione» di spiriti e di vita, «Chiesa» inchiodata alla
fedelta al proprio Signore: la sua morte di croce. Accettando il Cri-
sto «Crocifisso», ogni credente accetta la via dell’'umilta, della ri-
nuncia, dell’assunzione dell’altro con tutti i suoi limiti, sente il bi-
sogno di abbracciare nell’amore tutti i fratelli, senza chiudersi a
nessuno, come Cristo che, nella Croce, abbraccia l'universo e fa na-
scere dal suo corpo crocifisso la Chiesa.

Ecco il motivo per cui S. Paolo, proprio per eliminare quei male-
detti partiti che smembravano la comunita di Corinto, ricorda la
sua iniziale predicazione, la quale consisteva tutta nell’annuncio
del Cristo «crocifisso»:

«Cristo mfattz non mi ha mandato a battezzare, ma a predicare il
Vangelo; non pero con un discorso sapiente, perché non venga resa
vana la Croce di Cristo. La parola della Croce infatti é stoltezza per
quelli che vanno in perdizione, ma per quelli che si salvano, per noi,
é potenza di Dio...» (1 Cor. 1,17-18).

31



«Il Cristo "crocifisso” come nucleo di tutta la fede, é il pii potente
elemento aggregante, perché espressione massima della donazione,
dell’amore e del perdono: il credente, che si lascia afferrare da que-
sta veritd, non pud non far "Chiesa”, sentendosi legato fino in fondo
ai fratelli, senza voler prevalere o primeggiare fra di loro per presti-
gio personale, per singolarita, per maggiore intelligenza o altro.
Ogni divisione dai fratelli é gesto di orgoglio, fosse anche per affer-
mare delle verita: rimanendo fedeli al Cristo "crocifisso” ogni con-
trapposizione o rivalita nella Chiesa non potra non venire eliminata
dalla forza dell’amore, di cui la "croce”e il simbolo parlante»*.

La forza «ecclesializzante»
dell’Eucaristia

c¢) Proprio per questa sua radicazione nel Cristo crocifisso,
espressione massima dell’amore, Paolo sente come centrale per la
costruzione di una Chiesa la celebrazione dell’Eucaristia, in quanto
essa & ordinata a riprodurre il mistero della «morte» del Signore.

E risaputo che Paolo parla dell’Eucaristia soltanto in questa let-
tera, e per ben due volte (10,16-17; 11,17-34). Cio sta a dire I'impor-
tanza che egli annette a questo evento «sacramentale» e come lo ri-
tenga fondamentale per la strutturazione di una Chiesa, come quel-
la di Corinto, che trovava modo di dividersi perfino al momento del-
la celebrazione di questo mistero.

Infatti, forse per riprodurre il contesto in cui era nata, alcuni Corin-
zi avevano introdotto 1'uso di far precedere I'Eucaristia da un ban-
chetto comune. Sta di fatto, pero, che tale «banchetto» era pitt un’oc-
casione di disunioni e di risse che di fraternita. Infatti, ciascuno

«quando partecipa alla Cena, prende prima il proprio posto e cosi
uno ha fame, l'altro é ubbriaco. Non avete forse le vostre case per
mangiare o per bere? O volete gettare il disprezzo sulla Chiesa di Dio
e far vergognare chi non ha niente? Che devo dirvi? Lodarvi? In que-
sto non vi lodo» (1 Cor. 11,23-24).

Proprio per far capire ai suoi lettori il controsenso di quanto
stanno facendo, richiama loro il preciso contesto in cui I’Eucaristia

¢ stata istituita, con alcuni particolari che maggiormente evocano
I'amore di Gesu:

4S. CIPRIANI, Per una Chiesa viva, Ed. Ancora, 1985, p. 26. A questo nostro libro ri-

mandiamo per un maggiore approfondimento della tematica che stiamo trattando
(pp- 7-39).

32



«Il Signore Gest, nella notte in cui veniva tradito, prese del pane e,
dopo aver reso grazie, lo spezzo e disse: "Questo é il mio corpo, che é
per voi; fate questo in memoria di me”» (1 Cor. 11,23-24).

Non vogliamo qui né riportare, né commentare il testo paolino,
che ¢ ben noto a tutti. Ci preme soltanto sottolineare quel richiamo
alla «notte in cui Gesu veniva tradito», che fa da contrasto al suo
«donarsi» per gli altri.

E vogliamo anche richiamare l'attenzione sulle parole di com-
mento che Paolo aggiunge al racconto dell’istituzione eucaristica,
quasi un affacciarsi stupito sulle profondita dell’abisso:

«Ogni volta, infatti, che mangiate di questo pane e bevete di questo cali-
ce, voi annunziate la morte del Signore finché egli venga» (1 Cor. 11,26).

Se non & 'Eucaristia che riproduce e «annunzia la morte del Si-
gnore» a creare fusione dei cuori e delle menti, che cosa potra mai
unire i cristiani di Corinto fra di loro per farli diventare Chiesa?

A questo punto, oltre che presentare gli elementi per un progetto
di Chiesa, & chiaro che Paolo lancia una sfida alla comunita di Co-
rinto: «L'Eucaristia, che voi celebrate vi giudica e vi condanna; voi
non siete quello che il sacramento intende significare». Di qui I'invi-
to accorato dell’Apostolo: i

«Ciascuno, pertanto, esamini se stesso e poi mangi di questo pane e be-
va di questo calice, perché chi mangia e beve senza riconoscere il cor-
po del Signore, mangia e beve la propria condanna» (1 Cor. 11,28-29).

«Riconoscere il corpo del Signore» non significa semplicemente
distinguere il pane e il vino consacrato da quello che non lo &. Tale
riconoscimento & collegato all’«esaminarsi», cio¢ al ritrovarsi sin-
tonizzati con quello che I'Eucaristia significa ed ¢ viverne ed incar-
narne la realta, dilatarne la potenza esemplarizzante di amore e di
donazione. Si riconosce il «corpo del Signore» diventando «corpo di
Cristo», come tra poco dira Paolo stesso, facendo un audace passag-
gio dal «corpo» eucaristico del Signore a quello «ecclesiale», che
impropriamente noi chiamiamo «mistico»:

«QOra voi siete corpo di Cristo e sue membra, ciascuno per la sua par-
te» (1 Cor. 12,27).

.La Chiesa-come «corpo» di Cristo

d) Sappiamo che & nel contesto dei «carismi» che Paolo parla del-
la Chiesa come «corpo di Cristo». ;

Qui siamo davanti ad un altro elemento costitutivo del progetto
di Chiesa che Paolo sta abbozzando: la sua articolazione in molte-

33



plici «servizi», «operazioni», e «doni» vicendevolmente offerti e ri-
conosciuti.

L’immagine del «corpo» per esprimere un’unita organica, quale
dovrebbe essere la Chiesa, viene all’Apostolo anche dalla letteratu-
ra classica, che aveva ripreso abbondantemente questa analogia
per esprimere i rapporti sociali. Nel nostro contesto, pero, penso
che I’Apostolo sia stato influenzato piu direttamente dal riferimen-
to al «corpon» fisico ed «eucaristico» di Cristo, immediatamente pri-
ma ricordato. E in quel «corpo» dato alla morte per noi che Cristo
riconcilia gli uomini con Dio e fra di loro; ¢ allo stile e alla «necessi-
ta» dell’amore che ogni celebrazione eucaristica rimanda necessa-
riamente i credenti.

11 «corpo di Cristo», percio, obbliga i cristiani a far «corpo» fra di
loro, cioé a far Chiesa, distribuendosi reciprocamente i «carismi»
come espressione di amore. Come si vede, Paolo valorizza molto i
«carismi» e li ritiene indispensabili alla struttura della Chiesa: an-
zi, consiglia di «aspirare» a quelli «pit1 grandi», come ad esempio la
profezia (1 Cor. 12,31). Il che significa che una Chiesa, dove sono as-
senti i carismi o funzionano poco, ¢ una Chiesa povera, forse in via
di estinzione perché non permette allo Spirito di condurla «dove» e
«come» vuole.

Rileggiamo il seguente testo:

«A ciascuno é data una manifestazione particolare dello Spirito per
l'utilita comune: a uno viene concesso dallo Spirito il linguaggio del-
la sapienza; a un altro, invece, per mezzo dello stesso Spirito, il lin-
guaggio di scienza; a uno la fede per mezzo dello stesso Spirito; a un
altro il dono di far guarigioni per mezzo dell’unico Spirito; a uno il
potere dei miracoli; a un altro il dono della profezia; a un altro il do-
no di distinguere gli spiriti; a un altro la verita delle lingue; a un al-
tro infine l'interpretazione delle lingue. Ma tutte queste cose é l'uni-
co e medesimo Spirito che le opera, distribuendole a ciascuno come
vuole» (1 Cor. 12,7-11).

Analizzando questo testo, mi sembra che emergano con chiarezza
tre cose.

La prima ¢ che ¢ lo Spirito stesso a suscitare i «carismi»; e li su-
scita proprio perché vuole attraverso di loro «manifestarsi» e dare
ai credenti la convinzione che ¢ lui il «Signore» della Chiesa.

La seconda & che i carismi sono dati proprio perché in un «corpo»
tutte le membra siano «attive»: 14 dove un membro & inattivo, & se-
gno di paralisi, o di necrosi.

La terza & che ogni carisma & per I'«utilita comune»: il che signifi-
ca che nessuno puo «privatizzare» i carismi, cosi come nessuno puo

34



«monopolizzarli», o anche solo fare la sintesi dei carismi. Paolo po-
co dopo riconoscera che c’¢ anche una «gerarchia» dei carismi:

«Alcuni percio Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apo-
stoli, in secondo luogo come profeti, in terzo luogo come maestri...»
(1 Cor. 12,28).

Pero questo non significa minimamente che 1'«<apostolo» o «il pro-
feta», che pur sono i primi nella gerarchia, possano sostituirsi agli al-
tri carismi, restringere lo spazio del loro libero espletarsi. L'immagi-
ne del «corpo» ne risulterebbe del tutto sfigurata! Possono soltanto
«coordinarli» e sollecitarli ad un’armoniosa cooperazione.

La «carita» come anima della Chiesa

e) Il correttivo ad un possibile abuso nella gestione dei carismi, o
ad una loro possibile falsificazione, non sta tanto nel ricorso
all’«autorita» dell’Apostolo, che pur deve intervenire per annuncia-
re la verita del Vangelo, quanto nell’esercizio della «carita», che &
I'anima di ogni aggregazione ecclesiale. Proprio 'intuizione che la
Chiesa ¢ un «corpo» compatto, articolato in vari «servizi» o «doni»,
che sono indispensabili al retto funzionamento di tutto 'organi-
smo, suggerisce a Paolo un’altra idea, che con la precedente ¢ inti-
mamente collegata: la dimensione «agapica», o «caritativa» che dir
si voglia, della Chiesa.

Qui tocchiamo il vertice piti alto dell’ecclesiologia paolina e forse
abbiamo la sfida piit provocante a certi nostri appiattiti comporta-
menti ecclesiali.

E importante che Paolo inserisca il suo grandioso inno alla «cari-
ta» (1 Cor. 13,1-13) proprio nel contesto dei «carismi», che, pur es-
sendo una ricchezza insostituibile nella Chiesa come prova della
forza sempre nuova dello Spirito, possono anche essere strumento
di divisione e di contrapposizione fra i cristiani. Orbene, in questo
contesto Paolo ricorda che senza la «carita» gli stessi carismi demo-
liscono, piu che «costruire», la Chiesa.

" Di qui quel solenne, triplice ipotizzare situazioni al limite dell’as-
surdo, per dire che senza la carita i carismi anche piu alti «sono
nullax:

«Se anche parlassi la lingua degli uomini e degli angeli, ma non
avessi la carita, sono come un bronzo che risuona o un cembalo che
tintinna. E se avessi anche il dono della profezia e conoscessi tutti i

35



misteri ‘e tutta la scienza, e possedessi la pienezza della fede cost da tra-
sportare le montagne, ma non avessi la caritd, non sono nulla. E se an-
che distribuissi tutte le mie sostanze e dessi il mio. corpo per essere bru-
ciato, ma non avessi la caritd, niente mi giova» (1 Cor. 13,1-4).

Paolo parla alla prima persona perché si sente coinvolto: egli & pro-
feta, apostolo, conoscitore profondo dei misteri della fede. Eppure
sente di poter dire che neppure il suo essere « apostolo», o «profeta»,
serve alla Chiesa senza la «carita», anzi puo distruggerla. Anche co-
me apostolo egli sente di rientrare nella legge comune che regola i
carismi: ogni carisma vale nella misura in cui & avvertito ed espletato
come «servizio» di amore, in spirito di umilta e non di dominio.

Ma non & solo il fatto di parlare dei «carismi» che richiama il pen-
siero dell’Apostolo al tema della carita, ma anche I'immagine del
«corpo» che egli aveva evocato per fare afferrare meglio quell’idea.

Una volta introdotta, 'immagine del «corpo» serviva meraviglio-
samente a delineare qualsiasi rapporto all’interno della Chiesa: &
evidente che all'interno del corpo ogni membro ha bisogno dell’al-
tro, il piccolo alla stessa maniera del grande:

«Non pud l'occhio dire alla mano: "Non ho bisogno di te”; né la testa
ai piedi: "Non ho bisogno di voi". Anzi quelle membra del corpo che
sembrano pii deboli sono pitt necessarie; e quelle parti del corpo che
riteniamo meno onorevoli le circondiamo di maggiore rispetto»
(1 Cor. 11,21-23). :
E solo in questo modo che ognuno, vedendosi riconosciuto il pro-
prio carisma, si sente «corresponsabilizzato» nella crescita, nel be-
nessere, o malessere, comune del corpo.

«Se un membro soffre...»

" E in realta, basta che qualche membro del corpo «soffra», perché
tutti soffrano, o viceversa gioiscano se uno «gioisce».
. E in questo contesto che Paolo suggerisce la prima, fondamentale
regola di «solidarieta» ecclesiale, che vale per qualsiasi comunita,
piccola o grande che sia: '

«Se un membro soffre, tutte le membra soffrono insieme; e se un mem-
bro é onorato, tutte le membra gioiscono con lui. Ora voi siete corpo di
Cristo e sue membra, ciascuno per la sua parte» (1 Cor. 12,26-27).

Le situazioni degli altri diventano, in un corpo organicamente
ben distribuito, situazioni proprie, non per superficiale ed emotiva
compassione, ma per necessaria «propinquita» ed appartenenza:

36



I'altro, mi appartiene, &€ mio fratello, anzi di pitt: «parte di me stes-
so», perché parte del «corpo della Chiesa», che & «corpo di Cristo».

E chiaro che in una siffatta prospettiva ecclesiale, in cui ognuno
porta il peso di tutti e tutti portano il peso di ognuno, perché mem-
bra dello stesso corpo, la «carita» & legge fondamentale e costitui-
va. Ed ¢ altrettanto chiaro che la carita & soprattutto quella che ac-
cetta 'altro con tutte le sue «necessita», spirituali o materiali che
siano. La carita & inscindibile, ed opera su tutti i fronti.

Si capisce benissimo, percio, che Paolo non abbia alcuna difficol-
ta ad organizzare nell’irrequieta comﬁniyé di Corinto, certo non ric-
ca ma pur sempre generosa, una capillare e nutrita «colletta» in fa-
vore dei «poveri» di Gerusalemme.

Anzi, pit che un dovere, considera questa una «grazia» che ¢ stata
fatta fiorire nel cuore di quei cristiani dal Signore Gesu (2 Cor. 8,9):

«Non dzco questo per farvene un comando, ma solo per mettere alla
prova la sincerita del vostro amore con la premura per gli altri. Co-
noscete infatti la grazia del Signore nostro Gesit Cristo: da ricco che
era, si & fatto povero per voi, perché voi diventaste ricchi per mezzo
della sua poverta» (2 Cor. 8,8-9). ¥
Come si vede, & lo stesso clima di solidarieta e di scambio caritati-
vo che si era realizzato a Gerusalemme, con la differenza che a Co-
rinto la «solidarieta» si svolge fra Chiesa e Chiesa. La dottrina della
Chiesa come «corpo» di Cristo obbligava Paolo a guardare fuori
dello stretto ambiente di una comunita singola: anche le varie co-
munita, che lui andava fondando nell’immenso mondo pagano, era-
no membra di un «corpo» pit1 grande. Fra di loro, percio, doveva va-
lere la comune regola che vige fra i membri di una stessa famiglia,
cioé la regola della «fraternita».
Non c’¢ dunque via di uscita: per il cristiano, che vuol sentirsi
parte viva della comunita di salvezza che ¢ la Chiesa, la «legge
dell’amore>» ¢ ineludibile, a partire dai piu vicini fino ai pit lontani.

Conclusione

Volendo adesso concludere, che applicazioni trarre, da quanto
abbiamo sopra detto, che valgano anche per le nostre Chiese, oggi?
Certo & che forse nessuna delle nostre Chiese puo di fatto ricono-
scersi nella primitiva comunita di Gerusalemme: troppo alta la sua
tensione di fede, di amore, di fraternita condivisa, di gioia, di spon-
tanea forza di contagio missionario, di traboccamento della poten-

37



za dello Spirito. Deve rimanere allora soltanto un ideale «astratto»,
magari con il rimpianto nel cuore per non poterlo realizzare? O non
piuttosto, il quadro di quella Chiesa deve diventare una spina, con-
fitta nel corpo, finché arriviamo finalmente anche noi alla meta
profilataci da Luca? Se lo Spirito ha saputo operare prodigi allora,
perché non dovrebbe operarli anche oggi?

Molte Chiese invece si riconosceranno nella comunita di Corinto
stravagante, entusiasta ma superficiale, frantumata dalle divisioni
e delle contrapposizioni, moralmente e spiritualmente zoppicante,
ma nello stesso tempo anche generosa, aperta ai «doni» dello Spiri-
to, capace ancora, e perfino desiderosa di ravvedimento. Ma & pro-
. prio ad una Chiesa come questa che Paolo propone traguardi altis-
simi, addirittura quasi incredibili, come abbiamo visto.

La mediocrita delle nostre Chiese non ci esonera, percio, dall’im-
pegno di puntare piul in alto che sia possibile: 'esperienza di Corin-
to ci dice che anche la piu svagata, superficiale e perfino rissosa co-
munita cristiana puo diventare un’autentica Chiesa di Cristo.

Tutto questo, pero, a condizione che ogni cristiano riscopra le se-
guenti grandiose intuizioni, soprattutto paoline: a) solo Cristo ¢& il
«fondamento» dell’edificio comune della nostra fede; b) solo assu-
mendo gli atteggiamenti di umilta del Signore «crocifisso» possia-
mo di fatti accettare gli altri; ¢) I’'Eucaristia ha il compito di ripro-
porre continuamente ai cristiani lo stile del «dono» totalmente gra-
tuito e da anche la forza per vivere la reciproca «donazione»; d) pro-
prio per questo essenziale rapporto «cristologico» la Chiesa deve
esprimersi come «corpo» di Cristo, in cui ogni «membro» ha il pro-
prio dono da offrire ai fratelli, e percio non ¢ supplibile da nessuno;
e) pertanto la legge della «carita» & essenziale per ogni comunita
che aspiri ad essere Chiesa; f) la «carita», poi, abbraccia tutti gli
spazi della vita, dalla «comunione» degli spiriti fino alla stessa
«condivisione» dei beni materiali nella misura dei bisogni concreti
dei fratelli, come faceva la comunita di Gerusalemme.

Al termine di quanto siamo venuti dicendo forse ci accorgiamo
che tutto il peccato delle nostre Chiese ¢ che abbiamo dimenticato
quello che Paolo diceva ai volubili e rissosi cristiani di Corinto:
«Queste dunque le tre cose che rimangono: la fede, la speranza, la
carita: Ma di tutte pitt grande é la carita» (1 Cor. 13,13).

Se questo e vero, & dalla «carita», con le sue implacabili esigenze,
interiori ed esteriori, che deve prendere avvio ogni discorso di «re-
visione di vita» delle nostre Chiese e soprattutto del loro nuovo im-
pegno «missionario».

38



