Don BRUNO FORTE*

Eucaristia e diaconia ecclesiale
della carita

Introduzione

Ringrazio il Padre di questa Chiesa di Reggio Calabria, servo
dell’unita dei fratelli, ringrazio tutti voi, specialmente la Caritas
della Diocesi e la Caritas nazionale, di questa possibilita che mi da-
te di riflettere con voi su «Eucaristia e diaconia ecclesiale della ca-
rita». Vorrei introdurre la mia riflessione, motivando il taglio teolo-
gico della mia proposta, cercando cioe di cogliere in una breve pre-
messa le motivazioni per cui un teologo ¢ legittimato a parlare di
carita ed Eucaristia.

Mi sembra di poter ricondurre queste motivazioni a due fondamen-
tali indicazioni. La prima la formulerei cosi. La teologia non & sempli-
cemente la fides quaerens intellectum, il tentativo di portare alla paro-
la 'obbedienza della fede che dalla parola del Dio vivente nasce; ma,
proprio perché la fede stimola e nutre rapporti di amore, la teologia,
che nasce dalla fede, & anche contemporaneamente charitas quaerens
intellectum, & il tentativo di dire ’amore, di raccontare I’amore. Di rac-
contare anzitutto quell’amore che si & narrato a noi nella storia di Ge-
su di Nazareth, Signore e Cristo, quell’amore che & 1'apparizione fra
noi dell’eterno evento dell’amore, della storia eterna della Trinita. Ma
anche di dire, di narrare I'umile quotidiano vivere dell’amore fra gli
uomini, per suscitare ancora alla scuola di quell’amore, narrato a noi
in Gesu Cristo, delle storie di amore. La teologia parla di Dio raccon-
tando I’amore, come dice E. Jiingel. La teologia &, come amo ripetere,
non solo l'aristocratico amore della sapienza, ma, molto piu e forte-
mente, questa «sagesse» dell’amore, questa sapienza dell’amore, que-
sto tentare di pensare e di dire 'amore per la vita del mondo.

In secondo luogo, I'Eucaristia e la teologia si rapportano perché
nell’Eucaristia & resa presente per noi quella storia dell’amore eter-

*Docente ordinario di Teologia Dogmatica nella Facolta Teologica dell’'Italia Meri-
dionale di Napoli.
Trascrizione non rivista dall’autore.

23



no che si € raccontata in Gesu Cristo. Nell’Eucaristia si narrano le
meraviglie di Dio, perché queste meraviglie si facciano presenti e
contagino ancora la vita degli uomini. A volte mi sembra di poter di-
re che tutto il lavoro che un teologo deve fare nella sua vita & quello
di portare alla parola cio che egli vive, sperimenta nella comunita
dei fratelli, quando celebra I’Eucaristia del Signore. Dire I’Eucari-
stia & dire il mistero, per quanto dicibile esso si & reso nella rivela-
zione, nella storia di Gesu di Nazareth, Signore e Cristo.
Ecco allora che fra carita, Eucaristia, teologia, si stabilisce que-
sto rapporto: la teologia come pensiero dell’amore, come docta cha-
ritas, che si nutre del vissuto dell’Eucaristia in cui questo amore ci
¢ detto e ci & donato. Ma proprio questo rapporto dice I’enorme
umilta e provvisorieta della parola teologica. La parola teologica sa
bene di evocare e non catturare, di suscitare e non fermare; la teolo-
gia si muove sempre nel registro della metafora, del simbolo, non
per svuotarne il senso, la forza, ma per definirne correttamente la
portata. La teologia dice e tace, canta e cammina, come direbbe
Sant’Agostino, € parola che nasce dal silenzio ed & parola che al si-
lenzio dell’amore vissuto deve tornare. Ecco allora la teologia come
pensiero dei pellegrini, come theologia viatorum, come pensiero di
un popolo costantemente in cammino.
Chiuderei questa premessa con una citazione di Agostino e di
Tommaso, i quali amavano sottolineare la distinzione fra una cono-
scenza vespertina, la cognitio vespertina, e una cognitio matutina,
una conoscenza nella chiara luce del giorno. Il teologo sa che la sua
¢ sempre e solo una cognitio vespertina. Conosciamo nella penom-
bra della sera, anche quando parliamo dell’amore o dell’Eucaristia,
perché il giorno pieno dell’amore, che ’Eucaristia nutre e annuncia
al tempo stesso, non & ancora venuto, ¢ il giorno di un altro tempo,
di un’altra patria, di cui I’Eucaristia ¢ anticipo e promessa. E allo-
ra, con la consapevolezza di questa poverta, con I'umilta di chi par-
la e tace, al tempo stesso parlando, vengo a proporvi le riflessioni
intorno ad Eucarestia e diaconia ecclesiale della carita, che mi sem-
bra possano aiutare il nostro cammino.
Articolo la mia proposta in tre grandi momenti che intitolo cosi:
[0 L'Eucarestia memoriale della Pasqua del Signore: alle sorgenti
della carita.

O L’Eucaristia praesentia Domini, presenza del Signore fra i suoi e
dunque: la compagnia della carita.

(0 L’Eucaristia come anticipazione della patria e dunque: la carita
nel pellegrinante popolo di Dio.

24



I. L’Eucaristia, memoriale della Pasqua del Signore
Alle sorgenti della carita

Anzitutto il primo momento: I’Eucaristia come memoriale della
Pasqua del Signore: alle sorgenti della carita. Vorrei riflettere sui
due termini di questo enunciato: I’Eucaristia come memoriale,
I’Eucaristia come memoriale della Pasqua del Signore. Richiamo
cose certamente gia note, che ci aiutano, pero, ad entrare nell’ap-
profondimento del nostro tema. Sappiamo che la grande categoria
teologica di origine biblica, che ha consentito in questi anni il rin-
novamento della teologia eucaristica e del consenso ecumenico in-
torno all’Eucaristia, come dimostra il documento di Lima sull’Eu-
caristia, € la categoria del memoriale, la categoria che ritroviamo,
per esempio, in Esodo 12,14, con la formula zikkarén, che ritrovia-
mo nel libro del Levitico 2,2, con la forma Az°carah; quella catego-
ria che il greco traduce con anamnesis mnemostinon. Sappiamo che
questa categoria ci & stata trasmessa nei racconti dell'istituzione
dell’Eucaristia. In Luca 22,19 e nella Prima lettera ai Coringzi, al ca-
pitolo 11, versetti 24-25, noi troviamo l’espressione «questo € il mio
memoriale», che solitamente viene tradotta «fate questo in memo-
ria di me». Sappiamo anche che 'assenza di questa formula in Mat-
teo e Marco non ci deve stupire, nella misura in cui Matteo e Marco
costituiscono una catechesi rivolta ad una comunita del Cristiane-
simo delle origini, che conosceva bene la tradizione del memoriale,
e dunque non c’era bisogno di esplicitare cid che gia era vissuto da
parte di queste comunita.

Dungque, nella testimonianza della Scrittura, I'Eucaristia ci viene
presentata nella linea del memoriale biblico collegato, in modo par-
ticolare, con la cena pasquale. Sappiamo che la principale difficolta
per questa interpretazione sta nel fatto che la datazione giovannea
della morte del Signore, al 14 di Nisan, impedirebbe di dire che Ge-
st ha celebrato la Pasqua, perché era il giorno in cui si immolava
'agnello, che doveva poi essere consumato nel banchetto pasquale.
Ma, al di 14 di altre ipotesi, sappiamo che la cronologia di Giovanni
& sempre una cronologia simbolica: Giovanni ha voluto dirci che
Gesu ¢ I'agnello pasquale e dunque non ha contraddetto quella che
¢ invece l'indicazione dei Sinottici. Dunque I’Eucaristia &€ un memo-
riale. Ma che cosa significa questa categoria di memoriale? Mi sem-
bra che ne possiamo comprendere il senso proprio nel rapporto di
differenziazione rispetto alla categoria occidentale di memoria.

25



Che cos’¢ la memoria? E la extensio animi ad praeterita, la dilata-
zione della mente e dello spirito alle cose passate. Noi facciamo me-
moria quando riandiamo al tempo che fu; la memoria & un’opera-
zione della mente, & qualcosa di puramente ideale, di puramente
mentale. Naturalmente la memoria ha la forza che le viene data da
chi fa memoria, non ha in se stessa una forza costitutiva. Diversa-
mente da questo, il memoriale non ¢ il movimento dal presente al
passato, ma ¢ il movimento che dall’evento unico, definitivo del
passato, evento salvifico, si fa contemporaneo e presente per noi.
Dunque lo zikkarén biblico, il memoriale biblico, & 1’attualizzazione
dei mirabilia Dei: le meraviglie del Signore vengono a rendersi pre-
senti nella vita del popolo santo per contagiare ancora il presente
degli uomini e segnarlo della potenza del Dio dell’Alleanza. Non &
dunque una pura operazione mentale quella che si compie, ma & il
farsi presente, nell’oggi del popolo dei pellegrini di Dio, delle gesta
salvifiche del Signore. Ecco l'idea del memoriale biblico. E allora
confidando ai suoi il suo memoriale, Gesu costituisce la Chiesa, co-
me il popolo che nella storia dovra rendere presente gli eventi della
sua morte e resurrezione a tutte le situazioni umane. Personalmen-
te sono convinto che tutta la missione della Chiesa si pu6 trovare
raccolta in questo comandamento: «Questo ¢ il mio memoriale, fate
questo in memoria di me». La Chiesa non deve far altro nella storia
che celebrare il memoriale del Signore, nel senso biblico del termi-
ne, cioé rendere presente il Cristo vivente nelle piu diverse situazio-
ni storiche. E questo, lo sappiamo, non ¢ opera di carne e di sangue.
Se la memoria & frutto della nostra mente, che va alle cose del tem-
po che fu, il memoriale ¢ il frutto del ricordo di Dio, che ¢ un ricor-
do potente. E lo Spirito di Dio che attualizza nel tempo le meravi-
glie del Signore. Ecco perché, quando si celebra il memoriale, ¢ lo
Spirito che irrompe. Il memoriale &€ sempre un’evento dello Spirito,
una irruzione dello Spirito nelle diverse stagioni della storia nella
comunita celebrante.

Questa categoria di memoriale, che & stata assunta dal Vaticano
II, nel suo riferimento all’Eucaristia (basti pensare alla Sacrosanc-
tum Concilium, numero 47), deve essere relazionata alla Pasqua del
Signore. L'Eucaristia non ¢ soltanto il memoriale generico della vi-
ta del Signore, ma lo ¢, in modo specifico, della sua Pasqua. Che
cos’¢ la Pasqua del Signore? La Pasqua ¢ la storia della morte e re-
surrezione di Lui, la storia della croce, la storia dell’evento del Suo
resuscitamento. La teologia ha sempre piu riscoperto, in questi an-
ni, che la croce e la resurrezione sono eventi della storia trinitaria

26



di Dio. La croce, come ci ricorda la stupenda icona dell’Occidente —
quella che rappresenta la Trinita attraverso l'immagine del Padre
che regge tra le sue braccia la croce del Figlio, mentre lo Spirito sem-
bra unire e separare 'abbandonato e I’abbandonante — ¢ storia tri-
nitaria di Dio. E il Padre che ha consegnato suo Figlio alla morte:
«Dio ha tanto amato il mondo da consegnare suo Figlio per noi»
(Rom. 8,32); ¢ il Figlio che si ¢ consegnato volontariamente alla morte
per noi: «Questa vita nella carne io la vivo nella fede del Figlio di Dio,
che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me» (Gal. 2,20). Notate
il verbo «paradidomi», consegnare, che torna in tutte queste formule.
Ed ¢ la storia dello Spirito, che Gesui ha consegnato nell’ora della
morte: «Chinato il capo, consegno lo Spirito» (Gv. 19,30).

Dunque la croce ¢ l'ora della consegna trinitaria di Dio, € I’ora in
cui il mistero della Trinita Santa si rivela in un evento di dolore, di
separazione. Io dico spesso (sono le idee che ho sviluppato special-
mente nel mio libro sulla Trinita) che la croce & I’ora in cui la Patria
entra nell’esilio, in cui Dio, il Figlio di Dio, si mette dalla parte dei
senza-Dio. '

Come ci insegna Gal. 3,13 e 2 Cor. 5,21, Cristo ¢ diventato maledi-
zione sulla croce, Dio lo ha trattato da peccato. E entrato, ciog, nel-
la piu profonda solidarieta con i senza-Dio e i maledetti da Dio.
Dunque la croce € I’evento non della morte di Dio (questo € un con-
cetto ateo, perché Dio non muore), ma della morte in Dio, cioé &
I’evento trinitario della sofferenza. La croce ci rivela il mistero di
una sofferenza che tocca le profondita di Dio. I Concili della Chiesa
antica non avevano paura a dire queste cose: «Deus passus est, unus
de Trinitate passus est». Ma anche la Dominum et vivificantem di
Giovanni Paolo II non ha avuto timore di assumere questa teologia
trinitaria della croce come luogo di rivelazione della sofferenza tri-
nitaria di Dio per amore del mondo.

Se la croce ¢ stata trinitaria al punto tale che E. Jiingel afferma:
«La Trinita non & altro che il concetto della Croce, chi confessa la,
croce racconta la Trinita», la resurrezione non € meno storia trini-
taria. La resurrezione nel Nuovo Testamento ci viene resa non solo
col verbo «Cristo & risorto», ma anche col verbo «Cristo & stato re-
suscitato». Cioe la resurrezione ¢ il grande evento in cui il Padre do-
na lo spirito della vita, della santificazione al Figlio, e in Lui a tuttii -
crocefissi e gli abbandonati della storia, che Lui ha fatto solidali
con sé. La resurrezione (Rom. 1,4) & evento trinitario, ¢ ’evento del-
la riconciliazione in Dio. Se la croce ¢ 'ora in cui la patria entra
nell’esilio, la resurrezione ¢ ’ora in cui I’esilio entra nella patria. Se

241



la croce € I’evento della morte in Dio per amore del mondo, la resur-
rezione & l’evento della vita nuova del mondo di Dio. Allora attra-
verso questa lettura trinitaria degli eventi pasquali, come potrem-
mo definire la Pasqua? Io evoco soltanto questa definizione. La Pa-
squa ¢ il luogo in cui si rivela la Trinita Santa come evento eterno
dell’amore. La Pasqua ¢ il luogo in cui il Padre si rivela come colui
che, per pura gratuita d’amore, consegna il Figlio alla morte e poi
gli consegna lo Spirito della riconciliazione pasquale. La Pasqua ¢ il
luogo in cui il Figlio si rivela come I’obbediente per amore, che va
incontro alla morte per amore nostro ed & resuscitato, perché lo
Spirito donato in Lui sia donato ai maledetti da Dio e ai senza-Dio
della storia. La Pasqua ¢ il luogo in cui lo Spirito si rivela come Pa-
raclito della sofferenza divina ed umana ed-insieme come lo Spirito
della vita nuova. In altri termini, nel mistero pasquale, Dio ci viene
rivelato come amore, come eterno evento dell’amore. Se voi leggete
la prima lettera di Giovanni, al capitolo IV, vedete che, contemplan-
do la croce, Giovanni arriva a dire, in riferimento al Padre: o Theos
agape estin, «Dio & amore». Allora potremmo far nostra la descrizio-
ne che Jiingel da della Trinita, partendo dalla croce. Egli dice: «Il
Padre ¢ l'eterna provenienza dell’amore; il Figlio & I'eterna venuta
dell’amore; lo Spirito & ’avvenire dell’amore eterno».

La croce e la resurrezione ci rivelano la Trinita come ’evento ir-
radiante di questo amore, che eternamente inizia (il Padre), che
eternamente accoglie (il Figlio; e questi ci dice che anche il ricevere
¢ divino, che anche la gratitudine & divina), che eternamente si apre
e si dona (lo Spirito). Dunque, la croce e la resurrezione sono il luo-
go dell’amore eterno, rivelato e donato a noi. Allora, se I’Eucaristia
¢ il memoriale della Pasqua del Signore, cioe la densa ed efficace
riattualizzazione nel tempo, nella poverta dei segni — di cui ieri vi
ha parlato monsignor Magrassi — di questo evento irradiante
dell’amore eterno, possiamo arrivare a questa prima decisiva con-
clusione. L’Eucaristia ¢ il luogo della carita ecclesiale, cioé nell’Eu-
caristia la carita ecclesiale viene generata perché ¢ in essa che si fa
presente I'evento irradiante e contagiante dell’eterno amore.

Nell’Eucaristia la carita ecclesiale viene espressa perché ¢ in es-
sa che il popolo dei pellegrini di Dio manifesta cio che ad esso ¢ sta-
to donato. L’Eucaristia fin dall’antico ha questa meravigliosa strut-
tura trinitaria. L’Eucaristia & la beraca, la benedizione al Padre, &
I'epiclesi dello Spirito, & il memoriale del Figlio. Cioe, per dirla den-
samente, I’Eucaristia ¢ il luogo in cui la Trinita passa nella storia e
la storia passa nella Trinita; & il luogo in cui I’amore eterno si fa

28



amore temporale e 'amore del tempo viene contagiato, purificato,
vivificato dall’amore eterno. Se tutto questo & vero, allora, parten-
do da questa forte idea della presenza della trinita nell’Eucaristia,
la Chiesa va alle sorgenti della sua carita quando celebra il memo-
riale della Pasqua del Signore.

Vorrei, da questa idea fondamentale, trarre tre conseguenze per
la riflessione e per la vita.

La prima conseguenza ¢ questa. Se la carita ecclesiale nasce dall’Eu-
caristia, dall’iniziativa trinitaria dell’amore, dalla Trinita Santa che si
offre a noi, allora la carita fondamentalmente & dono, & grazia. Essa
nasce «ex alto». La carita non si inventa, non si produce. La carita si ri-
ceve. Ecco la prima grande indicazione che la Chiesa apprende alla
scuola dell’Eucaristia in rapporto alla carithd. Direi, con un’altra
espressione, la dimensione contemplativa ed eucaristica della carita.
O ancora: noi impariamo ad amare quando ci lasciamo raggiungere e
contagiare dall’evento irradiante dell’amore eterno che nell’Eucare-
stia ci & donato. C’¢ una stupenda frase di Kahlil Gibran, nel suo libro
Il profeta, che intuisce profondamente questo. Egli dice: «Quando ami
non dire: “Ho Dio nel cuore”; di piuttosto: “Sono nel cuore di Dio”.
Comprendete il senso: I’amore non nasce da una nostra iniziativa o da
un nostro possesso, 'amore nasce dal nostro lasciarci possedere da
Colui che per primo ci ha amati. Nell'Eucaristia noi apprendiamo il
primato di Dio nella storia dell’amore. Noi apprendiamo che soltanto
alla scuola di Dio potremo imparare ad amare. Moltman ha detto una
volta: «Se vogliamo sapere chi & Dio, dobbiamo inginocchiarci ai piedi
della croce». Io vorrei parafrasare cosi questa frase: se vogliamo sape-
re che cos’e I'amore, che cos’¢ la carit, se vogliamo imparare ad ama-
re dobbiamo inginocchiarci ai piedi della croce. Ma questo inginoc-
chiarci ai piedi della croce, quando non € memoria puramente simbo-
lica ma & denso memoriale, si compie nell’evento dell’Eucaristia. Dun-
que I'Eucaristia & I'evento della carita che fonda il primato della di-
mensione contemplativa della carita.

Seconda indicazione. L’Eucaristia & wmisterium, & sacramentum
pietatis. Che cosa significa questo? Conoscete il senso della parola
mistero. Nella tradizione biblica, specialmente paolina, e in quella
patristica, il mistero ¢ il disegno divino che viene a realizzarsi nella
storia degli uomini, & la gloria nascosta sotto i segni della storia.
Questo ¢ il mistero. Allora, dire che '’Eucaristia &€ mistero, significa
dire che nei poveri gesti della vita degli uomini, che I'Eucaristia as-
sume, ¢ la presenza divina che si offre. Dio viene a porre le sue ten-
de nella storia degli uomini. La storia diventa luogo della divina

29



presenza. Pensate a quel numero 48 della Gaudium et spes, dove il
pane e il vino diventano la cifra, il simbolo di tutto il creato che
nell’Eucaristia si fa tempio della presenza di Dio. Allora, il mistero
eucaristico fonda il mistero ecclesiale, il mistero della storia. Tutta
la storia in qualche modo diventa abitazione dello Spirito: se il pane
e il vino diventano il corpo e il sangue del Signore, la materia del
mondo e il lavoro dell’'uomo diventano luogo della divina presenza.
Che cosa significa questo per la carita? Che la carita che I'Eucari-
stia ci dona si fa presente nei poveri segni della storia degli uomini.
Essa deve essere riconosciuta alla scuola dell’Eucaristia nella vita
degli uomini. Direi che se la carita & mistero, perché nasce dall’Eu-
caristia mistero, la carita deve essere oggetto di attento discerni-
mento. Con la parola che usavano i medievali direi «charitas discre-
ta est», la carita & discreta, nel senso forte latino, cioe¢ la carita si fa
nel discernimento.

Vorrei trarre le conseguenze pastorali di questa seconda indica-
zione che I’Eucaristia ci offre sulla carita. Se I’Eucaristia € mistero,
la carita & mistero, bisogna saper discernere le presenze della cari-
ta. Questo significa che noi non possiamo identificare semplicisti-
camente la carita, che la carita non si fa con le etichette (fossero pu-
re quelle della Caritas), che non bastano indicazioni estrinseche per
indicare i luoghi della carita, ma che la carita molto pit1 profonda-
mente vive nella storia degli uomini contagiata dalla storia di Dio in
luoghi e in tempi che noi dobbiamo imparare a scoprire.

E allora la carita discreta esige: -

1) Un’attenzione alla complessita della storia. L’Eucaristia dice no
ad ogni fuga spiritualistica: in quanto il pane e il vino diventano il
corpo e il sangue del Signore, chi celebra I'Eucaristia entra nella
solidarieta col vissuto degli uomini e della vicenda della storia.
Dunque assumere la complessita della vita e della storia, con tutte
le ambiguita, con tutte le contraddizioni e le tensioni che essa ri-
veste;

2) discernere in questa complessita, alla luce del criterio che ¢ la pa-
rola di Dio, i segni della presenza; dunque leggere la complessita
nella parola e la parola nella complessita; dunque non essere una
Chiesa dalle soluzioni gia pronte, ma una Chiesa che impara alla
scuola dell’Eucaristia I'umilta dei cammini di discernimento, che
legge la parola di Dio nella fatica della storia dell’essere uomini;
3) per arrivare a soluzioni provvisorie e credibili, non soluzioni de-
finitive che nessuno ha nella storia della carita, ma soluzioni prov-
visorie caratterizzate dalla temporalita e tuttavia soluzioni credibi-

30



li, che nascano da un sincero sforzo di assumere la complessita e di
leggerla alla luce della parola di Dio. Questo significa charitas di-
screta. La carita non € mai presuntuosa, non & mai convinta di avere
le soluzioni gia pronte; la carita & sempre all'insegna dell’'umile ten-
tativo dell’amore, del cercare le vie che nessuno ha gia pronte.
L’amore universale e astratto, che ha gia tutto risolto, non & la cari-
ta che I'Eucaristia fonda nella vita degli uomini.

Terza conseguenza di questa origine eucaristica della carita, infi-
ne, ¢ la carita come impegno, come ferialita. Se il dono trinitario
dell’amore ci viene offerto nel memoriale pasquale dell’Eucaristia
e questo memoriale pasquale si consuma nelle piti umili e feriali vi-
cende degli uomini, allora la carita di Dio non & I'opera dei giorni
festivi, la carita di Dio & I'opera dei giorni feriali, si trova nella fe-
rialita della vita, esige, direi, la concretezza dei rapporti umani. Se
abbiamo parlato di una carita contemplativa ed eucaristica, se ab-
biamo parlato di una carita discreta, ora parleremo di una carita
umilis et ferialis, di una carita umile, feriale, fatta di gesti anche po-
veri ma veri, di concretezza dei gesti, di relazioni autenticamente
poste. L'Eucaristia ci insegna a rifuggire dalle esperienze di amore,
direi universali, astratte. L’Eucaristia ci insegna a fuggire questa
attitudine di un amore in serie, che dovrebbe essere capace di rag-
giungere tutti, perché ognuno di noi impara la concretezza del ge-
sto, la verita di quel «fate questo in memoria di me» nella comples-
sita delle situazioni della storia. :

Ecco allora le tre conseguenze: alle sorgenti eucaristiche della ca-
rita, che sono la presenza della Trinita nel memoriale pasquale, noi
riconosciamo la dimensione contemplativa ed eucaristica della ca-
rita; noi riconosciamo l'esigenza di una carita discreta; I’esigenza,
infine, di una carita umile e feriale.

II. L’Eucaristia, praesentia Domini
La compagnia della carita

Secondo momento: I'Eucaristia praesentia Domini, presenza del
Signore fra noi, e la compagnia della caritad. Come dicevamo, questo
evento dell’amore trinitario, che & la nostra origine, viene a porsi
grazie all'Eucaristia nel frattempo della vita degli uomini. Fra ’ori-
gine, fra l'iniziativa divina dell’amore e la patria, il tempo in cui Dio

Sl



sara tutto in tutti, c’¢ questo tempo che noi possiamo chiamare il
frattempo della storia. Lo hanno chiamato cosi i padri del Concilio,
«Ecclesia inter tempora», la Chiesa sta fra i tempi. Ebbene, in questo
frattempo si pone 'Eucaristia. Ma come essa si pone rispetto al pre-
sente della Chiesa? Sappiamo bene che Gesu ha scelto due segni. Io
vi dico subito che questi segni devono essere interpretati nella luce
del mondo semitico in cui sono stati posti. Ha scelto il pane della fra-
ternita, ha scelto il calice della condivisione di sorte. Chiarisco subi-
to il significato: Gesui non ha scelto qualcosa per I'Eucaristia; Gesu
ha scelto un’azione, un gesto. La famosa tesi della Didaché, che I'Eu-
caristia ha un valore di segno, perché sono molti grani e molti chic-
chi che diventano uno, & un’idea che non ha nessun fondamento bibli-
co. E un’idea greca che viene dopo. In realta nel mondo biblico, come
dimostra H.L. Strack-Billerbeck nel «Kommentar zum N.T. aus Tal-
mud und Midrasch» (Il Nuovo Testamento dai testi Talmudici e Mi-
drashici) & assolutamente assente quest’idea dei molti grani e dei
molti chicchi, essa & un’idea materialistica di sapore greco.

Qual ¢ idea che sta sotto la scelta di Gesu? Nella tradizione bi-
blica mangiare insieme un pane benedetto significa condividere la
stessa vita. La comunita conviviale & comunione di vita, tanto che
quando Gesl mangia con i peccatori si scandalizzano i farisei, per-
ché pensano che Egli entri nella comunione del peccato, non pensa-
no che sono i peccatori che entrano nella comunione della grazia.
Questo significa il mangiare insieme il pane della fraternita. Come
vedete Gesu non sceglie una cosa, sceglie un gesto, un’azione.

Secondo: che cosa significa bere insieme il calice? Sappiamo che
il calice nella tradizione biblica ¢ il simbolo della sofferenza; «Pote-
te voi bere questo calice?», «Padre, se & possibile passi da me que-
sto calice». Allora, bere allo stesso calice, la coppa benedetta, di be-
nedizione, significa entrare nella comunione della sofferenza, signi-
fica diventare solidali nella storia del dolore. Ecco il gesto che Gestu
ha scelto. Il pane spezzato della fraternita, il calice condiviso della
comunione di sorte, e di sorte dolorosa. Allora, & alla luce di questa
indicazione dei segni che io vorrei trarre i tre significati dell’Euca-
ristia per la carita ecclesiale nel frattempo della storia e cioe: I'Eu-
caristia come signum unitatis, ’Eucaristia come vinculum charita-
ris, 'Eucaristia come «sorgente del servizio».

Anzitutto signum unitatis. Mangiare lo stesso pane benedetto in
cui si fa presente il Signore morto e risorto per noi fonda la comu-

nione dei convitati con Lui. L’Eucaristia & incontro nella Parola fat-

32



ta carne, il Cristo; ora che cosa significa incontro nella Parola? Sap-
piamo che questa espressione ¢ I'etimologia della parola «dialogo».
Dialogo ¢ I'incontro nella parola. Dunque I'Eucaristia & signum uni-
tatis, in quanto l'unico Signore vivente, partecipato a noi nel pane
della fraternita, diventa il luogo d’incontro di una varieta di storie e
- di persone. Ecco, I'Eucaristia & la sorgente del dialogo della carita,
¢ il luogo della carita. Allora, questa prima pista: signum unitatis si-
gnifica che la Chiesa che nasce dall’Eucaristia ¢ il popolo dialogico,
il popolo del dialogo della carita, dove dialogo della carita significa
fondamentalmente tre no.

a) Primo no essenziale, il no ad ogni forma di dialogo strumenta-
le, d’'incontro strumentale nella Parola, in cui cioé ci si rapporta
agli altri non per servirli ma per servirsene. Nell’Eucaristia non ci
incontriamo anzitutto fra di noi, ci incontriamo in Lui. Dunque nes-
suno di noi ha diritto di strumentalizzare I’altro. Siamo tutti dei po-
veri servi, tutti discepoli dell’'unico Signore. Ecco allora la prima
indicazione del dialogo ecclesiale che nasce dal signum unitatis: la
fraternita eucaristica ¢ fraternita di pari. Anche se, naturalmente,
c’e la distinzione di chi presiede I'Eucaristia e degli altri ministeri,
pero tutti, da chi la presiede, dal vescovo, al piu piccolo dei fratelli
e delle sorelle presenti, siamo accomunati dal nostro discepolato,
rispetto all'unico Signore. Cristo & il capo famiglia, per usare
I'espressione del banchetto pasquale ebraico, ¢ Cristo che pone
I'azione di fraternita. Anche il vescovo lo fa in quanto ripresenta il
Cristo, ed ¢ egli stesso con gli altri fratelli discepolo del Signore.
Dunque non un dialogo strumentale.

b) Non un dialogo irenico, cioe¢ un dialogo che voglia falsificare,
che voglia ignorare le distinzioni, un dialogo massificante, se vole-
te. Nell'Eucaristia ognuno si rapporta al Signore vivente secondo
l'originalita e la specificita della sua storia. L'Eucaristia non massi-
fica, 'Eucaristia esalta la dignita di ciascuno nel suo originale rap-
porto. Quindi il dialogo della carita ecclesiale & un dialogo non ire-
nico, non massificante.

¢) Ma infine anche un dialogo non polemico, cio¢ un dialogo che
non vuole contrapporre 1'uno all’altro, ma vuole porre ciascuno nel
rapporto del discepolato all'unica Parola vivente che ¢ quella del Si-
gnore. Mi sembra che il dialogo della carita sia la prima manifesta-
zione di questa forza eucaristica della carita nella Chiesa inter tem-
pora. Una Chiesa che si ritrova nel comune discepolato del Signore
non per essere servita, ma per servire; non per massificare, ma per
promuovere; non per contrapporre, ma per tendere all’'unita. Que-

33



sto significa che I'Eucaristia, signum unitatis, segno dell’'unita pro-
fonda costituita dal comune riferimento al Signore, ¢ anche il vin-
culum charitatis. C’'¢ una distinzione fra queste due espressioni pa-
tristiche richiamate dalla Sacrosanctum Concilium. Signum unita-
tis dice soprattutto il riferimento fondante al Signore che ci unisce;
vinculum charitatis dice come in questo riferimento fondante ognu-
no & se stesso. Cio¢ I'Eucaristia valorizza I'accoglienza del diverso;
ci educa alla gratitudine, non al possesso; a ricevere 'altro, per
quello che l'altro ¢ e porta come messaggio di vita. L’'Eucaristia svi-
luppa una carita ecclesiale che riconosce la diversita dei doni di
ciascuno, dei servizi di ciascuno. L'Eucaristia & il luogo di promo-
zione della partecipazione ecclesiale, della dignita e della responsa-
bilita dei singoli battezzati, proprio perché ogni singolo battezzato
¢ relazionato al Signore nella originalita del rapporto con Lui. Vor-
rei rimandarvi in questo senso alla lettura di 7 Cor. 11,20 ss. Se voi
leggete il testo eucaristico di Paolo, vi accorgete che & tutto un ri-
chiamo ad un riconoscimento, nel rapporto all’'unico Signore, del-
l'originalita di ciascuno, della varieta dei doni che lo Spirito effon-
de nella Chiesa.

L’Eucaristia, nel frattempo, ci mette in comunione con il Cristo
servo e quindi pone la Chiesa eucaristica non in uno stato di domi-
nio, ma di servizio. Noi sappiamo che nel Vangelo di Giovanni non
esiste il racconto dell’istituzione dell’Eucaristia, ma sappiamo an-
che che il corrispondente giovanneo del racconto ¢ Giovanni 13,
cioe la lavanda dei piedi. Che cosa significa questo? Che gia nella
tradizione della Chiesa delle origini, & stato percepito il senso mini-
steriale, diaconale dell’Eucaristia. Sappiamo che dal punto di vista
dei testi biblici soggiacenti ai racconti dell’istituzione dell’Eucari-
stia, i testi dell’Antico Testamento pilu presenti sono tre: Esodo 24,
il banchetto dell’Alleanza; Geremia 31, la profezia dello Spirito; e
poi i quattro carmi del servo sofferente di Jahwe del deutero-Isaia.
Gesu nell’'ultima cena ci viene presentato come colui che serve. E
allora se I'Eucaristia stabilisce la comunione con Lui nella diversi-
ta di ciascuno, I'Eucaristia fonda pero per ciascuno e per tutta la
Chiesa 'esigenza del servizio. In altre parole, la Chiesa che nasce
dall’Eucaristia si pone come popolo servo, diaconale, all'insegna
della gratuita del dono, non della gratificazione. Vorrei specificare
quest’ultimo aspetto.

Nel secondo punto, io insistevo sulla gratitudine, sulla capacita
di accoglienza del diverso; in questo terzo punto insisto sulla gra-

34



tuita. L’Eucaristia, configurandoci a Cristo, servo dei fratelli, ci fa
partecipare alla sua iniziativa di amore gratuito. Attenzione: gratui-
to e non gratificante. Ecco, questo punto deve essere ben chiaro, so-
prattutto in ambienti in cui, come nella Caritas, si ha tanto a che fa-
re con iniziative di volontariato. Il volontariato, in sé, & una realta
ambigua, questo deve essere ben chiaro. In realta il volontariato
non ¢ in sé, rout court, immediatamente una realtad positiva. Esso
deve essere oggetto di un discernimento, che alla luce dell’Eucari-
stia e della carita, fondata nell’Eucaristia, & questo: il volontariato
¢ gratuita o ¢ gratificazione. Ecco, credo che questa sia la grossa pi-
sta di distinzione. Perché si puo fare il volontario per gratificarsi,
per realizzarsi, per sentire d’aver fatto qualcosa o lo si puo fare nel-
la gratuita del gesto d’amore. Ebbene, la diaconia ecclesiale della
carita che I’Eucaristia fonda nella comunione con Cristo-servo, che
lava i piedi dei fratelli, & nell’insegna della gratuita. Cristo & servo
per amore e basta; «Li amo fino alla fine». Ed & alla scuola dell’Eu-
caristia che noi impariamo questo discepolato della carita senza ri-
serve. Allora, ecco le tre caratteristiche della carita che io assumo
dalla cena del Signore, come il banchetto di fraternita nel tempo
che sta fra l'origine e la fine: il dialogo della carita, I'accoglienza del
diverso, il servizio come gratuita e non gratificazione.

I11. L’Eucaristia, anticipazione della patria
La carita nel pellegrinante popolo di Dio

E infine, arrivo all’ultima tappa: I'Eucaristia come anticipazione
della patria. Noi sappiamo che nell’ultima cena Gesu dice che non
berra piu del frutto della vite finché non lo berra nuovo nel regno
del Padre suo. Questa espressione, come dice Benoit commentando
questo testo, significa che Gesui ci da un appuntamento nell’eska-
ton. L'Eucaristia, cio¢, non e solo memoriale commemorativo di ciod
che gia ¢ stato donato, ma, in qualche modo, ¢ anche memoriale an-
ticipante di cio che & stato promesso. Nell’Eucaristia il futuro di’
Dio viene tirato nel presente degli uomini. Essa &, come dicevano i
Padri, farmakon aphanasias, cioé¢ medicina di immortalita, perché
ci fa sperimentare gia la vittoria futura e proprio per questo ¢ il pa-
nis viatorum, il viatico, cioe il pane che congiunge la fatica del cam-
mino alla gioia della patria promessa. Sappiamo che nella tradizio-

35



ne cristiana il racconto del primo libro dei Re al capitolo 19, il rac-
conto cioé del Profeta Elia pellegrino verso la montagna di Dio e nu-
trito da un pane che gli dara la forza di camminare 40 giorni e 40
notti, diventa interpretativo dell’Eucaristia, come nutrimento del
popolo della speranza di Dio, del popolo che va verso il compimento
della promessa di Dio. L’Eucaristia & il pignus aeternae gloriae, &
I'arrabén, la caparra della gloria eterna. Ebbene, che cosa ci dice
questa terza caratteristica dell’Eucaristia in rapporto alla carita
che da essa nasce? Anche qui vorrei dare tre brevissime indicazioni.

Primo. Se I'Eucaristia & ’anticipo della patria, essa nutre la cari-
ta come coscienza della provvisorieta di ci6 che noi oggi siamo. In
altri termini, ’amore-caritd che I’Eucaristia stimola € un amore
permanentemente critico verso di noi, ¢ una sete mai compiuta.
L'Eucaristia dice no, come amano dire i teologi tedeschi, ad ogni
estasi dell’adempimento, ad ogni seduzione del possesso. Essa ci fa
capire come il giorno dell’amore non & venuto ancora. E allora, di-
rei, la Chiesa che nasce dall’Eucaristia, nello stimolo della carita di
Dio, & una Chiesa in perenne riforma sotto la Croce. Non si ama la
Chiesa se si dice: Tutto va bene, tutto & bello e siamo contenti. Si
ama la Chiesa se la si sa stimolare a crescere verso la patria; se si sa
essere in essa umilmente memoria del non compimento e non illu-
sione del compimento. La carita nella Chiesa dovrebbe essere que-
sto pungolo ad andare verso l'oltre, verso il nuovo, a non fermarsi
in seduzioni di appagamento, di possesso, di raggiungimento. In-
somma, ecclesia semper reformanda & un progetto che nasce dalla
carita ecclesiale donata nell’Eucaristia. Ecco allora, questa prima
forte indicazione: la diaconia ecclesiale della carita & la molla del
rinnovamento critico della Chiesa, ¢ lo stimolo a un permanente
rinnovarsi della Chiesa, a non sentirsi mai arrivati, ad avere il co-
raggio di cominciare sempre nuovamente sotto la croce. Una Chie-
sa che in tal senso si riscopre povera. Direi che la poverta come stile
di Chiesa ¢ la traduzione concreta di questo stimolo alla perenne ri-

forma che viene dalla carita eucaristica.

Seconda indicazione. Questo riferimento critico la carita eccle-
siale lo esercita non solo nei confronti della Chiesa stessa, ma an-
che verso la realta e le grandezze di questo mondo. La carita che
I'Eucaristia nutre & quella che porta a denunciare la miopia di cio
che & meno di Dio, e ad annunciare il regno che ci & stato promesso.
E a questo punto, a mio avviso, che la carita si fa politica. Che cos’e

36



la carita politica? Letta in questa luce eucaristica, la carita politica
¢ il sapersi fare coscienza evangelicamente o, potremmo dire, euca-
risticamente critica della storia degli uomini. E questo farsi presen-
te alla complessita delle situazioni umane, non per fermarsi in esse,
in una sorta di seduzione di possesso, ma per stimolare sempre al
superamento, in vista dell'umanizzazione piu piena. La carita ¢ an-
che denuncia. La carita non puo fermarsi solo a soccorrere il biso-
gno. Sarebbe monca se non investisse, come azione ecclesiale, la
trasformazione delle situazioni che provocano dipendenza, soffe-
renza e bisogno. Direi che la dimensione politica della carita non ¢
un elemento spurio rispetto alla carita stessa, ma € una conseguen-
za di questa radicazione eucaristica della carita.

Se I’Eucaristia ci fa intravedere la patria, la carita, che dall’Euca-
ristia nasce, deve misurare sulla lunghezza d’onda della patria le
realizzazioni presenti. Ricordo quando in America Latina ho avuto
un incontro sul tema dell’Eucaristia con vescovi e teologi della Teo-
logia della Liberazione e ricordo come l'insistenza forte che veniva
dalla lettura liberatrice dell’Eucaristia era proprio su questo pun-
to. L’Eucaristia, in quanto anticipa nell’oggi la patria futura, diven-
ta il pit1 vigoroso stimolo critico a denunciare la miopia o la sedu-
zione di tutto cio che & meno di Dio e che vuol mettersi al posto di
Dio: il sistema di potere, le situazioni di dipendenza.

Per concretizzare il discorso, I’Eucaristia diventa allora il conti-
nuo stimolo critico alla denuncia profetica delle connivenze del po-
tere, delle situazioni mafiose. Penso per esempio, in questa luce, al
significato di quella celebrazione eucaristica, nella festa del Corpus
Dowmini, che I’Arcivescovo di Reggio Calabria ha indetto come mo-
mento di coscientizzazione e riconciliazione, rispetto ai rapporti di
violenza fra le famiglie e i gruppi della delinquenza organizzata in
Calabria. Mi sembra che noi dovremmo sviluppare questa dimen-
sione politica della carita alla scuola dell’Eucaristia. Perché ¢ allo-
ra che essa non diventa collateralismo politico o braccio secolare
della Chiesa: tutte cose che vengono denunciate nella loro vuotez-
za e poverta dalla percezione eucaristica della carita ecclesiale. E
allora che diventa vero impegno di carita. In altri termini, i cri-
stiani non fanno politica, non devono far politica per esercitare il
potere o per identificarsi con una delle grandezze di questo mon-
do, ma essi devono compromettersi nelle diverse situazioni di
questo mondo, sempre sotto lo stimolo della luce e della forza
della carita eucaristica, che & vigilanza critica e stimolo al supe-
ramento.

37



Infine I’Eucaristia, tirando la patria nell’oggi ed il futuro di Dio
nel presente degli uomini, ci fa anche anticipare la gioia, la speran-
za, la festa della patria. La carita eucaristica € una carita gioiosa e
festiva. Prima vi ho parlato di una ferialita dell’amore, vorrei ora,
in conclusione, parlare anche di una festivita dell’amore. L’Eucari-
stia nutre il senso della festa; la carita ¢ festiva, nel senso che ¢ co-
municativa di gioia € di pace. Una carita senza gioia e senza pace
non ¢ un amore che viene da Dio, non ¢ un amore che viene dall’Eu-
caristia. Dunque I'Eucaristia ci educa ad essere nella storia anche
testimoni di fiducia, di speranza, di pace, proprio perché essa ci fa
gia sperimentare il «non ancora», proprio perché in essa sappiamo
che il «non ancora» non & utopia, ma € speranza, non & «non dove»,
ma & presenza anticipata e nascosta naturalmente sotto il segno
della croce.

Arrivo alla conclusione. Attraverso questo triplice riferimento — -
all’Eucaristia memoriale della Pasqua del Signore e sorgente della
caritd; all’Eucaristia, Cena del Signore, dunque compagnia della ca-
rita; all’Eucaristia, anticipazione della patria e dunque carita come
stimolo di riforma, di denuncia e di annuncio, ma anche come anti-
cipazione della festa del Regno — ho tentato di delineare il rappor-
to fra Eucaristia e carita ecclesiale, diaconia ecclesiale della carita.
Un rapporto, come vedete, denso al punto che i medievali parlavano
di un’ecclesia charitate formata, di una Chiesa plasmata dalla cari-
ta. Ebbene, fra la Chiesa e la carita il luogo concreto, in cui questa
forma ecclesiae si configura, mi sembra essere appunto 1’Eucari-
stia. Direi allora che non & un caso che nella prima lettera ai Corin-
zi, il cosiddetto inno alla carita si trovi al capitolo 13, separato sol-
tanto da un capitolo, il 12, dal testo paolino sulla Cena del Signore.
Si potrebbe azzardare questa ipotesi: Paolo ci presenta la Cena del
Signore e soprattutto insiste sulla Cena del Signore come momento
manifestativo e generativo della carita ecclesiale, sviluppa quindi
nel capitolo 12 il discorso sui carismi, che & questa varieta meravi-
gliosa, che nella carita ecclesiale bisogna promuovere ed accoglie-
re, per pervenire poi all’indicazione dell’'unita che dall’Eucaristia
nasce. Allora io vorrei concludere rileggendo questo testo paolino,
con qualche modifica di traduzione, proprio nella prospettiva euca-
ristica che ho cercato di presentarvi.

«lo vi mostrerd una via migliore. Se anche parlassi le lingue degli
uomini e degli angeli, ma non avessi l'amore, sarei come un bronzo
che risuona o un cembalo che tintinna. Avessi il dono della profezia

38



e conoscessi i misteri della scienza, possedessi la pienezza della fede,
cosi da trasportare le montagne, ma non avessi l'agape (la carita,
I’'amore), non sono nulla. Distribuissi le mie sostanze, dessi il mio
corpo per essere bruciato, ma non avessi l'amore, nulla mi giova. La
carita non si vanta, non si gonfia, non manca di rispetto, non cerca il
suo interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non go-
de dell’ingiustizia, si compiace della verita. Tutto copre, tutto crede,
tutto spera, tutto sopporta. La carita non avrd mai fine. Le pro-
fezie scompariranno, il dono delle lingue cessera, la scienza sva-
nird».

E poi, conclude Paolo,

«queste tre cose rimangono: la fede, la speranza e la carita; ma di tut-
te la piit grande é la caritd».

L’Eucaristia ci fa sperimentare questo dono, ce ne fa gustare an-
ticipatamente la forza, ci proietta nel domani, verso il quale il Si-
gnore ci chiama.

39






