ANTONINO GALLICO*

Giustizia e carita in sant’Agostino

Spesso di fronte a un fatto grave, a un avvenimento che scuote per
la sua efferatezza, si sente dire: «Non c’¢ piti giustizia». Di fronte
alla tangentopoli che imperversa, alla corruzione, al malgoverno
della cosa pubblica che non viene punito prontamente e in modo
esemplare, si sente dire: «Non c’¢ giustizia». Da queste frasi appare
evidente che il significato della parola «giustizia» ha, nel linguaggio
corrente, qualcosa che ¢ connesso con una punizione; tanto che,
quando viene eseguita la piti grave delle condanne, cioe quella della
pena di morte, si dice che il condannato & stato «giustiziato». D’al-
tra parte € cosi avvertito come profondamente cristiano ed umano
il senso del perdono, della comprensione per chi soffre, sia pure a
causa di proprie colpe, che ci si indigna di fronte a pene crudeli che
mortifichino ['umanita dei condannati, per i quali si dovrebbe cer-
care sempre la possibilita di una riabilitazione.

In che rapporto, dunque, stanno giustizia e carita? L'una senza ’al-
tra puo sussistere? Quale significato bisogna attribuire a questi due
termini? Sono essi antitetici o I'uno presuppone l’altro? Per rispon-
dere a queste domande esaminiamo prima separatamente i due con-
cetti, cominciando da quello di giustizia.

Di questa gia nell’Antico Testamento ¢ possibile rintracciare una
varieta di significati. Si trova una concezione giuridica. Nel
Deuteronomio!, infatti, si parla di una giustizia che si esercita in tri-
bunale e ai giudici viene dato quest’ordine: «Ascoltate le cause dei
vostri fratelli e giudicate con giustizia le questioni che uno puo avere
con il fratello o con lo straniero che sta presso di lui. Nei vostri giu-
dizi non avrete riguardi personali, darete ascolto al piccolo come al
grande; non temerete alcun uomo, poiché il giudizio appartiene a
Dio». In un altro passo dello stesso libro? si legge: «Ti costituirai
giudici e scribi in tutte le citta che il Signore tuo Dio ti da, tribu per
tribu; essi giudicheranno il popolo con giuste sentenze. Non farai

* Docente di greco biblico nel Seminario Teologico e di latino € greco nei Licei.
1 Dt 1, 16-17.
2 Dt 16, 18-20.

41



violenza al diritto, non avrai riguardi personali, e non accetterai re-
gali, perché il regalo acceca gli occhi dei saggi e corrompe le parole
dei giusti. La giustizia e solo la giustizia seguirai». A volte ¢ messo
in luce il valore sociale di essa. Geremia? ricorda il dovere di dare
la giusta mercede agli operai: «Guai, egli dice, a chi costruisce la casa
senza giustizia e il piano di sopra senza equita, che fa lavorare il suo
prossimo per nulla, senza dargli la paga». Altre volte viene posta in
evidenza la sua connessione con il diritto. Anzi nella Bibbia ¢ fre-
quente il binomio «diritto e giustizia»*; e in Isaia & proprio il Mes-
sia che viene presentato come colui che esercitera queste doti®. Al-
tre volte ancora il regno di giustizia ¢ il regno messianico di pace
e di felicita; scrive Isaia® «Lo spirito del Signore Dio ¢ su di me,
perché il Signore mi ha consacrato con l'unzione; mi ha mandato a
portare il lieto annunzio ai poveri, a fasciare le piaghe dei cuori spez-
zati, a proclamare la liberta degli schiavi, la scarcerazione dei pri-
gionieri, a promulgare I’anno di misericordia del Signore, un giorno
di vendetta per il nostro Dio, per consolare tutti gli afflitti, per allie-
tare gli afflitti di Sion, per dare loro una corona invece della cenere,
olio di letizia invece dell’abito da lutto, canto di lode invece di un
cuore mesto. Essi si chiameranno querce di giustizia, piantagione
del Signore per manifestare la sua gloriax».

Nel Nuovo Testamento si parla frequentemente della giustizia’ ed
esaminarne tutti i passi richiederebbe uno studio abbastanza ampio.
Mi limito, percio, a qualche necessario accenno. Nel discorso delle
beatitudini leggiamo: «Beati quelli che hanno fame e sete della giu-
stizia» e poco dopo «Beati i perseguitati per causa di giustizia, per-
ché di essi ¢ il regno dei cieli»®. E a proposito di esse L. Pirot os-
serva: «Tutte le beatitudini di Matteo sono costruite su uno schema
uniforme: a chi & ben disposto in questa vita sono promessi i beni della
vita futura. Il primo membro di ciascun versetto si riferisce alla vita
presente, mentre il secondo ai beni escatologici. Di conseguenza la
giustizia di cui si ha fame e sete e per la quale si soffrono persecu-
zioni & la giustizia dell'uomo, un atteggiamento religioso presente,

3 Ger 22, 13.

4Cf.Gn 18,19;2Cr 9, 8; Sal 33, 5; 89, 15; Is 9, 6; Ger 22, 3; 22, 15; Ez 45, 9; Os 2, 21.
5cCf. Is 9, 6.

6 Is 61, 1-3.

7 Mt 3, 15; 5, 20; 6, 33; 2 Cor 9, 9; Fil 3, 6; e soprattutto Rm 1, 17 e passim.

8 Mt 5, 6 e 5, 10.

42



non la giustizia di Dio di cui si attende la manifestazione escatolo-
gica»®. In altri casi si accosta la giustizia alla santita'; oppure si fa
distinzione tra la giustizia dei farisei e quella dei discepoli di Gesu'!
o si assimila il giusto al profeta'?.

Veniamo a sant’Agostino. L’elenco dei suoi scritti € lunghissimo.
Tre anni prima che morisse, cio¢ nel 427, nelle Retractationes, una
sorta di consuntivo della sua attivita letteraria, ne elenca ben 93,
senza tener conto delle sue omelie e delle sue lettere, alcune delle
quali sono veri e propri trattati. Nessun’opera, pero, tratta in modo
sistematico della giustizia; neanche quella che ha per titolo La per-
fezione della giustizia umana'®, giacché questa & la risposta al ve-
scovo Celestio, che sosteneva la possibilita di non peccare e negava
la necessita della grazia. In essa Sant’Agostino sostiene che la piena
giustizia non si pud avere in questa terra e che il precetto di amare
Dio con tutto il cuore & I'ideale a cui aspirare. Tuttavia il motivo della
giustizia & cosi frequentemente trattato che ¢ possibile avere una vi-
sione completa del pensiero di sant’Agostino su di essa.

Nella Citta di Dio afferma che non si puo avere la concordia fra
i cittadini senza la giustizia; che compito di questa ¢ assegnare a
ognuno il suo; che senza di essa non & possibile amministrare lo stato;
che in uno stato, in cui non c’é vera giustizia, non cé neppure diritto;
che questo senza quella non puo sussistere e viceversa'®. Ne conse-
gue (anche se cio non ¢ detto esplicitamente) che & dovere di ogni
cristiano operare la giustizia. Volendo attualizzare questo discorso,
& dovere di giustizia dare a ogni uomo cio cui ha diritto: i cristiani
devono operare perché non siano disattesi diritti umani: il diritto
alla vita, il diritto alla salute, il diritto alla casa, il diritto al lavoro,
il diritto allo studio. «La giustizia, scrive sant’Agostino's, & la virtu
che distribuisce a ciascuno il suo». Non operare per la realizzazione

9 1. PIrOT, Béatitudes évangéliques, citato da A. DESCAMPS, Justice et Justification, in
Dictionnaire de la Bible. Supplément, 4, 1949, col. 1464.

10 Ccf. Le 1,75; Ef 4,24; 1 Ts 2,10; Tt 1,8.

11 Mt 5, 20.

12 Mt 10, 41.

13 1] De Perfectione iustitiae hominis (Patrologiae cursus completus. Series latina 44,
291-318), edito criticamente da C.F. URBA e J. ZyCHA, Corpus Scriptorum Ecclesiasti-
corum Latinorum 42 (1902), pp. 3-48, fu composto verso il 415.

14 CE. De civitate Dei 19, 21, 1. Questi concetti Agostino li riprende dal De Republica
di Cicerone.

15 Ibid. (cf. 19, 4, 4).

43



dei diritti significa essere complici dell’ingiustizia. Andare incontro
ai pit deboli & un atto di giustizia prima che un atto di carita: a que-
sti fratelli, per giustizia, bisogna dare quello che ¢ loro, né bisogna
dar loro come carita quello che tocca per giustizia. Ma ne consegue
anche (e cio viene particolarmente sottolienato dal Santo) un giusto
ordine naturale, sicché «’anima sia sottomessa a Dio e il corpo al-
I’anima e percid ’anima e il corpo a Dio».

La giustizia deve essere operosa. Essa non puo essere solo procla-
mata: «Non sia la tua giustizia, scrive sant’Agostino!’, di sole pa-
role; sia una giustizia di opere». Chiunque, infatti, ¢ capace di par-
lare con facilith della giustizia e sa darne facilmente la definizione.
Forse difficile & operare secondo giustizia, perché cio impone di
odiare in noi stessi cid che Dio odia. Solo cosi si pud cominciare ad
essere graditi a Dio. Agire secondo giustizia significa agire secondo
cio che la coscienza ci dice. Sant’Agostino si serve a questo propo-
sito di una sorta di parabola. Immaginiamo che un amico depositi
presso di te una grande somma di denaro senza che ci siano testi-
moni e senza avvertire del fatto il proprio figlio erede. L’amico parte
per un viaggio lontano; durante questo viaggio muore. Forse saresti
tentato di trattenere presso di te tutto il denaro. Allora interroga la
tua coscienza; immagina che al posto del figlio dell’amico ci sia tuo
figlio. Vorresti che egli fosse defraudato di quanto ¢ suo? Certamente
no. Questo ti dice la tua coscienza; fa, dunque, allo stesso modo. Agi-
rai secondo giustizia.

Quando la giustizia & attiva, & anche salvifica. Leggiamo in Isaia'®:
«Osservate il diritto e praticate la giustizia, perché prossima a ve-
nire & la mia salvezza; la mia giustizia sta per rivelarsi». Percio san-
t’Agostino afferma che, dove non c’¢ una sana fede, non puo esserci
giustizia, e ricorda I’espressione di Abacuc!®, piu volte citata da san
Paolo «il giusto vivra per la sua fede»?°. Egli giunge a sostenere che
gli eretici e gli scismatici, avendo rotto la comunione di fede con la
Chiesa, non possono partecipare ad essa?!. Nelle Confessioni?* narra
che i manichei per confonderlo gli domandavano a proposito dei pa-

16:Tvi, 19, 21, 1.

17 Enarratio in Psalmos 57, 2.

18 Is 56, 1.

19 Ab 2, 4.

20 Rm 1, 17; Gal 3, 11; Ebr 10, 38.
21 Sermo 131, 9-10.

22 Cf. Confessiones 3, 7, 12.

44



triarchi dell’AT se fosse giusto chi teneva contemporaneamente pii
mogli (ad es. Giacobbe che aveva Lia e Rachele) o chi uccideva uo-
mini (ad es. Abramo che stava per sacrificare il figlio). Egli con-
fessa che in quel periodo era ignorante in materia e ne rimaneva
scosso, e solo piu tardi avrebbe compreso che la giustizia vera, in-
teriore «non giudica secondo le usanze, ma secondo la legge ret-
tissima di Dio onnipotente»?3; questa non muta secondo i luoghi
e i tempi né secondo le regioni, mentre mutano le usanze; non &
né varia né mutevole; ma sono gli uomini che non sanno rappor-
tare con il discernimento i motivi validi nei secoli precedenti e fra
altri popoli di cui non hanno esperienza a quelli validi presso genti
di cui hanno esperienza. Altrove, nella stessa opera?, ricorda che
frutti della giustizia sono la vita e la pace, perché Cristo, il giusto
immortale, mediatore fra Dio e gli uomini, per mezzo della giusti-
zia aboli la morte. Da queste considerazioni deriva che sottrarre
I'uvomo a Dio, strapparlo alla sua fede & cosa ingiusta, e ogni atto
contro la sua fede & un’ingiustizia. La stessa fede, infatti, secondo
sant’Agostino, ¢ fra le parti della giustizia, giacché «il giusto vivra
per la sua fede»?.

Cosi intesa, la giustizia non & come spesso la credono gli uomini.
Spesso si crede sia giusto rendere male per male: di fronte a delitti
efferati soprattutto nei confronti dei piti deboli ¢’¢ chi invoca una
pena senza possibilita di appello, la pena di morte sembra a taluni
coerente con la giustizia. Il famoso «occhio per occhio» non & visto
nella sua originaria limitazione degli eccessi di vendetta privata, ma
come una pena adeguata alla colpa. L’espressione popolare «fa’ come
ti e fatto che non & peccato» & sentita anche da molti che si dicono
cristiani come una norma di giustizia. Ma la giustizia di questo tipo
non & certo quella di Dio; non &, scrive sant’Agostino?, «quella di
Colui del quale fu detto che fa sorgere il suo sole sopra i malvagi
e sopra i buoni»?, perché la giustizia non puo essere disgiunta dalla
carita. Anzi queste due virtt sono cosi strettamente congiunte che
«1 gradi della carita sono i gradi della giustizia. Percio una carita
iniziale & una iniziale giustizia; una carita progredita ¢ una progre-

23 1vi, 3, 7, 13.

24 Cf. ivi, 10, 43, 68.

25 Rm 1, 17; Gal 3, 11; Ebr. 10,38.
26 Enarratio in Psalmos 5, 10.

27 Cf. Mt 5, 45.

45



dita giustizia, una carita grande € una grande giustizia, una carita
perfetta & una perfetta giustizia»?®.

Ma che cosa ¢ la carita? forse I’elemosina? il dare agli altri il no-
stro superfluo? Tutto cio non ¢ escluso, ma ¢ molto riduttivo limi-
tarla ad esso. «Se anche distribuissi tutte le mie sostanze e dessi il
mio corpo per essere bruciato, ma non avessi la carita, niente mi
giova», dice san Paolo®, perché la carita ¢ amore e, per
sant’Agostino®, & superiore a qualsiasi virtu, ¢ cid che distingue i
figli del regno eterno dai figli della perdizione eterna, ¢ la perla pre-
siosa ricercata dal mercante della parabola®, & la principale rive-
lazione della Sacra Scrittura: se essa manca, tutto diventa inutile;
se essa & presente, tutto acquista pienezza®. Essa consiste nell’a-
more di Dio verso I'uomo e nell’amore dell’'uomo verso Dio. L’amore
di Dio si manifesta come fedelta all’alleanza, anche quando Israele
gli & infedele mettendolo alla prova come nel giorno di Massa nel
deserto®3, anche quando Dio interviene per castigare il suo popolo,
perché «il Signore corregge chi ama come un padre il figlio predi-
letto»*. L’amore dell'uomo verso Dio si esprime nell’adesione ai
suoi comandamenti; un’adesione non formale, rituale, farisaica, ma
un’adesione con tutto il cuore, con tutta l’anima, con tutta la
mente®. Esso si esprime, inoltre, amando il prossimo come se
stessi. Questo comandamento, che si legge nell’ AT, diviene il ful-
cro della dottrina di Cristo nel NT. I cristiani si riconosceranno dal
fatto che si amano scambievolmente®.

Ma quale & la dottrina di sant’Agostino sulla carita? 1l vescovo afri-
cano, nonostante il grandissimo numero delle sue opere, non dedica
a questo argomento nessuno scritto particolare; non c’¢, percio, un’e-

28 De natura et gratia 70, 84.

29 1 Cor 13, 3.

30 Cf. De moribus ecclesiae catholicae 1, 33, 73.

31 Mt 13, 45.

32 Cf. 1 Cor 13, 2 «se avessi il dono della profezia e conoscessi tutti i misteri e tutta
la scienza, e possedessi la pienezza della fede cosi da trasportare le montagne, ma
non avessi la carita, non sono nulla».

33 Cf. Es 17, 1-7; Dt 6, 16; 9, 22; 33, 8; Sal 94,8.

34 Prov 3, 12.

35 Cf. Mt 22, 37-40.

36 Cf. Lv 19,18.

37 Gv 13, 34-35.

46



sposizione sistematica della sua teologia della carita. Lo stesso Ma-
nuale sulla fede, sulla speranza e sulla carita® scritto verso il 422
non puo dirsi esauriente, perché in esso la carita anche se definita
finis omnium praeceptorum® cioe fine, scopo di tutti i precetti, oc-
cupa un posto assai modesto (solo cinque capitoli dei centoventidue).
Tuttavia sant’Agostino ritorna su questo tema con tanta insistenza
che non & difficile coglierne a pieno il pensiero.

Egli alla domanda che cosa sia la carita risponde che essa «e cio
con cui amiamo» (caritas est qua diligimus)*® e altrove ripete che «e
cio per cui si ama quanto non deve essere spregiato agli occhi di chi
ama, cio¢ I’eterno»*!. In altre parole essa ¢ I'amore verso Dio. Inol-
tre, Dio ha fatto 'uomo per rivelargli il suo amore e, a sua volta,
chiedergli di amare Lui e il prossimo*2. I due amori sono inscindi-
bili e sant’Agostino afferma che «chi ama Dio non pu6 disprezzare
chi ordina di amare il prossimo e chi ama in maniera santa e spiri-
tuale il prossimo, che cosa ama in lui se non Dio?»*. Chi sia il pros-
simo, il Vangelo lo dice nella parabola del samaritano*.

Sant’Agostino la commenta all’incirca in questi termini: il dottore,
chiedendo chi fosse il suo prossimo, credeva che il Signore gli avrebbe
detto: «tuo padre, tua madre, tua moglie, i tuoi figli, i tuoi fratelli, le
tue sorelle». Ma il Signore non ha dato questa risposta. Egli ha par-
lato di un uomo, di un uomo qualsiasi, di uno sconosciuto. Quelli che
erano prossimo per il ferito passano oltre; invece l'estraneo, il samari-
tano, diventa il suo prossimo®. Ogni uomo & prossimo ad ogni uomo,
sia che si tratti di un amico sia che si tratti di uno sconosciuto o di
un nemico, perché siamo tutti figli dell’'unico Padre celeste.

L’amore per l'uomo &, dunque, conseguente a quello di Dio. Que-
st’amore & esso stesso un dono di Dio*. Sant’Agostino, a tal propo-
sito, richiama#*’ ’espressione di Giovanni «non siamo stati noi ad

38 1.'Enchiridion ad Laurentium de fide, spe et caritate (PL 40, coll. 231-290), scritto
verso il 421 e ricordato in Retractationes 2, 63, rappresenta una sintesi del pensiero
teologico di Agostino (Cf. A. TRAPE, S. Agostino, in Patrologia, 111, Casale 1978, p. 350).
39 Enchiridion 121, 32.

40 Sermo 21, 2.

41 De diversis quaestionibus 36, 1.

42 Cf. De catechizandis rudibus 7, 9: 7, 39; In epistulam Iohannis tractatus 7, 7; Enar-
ratio in Psalmos 127, 8.

43 In evangelium Iohannis tractatus 65, 2.

44 Lc 10, 29-37.

45 Sermo 299 Nuova Biblioteca Agostiniana (PL 46, coll. 869-874), 1-2; Enarratio in Psal-
mos 118, 8, 2. g

46 Sermo 105, 4, 5; 128, 2, 4; 145, 4; 265, 9, 10.

47 Tvi, 34, 2.

47



amare Dio, ma & lui che ha amato noi»* e ricorda il passo paolino
dove & scritto che «I’amore di Dio & stato riversato nei nostri cuori
per mezzo dello Spirito Santo che ci ¢ stato dato»*. Noi, dunque,
possiamo amare, solo perché Dio ci ha amato per primo.

Per il Santo di Tagaste, inoltre, ognuno ama; ma bisogna scegliere
'oggetto dell’amore, perché ci sia vera carita. C'¢, infatti, anche un
amore empio. L’amore puo anche operare il male. Scrive sant’Ago-
stino: «Non & forse I’amore che compie i crimini, gli adulteri, gli omi-
cidi ed ogni genere di lussuria? Purifica, dunque, il tuo amore»; ed
ancora: «Amate, ma state attenti a cid che amate. L’amore di Dio,
I’amore del prossimo & chiamato carita; I’'amore del mondo, I’amore
di questo secolo ¢ detto concupiscenza»>.

La carita, percio, non puo essere senza la fede; né la fede senza
la carita’!. Sant’Agostino a questo proposito richiama Rm 13, 10
«pieno compimento della legge & I’amore» e Gal 5,6 «non ¢ la circon-
cisione che conta o la non circoncisione, ma la fede che opera per
mezzo della carita»®2. Dopo essersi domandato di quale fede si
tratta egli risponde, citando 1 Cor 13,2, «quella che agisce per mezzo
della fede» e continua esortando i fratelli ad aver la fede insieme
con la carita, poiché non si puo avere l'una senza l’altra: se la carita,
infatti, & amore verso Dio e verso il prossimo, & evidente che non &
possibile amare Dio se non si crede in Lui e conclude, affermando
che si puo credere nella venuta di Cristo senza amarlo, ma non € pos-
sibile amarlo se non si crede nella sua venuta’:.

La carita deve essere operosa; Pizzorni dice «fattiva e attiva»>.
Deve esser dimostrata con i fatti, perché altrimenti ¢ una parola
vuota e sterile%. Qualunque scintilla di amore verso Dio deve essere
alimentata dal ricorso alla preghiera, all’'umilta, all’amore della giu-
stizia e alle buone opere®. Infatti queste ultime da sole non sono se-
gno sicuro di carita, perché esse possono essere frutto di vanita.

481 Gv 4, 10.

49 Rm 5, 5.

50 Enarratio in Psalmos 31, 2, 5.

51 Sermo 90, 8.

52 F uno dei passi biblici piu citati in sant’Agostino: ricorre 155 volte (cf. D. DIDEBERG,
Caritas, in Augustinus-Lexicon 1, col. 730).

53 Sermo 90, 8.

54 R. P1zZoRrNI, Giustizia e caritd, Roma 1980, p. 197.

55 In evangelium Iohannis tractatus 75, 5.

56 Sermo 178, 11.

48



Scrive il Santo africano: «Vanti pure le sue opere ’empio e dica: Io
do ai poveri, non rubo niente a nessuno, non desidero la moglie al-
trui, non uccido nessuno, non traggo nessuno in inganno, il depo-
sito fatto a me non necessita di testimoni. Dica tutto questo; ma io
voglio sapere se egli &€ empio o pio»*. Se in cambio di tutto cio, se
in cambio delle sue opere in favore del prossimo, egli ha sperato una
felicita terrena, & un empio; potremmo dire con parole nostre sara
un filantropo, ma non ha la carita, perché questa ¢ amore di Dio.

La carita va estesa anche ai nemici, ai lontani. Sant’Agostino
ricorda®® che Cristo proclama: «Io vi dico: amate i vostri nemici e
pregate per i vostri persecutori» e poco dopo «se amate quelli che
vi amano, quale merito ne avete? Non fanno cosi anche i pubbli-
cani?»*, Il Santo si domanda quale esempio concreto il Signore ha
dato di questo amore e risponde che I'esempio ¢ lo stesso Dio, giac-
ché si legge nel Vangelo: «affinché siate figli del Padre vostro che
¢ nei cieli»® e inoltre ci esorta a pregare per i nemici perché si
possa esser figli del Padre «che fa sorgere il suo sole sopra i mal-
vagi e sopra i buoni e fa piovere sopra i giusti e sopra gli ingiusti»®!.
In questo contesto va intesa I’esortazione ad amare anche coloro che
stanno fuori della Chiesa perché se ne sono allontanati mediante ere-
sie o scismi. Per questo egli fa ricorso a tutti i mezzi della retorica
ed esprime con forti immagini I’ardore della sua carita, il desiderio
che i fedeli, di cui egli & pastore, vengano incontro alle necessita spi-
rituali dei fratelli eretici o scismatici. «Vi esorto, fratelli, egli
scrive®?, per le viscere stesse della carita, dal cui latte siamo nutriti,
dal cui pane siamo fatti forti, per Cristo nostro Signore, per la sua
mansuetudine, poiché & tempo di usare con loro grande carita e in-
finita misericordia nel pregare Dio per loro affinché dia finalmente
ad essi il buon senso, onde tornino sui loro passi... Si tratta di fra-
telli che celebrano gli stessi sacramenti anche se non con noi, che
rispondono con l'unico amen, anche se non con noi».

La carita, infine, non & qualcosa di sdolcinato, ma qualcosa di vi-
rile. Anche la punizione puo essere un’espressone della carita. Non

57 Enarratio in Psalmos 31, sermo 2, 6.
58 In epistulam Iohannis tractatus9, 3.
59 Mt 5, 44-46.

60 Mt 5, 45.

61 Mt 5, 45.

62 Enarratio in Psalmos 32, 2, 29.

49



pensare, dice sant’Agostino, di amare il tuo servo quando non lo batti
o di amare tuo figlio quando non gli imponi la disciplina, o di amare
il vicino quando non lo correggi®®. Questa non ¢ carita, ¢ fiacchezza.
E altrove, commentando 1 Cor 4, 21 «debbo venire a voi con il ba-
stone o con amore e spirito di dolcezza?», egli sostiene che il voca-
bolo «bastone» sta per designare la punizione ed aggiunge che non
puo esserci punizione senza carita®.

Un’ultima considerazione. In che rapporto stanno carita verso Dio
e carita verso il prossimo? Si ama prima Dio e poi il prossimo o vi-
ceversa? Non & questione di accademia. Il problema ¢ stato affron-
tato da sant’Agostino che sottolinea come il Cristo dia all’amore di
Dio il primo posto. Tuttavia se I'ordo praecipiendi, cioé I'ordine dei
precetti, I'ordine logico, potremmo dire, consiste nel porre prima la-
more di Dio e dopo quello del prossimo, nell’ordo faciendi, cioe nella
concreta vita di ogni giorno, avviene il contrario®. Nel Commento
al Vangelo di Giovanni sant’Agostino scrive: «L’amore di Dio ¢ il
primo che si deve praticare. Enunciando i due precetti dell’amore,
il Signore non ti raccomanda prima I’amore del prossimo e poi l'a-
more di Dio, ma mette prima I’amore di Dio e poi il prossimo. Ma
siccome Dio ancora non lo vedi meriterai di vederlo amando il pros-
simo». E poco dopo continua: «Comincia, dunque, con I'amare il pros-
simo. Spezza il tuo pane con chi ha fame, porta in casa tua chi ¢ senza
tetto; se vedi un ignudo, vestilo»®. Cosi troverai I’Amore, la Luce,
cioé Dio. E altrove ancora dira che I’amore verso il prossimo ¢ un
gradino verso I’amore di Dio®.

A conclusione si puo dire che la virtu teologale della carita ¢ stret-
tamente congiunta con la virtu cardinale della giustizia; che questa
non & diminuita, ma arricchita da quella e non puo essere fine a se
stessa, perché, come dicevano gli antichi, summum ius summa iniu-
ria, né essere intesa solo in senso sanzionatorio, e che la carita non
consiste in un attivismo benefico, ma nell’amore operoso e nel far
morire il proprio egoismo, per darsi a Dio e ai fratelli.

63 In epistulam Iohannis tractatus 7, 11.

64 Enarratio in Psalmos 88, 2, 2. Su quest’argomento ritorna spesso nelle sue opere
e in De anima et eius origine 2, 17, 45 parla di un «onus religiosum correctionis et
emendationis».

65 Cf. D. DIDEBERG, art. cit., col. 737.

66 In evangelium Iohannis tractatus 17, 8; M.G. MARA, Amore e amicizia in s. Agostino,
in Amore, Carita Misericordia, (Dizionario di spiritualita biblico-patristica, 3), Roma
1993, p. 3, richiama anche De trinitate 8, 12.

67 C’¢ qui un riferimento puntuale a Is 58, 7.

50



