ANTONINO GALLICO

Preghiere Cassiodoree*

Al termine del commento di alcuni Salmi e nella conclusione
dell’Expositio Psalmorum nonché di altre opere cassiodoree si legge una
preghiera. Qui se ne da il testo latino con la traduzione.

Conclusio Psalmi 23 (CCL 97, pp. 219-220)

Quid enim iustins quam eum deserere qui nos in Adam fecit esse mortales?
Quid beatins quam illum sequi qui humanum genus inflictam mortem fecit
euadere? Sed praesta, Domine, ut qui portas misericordiae tuae lanacro sanc-
tae regenerationss intrauimus, nullis inde peccatis impellentibus exeamus.

Che cosa di pil1 giusto che abbandonare colui che in Adamo ci fece
essere mortali? Che cosa di pill beato che seguire colui che al genere
umano fece evitare la morte inflitta? Ma concedi, o Signore, a noi che
siamo entrati per le porte della tua misericordia con il lavacro della
santa rigenerazione, di non uscirne sotto la spinta dei peccati.

Conclusio Psalmi 41 (CCL 97, p. 387)

Praesta, bone Rex, ut (quoniam non est unus modus misericordiae tuae)
sicut iblos {scil. baptizandos} per aquam Sanctae regenerationis abluis, ita et
nos dono clementiae tuae a peccatorum faece purifices. ‘

Poiché non uno solo & il modo della tua misericordia, concedi, o
buon Re, ad essi [cioe: ai battezzandi} il lavacro con I'acqua della santa
rigenerazione, e a noi la purificazione dalla sozzura dei peccati con il
dono della tua clemenza.

Conclusio Psalmi 44 (CCL 97, p. 414)
Hic {scil. in hoc psalmo} prophetarum tympana sancta exsultatione con-

*Ringrazio il prof. don Domenico Farias per i numerosi consigli, che hanno reso questa tra-
duzione “pregabile”.

Nelle more di stampa ho visto il bel volume Lz preghicra dei cristiani, a cura di Salvatore
Pricoco e Manlio Simonetti, Milano 2000, che dedica le pp. 426-435 a Cassiodoro. La tra-
duzione che Pricoco ha fatto dei due passi riportati anche qui mi ha confortato quanto al
senso generale della mia interpretazione.

113



clamant; hic apostolorum organa dulcissima societate respondent; hic marty-
rum citharae non chordis, sed uirtutibus canunt; hic sanctorum chorus spiri-
talibus fistulis gratissimum permulces auditum; hic talis musica geritur, per
quam humana laetitia cuncta uincatur. Puasti sumus, o bone Rex, conuinio
nuptiali delicias caelestes hauriuimis. Praesta nobis, Sponse mirabilis, ut qui
bic spe lagtati sumus, in futuro perfectissimo gaudio compleamur.

Qui [¢iot: in questo Salmo} i timpani dei profeti risuonano insieme
con santa esultanza. Qui gli strumenti degli apostoli rispondono
unendosi in una dolcissima armonia. Qui le cetre dei martiri cantano
non con le corde, ma con le virtl. Qui il coro dei santi rende soave,
con spirituali zampogne, 'ascolto. Qui si esegue una musica che
vince ogni umana gioia. Ci siamo saziati, 0 buon Re. Abbiamo
attinto celesti delizie al banchetto nuziale. Concedi, o Sposo meravi-
glioso, a noi che qui abbiamo gioito nella speranza, di giungere nel
secolo futuro al compimento della perfettissima gioia.

Conclusio Psalmi 47 (CCL 97, p. 431)

Quanta tibi, Rex bone, cura est hominum, quibus tam multiplicem medi-
cinam dignaris ingerere iussionum? Non uis semel dicere, quod humanitatem
non pateris ignorare. Undique admones, undique doces, et fidem nostram per
introductas personas clamare facis, ut locus ignorantiae funditus uideatnr
dbscidi. Merito sanctus tuns lob dicit: Quid faciam tibi, o custos homi-
num? (Iob 7, 20). Tu admones quod quaerere debeamus; tu praestas quod nos
mereri posse nesCimus.

Quanto & grande, o buon Re, la premura che hai per gli uomini ai
quali ti degni di somministrare le tante medicine dei tuoi comanda-
menti! Tu non dici solo una volta cid che non tolleri che I'umanita
ignori. Tu ammonisci in tutti i modi; insegni in tutti i modi e fai che
le persone da te inviate proclamino la nostra fede, affinché sia evi-
dente che la sede dell’ignoranza & del tutto sradicata. Giustamente il
tuo santo Giobbe dice: Che cosa dovrei fare per te, o custode degli nomini?
(Gb 7, 20). Tu ci ricordi quello che dobbiamo chiedere; tu ci concedi
cid che noi non sappiamo di poter meritare.

Conclusio Psalmi 54 (CCL 97, p. 498)

Praesta, piissime Deus, ut qui in assumpta carne pro nobis dignatus es
pati, regni tui nobis consortia largiaris.

Concedici, o clementissimo Dio, che ti sei degnato di soffrire per
noi nella carne assunta, il dono della partecipazione al tuo regno.

114



Conclusio Psalmi 58 (CCL 97, p- 529)

Didicimus, Domine Christe, quam multa in carne Dpertuleris, et quia pro
persecutoribus tuis semper oraueris. O uere Iudicem Dium, sub quo nulli est
confitentium desperandum! O par benignitas et potestas! Nam qui pro inimi-
cis oras, quis tuorum possit formidare quod pereat? Dona facere quae praeci-
Dbis; dona impleve quod expedit; quia sicut nibil praeter te sumus, ita tecum
boni totum possumus implere quod nitimur.

Abbiamo appreso, o Cristo Signore, le tue molte sofferenze nella
carne e le tue costanti preghiere per i tuoi persecutori. O Giudice
davvero clemente, per il quale nessuno di quelli che credono in te
deve disperare! O potenza ed uguale benevolenza! Tu preghi per i
tuoi nemici, e chi dei tuoi potrebbe temere la morte? Donaci di fare
ci6 che comandi; donaci di adempiere cid che & giusto, perché come
non siamo nulla senza di te, cosi con te possiamo compiere tutto il
bene al quale tendiamo.

Conclusio Psalmi 59 (CCL 97, p. 537)

Sine te enim, Deus, uniuersus mundi reus est principatus. Anxia sibi est
quaclibet potestas et per te gaudet humilitas. Reconditi sunt, Domine, the-
sauri tui; aliud uidetur ad faciem, aliud facis intus habere ueritatem, Quis
Dpossit enarrare magnificentiam tuam, qui nosti temporales tribulationes in
ganudia aeterna conuertere? Et illud apud te est pretiosum, quod in hoc mundo
sceleratis hominibus uidetur abiectum.

Senza di te, o Dio, tutte le sovranitd del mondo sono in colpa. Ogni
potenza & in angoscia per la propria sorte, mentre I'umilta si allieta di
te. I tuoi tesori, o Signore, sono nascosti: una cosa & cid che appare
davanti a noi, un’altra cosa & cid che tu ci consenti di possedere come
verita dentro di noi. Chi potrebbe narrare la tua magnificenza? Tu sai
mutare le tribolazioni di questo mondo in gioie eterne. Presso di te &
prezioso cid che in questo mondo agli uomini scellerati sembra abietto.

Conclusio Psalmi 61 (CCL 97, p. 549)

Lampat fides, coruscat ueritas quam debeat christianus populus intueri: ne
mundi istius tenebris obcaecatus, rectae fidei tramitem non sequatur. Absceda
gentilis error, haereticorum murmura conquiescant, nanitas hominum Jalla-
ciaque deseratur. Non in ingenio, non in saeculi dogmatibus praesumatur; sed
in uera sapientia ponasur spes, quae talia solet dare qualia nullus possit
arguere. Fac, Domine, et nos uitia transilire, ut ad te possimus Durgatis men-
tibus peruenire.

115



La fede ha il chiarore di una lampada. La verita splende perché il
popolo cristiano la guardi, non sia accecato dalle tenebre di questo
mondo e segua il sentiero della retta fede. Lungi da esso lerrore dei
pagani! Tacciano le mormorazioni degli eretici. Si abbandoni la vanita
e la falsith umana. Non si presuma nell’intelligenza e nelle dottrine
del mondo. Si ponga, invece, la speranza nella vera sapienza, che di
solito da cid che nessuno potrebbe contestare. Facci, o Signore, vincere
i nostri vizi, affinché possiamo giungere a te con animo purificato.

Conclusio Psalmi 62 (CCL 97, p. 555)

Concede, Rex acterne, ut qui nunc sanctae matvis praedicatione gandemus,
indulgentiae tuae futuro munere perfruamur.

Concedi, o Re eterno, a noi che ora godiamo della predicazione
della santa madre, di gioire, nel futuro, del dono della tua benevo-
lenza.

Conclusio Psalmi 64 (CCL 97, p. 570)

Tribue, Rex caclestis, ut et nos erepti ab ariditate peccati, flumine miseri-
cordiae tuae copiosius irvigati, pinguescere mereamur, ut hymnum cum sanctis
tuis tibi iugiter decantare possimus.

A noi strappati alla aridita del peccato e irrigati abbondantemente
dal fiume della tua misericordia, concedi, o Re celeste, di poter can-
tare, insieme con i tuoi santi, continuamente a te la tua lode.

Conclusio Psalmi 66 (CCL 97, p. 584)

Praesta, Rex aeterne, ut sicut te in humilitate carnis uenisse cognouiImus,
ita et in deitatis poventia concessum nobis clementem iudicem sentiamus.

Concedi, o Re eterno, che come abbiamo conosciuto la tua venuta
nell’umilta della carne, cosi anche possiamo sentirti giudice clemente
stabilito per noi nella potenza della divinita.

Conclusio Psalmi 68 (CCL 97, p. 623)

Concede, omnipotens Deus, ut qui pro nobis carne dignatus es pati, dones
nobis quod coronare digneris.

Concedi, o Dio onnipotente, che ti sei degnato di soffrire per noi
nella carne, di darci cid che tu possa degnarti di premiare.

Conclusio Psalmi 72 (CCL 98, p. 671)
Praesta, Domine, ne nos talibus inuidere facias, quos tua ueritate con-

116



demnas, sed execremur quos horres, et amemus certe quos diligis; quia tecum
nequennt habere portionem, nisi qui noluntates tuas mente denotissima subse-
quuntur.

Concedici, o Signore, di non invidiare coloro che tu nella tua
verita condanni, ma di esecrare quelli che respingi ed amare vera-
mente quelli che tu ami, perché non pud essere partecipe con te se
non chi esegue con mente devotissima i tuoi voleri.

Conclusio Psalmi 84 (CCL 98, p. 779).

Audinimus, beate Dauid, quid intus tibi locutus Juerit Dominus. Pax
ista et super nos ueniat, quae in tuo corde regnabat. Ecce uerum Regem, quem
uirtus talis regebat; templum iustitiae, palatinm pietatis, thesaurarium mise-
ricordiae.

Abbiamo ascoltato, o beato Davide, cid che il Signore ti ha detto
nell'intimo. Venga anche a noi quella pace che regnava nel tuo cuore.
Ecco il vero Re guidato da una tale virtii, tempio di giustizia, dimora
di pieta, tesoriere di misericordia.

Conclusio Psalmi 86 (CCL 98, p. 793)

Beatus nimis qui illuc Domino ducente peruenerit, ubi cogitatio cuncta
uincituy, quaelibet desideria superantur; et quod est dulcissimae securitatis
genus, talis ibi felicitas accipitur, quae nulla contrarietate perdatur. Praesta,
Domine, ut quod hic uerbis explicare non possumus, ibi te donante cernamus.

Assai beato colui che, guidato dal Signore, giungera 1a dove ogni
preoccupazione € vinta, dove ogni desiderio & superato. Vi si gode la
tranquillita pitt dolce di tutte, perché si riceve una felicitd che nes-
suna contrarieta fa perdere. Concedi, o Signore, di vedere i per tuo
dono cid che qui non possiamo spiegare con le nostre parole.

Conclusio Psalmi 108 (CCL 98, p. 1005)

Virgo peperit, Messias uenit, Agnus immaculatus occisus est, Redemptor
survexit a mortuis, orbis audita credidit et adbuc Tudaeus simulat se nescire
quod totus mundus agnoust. Praesta, Domine, obstinatis conuersionem, lumen
obscuris, incredulis fidem; ut pro quibus in cruce positus orasti, periclitanti-
bus subuenire digneris. Nam quibus suadere iusta non possumus, rvecte pro illis
tibi, Domine, supplicamus.

La Vergine ha partorito. Il Messia & venuto. L' Agnello immacolato
e stato ucciso. Il Redentore & risorto dai morti. Il mondo ha creduto
a cio che ha udito. Ma il giudeo ancora finge di non sapere cid che

117



tutti hanno riconosciuto. Concedi, o Signore, la conversione agli osti-
nati, la luce a chi & nelle tenebre, la fede agli increduli. Degnati di
venire in aiuto a coloro che sono in pericolo: & per essi che hai pre-
gato, mentre eri sulla croce! E noi a buon diritto ti supplichiamo, o
Signore, per quelli che non riusciamo a convincere di cid che ¢ giusto.

Conclusio Psalmi 117 (CCL 98, p. 1058)

Cooperiat nos, pie Rex, ista uestis eloquii tui et hoc resonent te praestante
actus nostri, quod tua, Domine, praecepta iusserunt.

Ci copra, o misericordioso Re, il manto della tua parola e con il
tuo aiuto le nostre azioni riecheggino cid che i tuoi precetti, 0
Signore, ci comandano.

Conclusio Psalmi 130 (CCL 98, p. 1194)

Praesta, Domine, humilitatem regis {scil. Dauidl, prophetace patientiam,
quoniam in quacumque persona ista uere tua Sunt praemia. Non enim hoc
passim humana woluntate sumituy, sed misericordiae tuae largitate praesta-
tur. Quae ideo maxime inter uirtutes eximias honorata consurgit, quoniam
eam dignatio tuae maiestatis assumpsiz.

Concedici, o Signore, I'umilta e la pazienza di questo re e profeta
[cioe: Davidel, perché, in ogni condizione umana, queste sono vera-
mente grazia tua. Esse sono cose non conseguite qua e la per volonta
umana, ma concesse per 'abbondanza della tua misericordia, che si
eleva molto onorata tra le migliori virtti, perché la tua maesta si ¢
degnata di assumerla.

Conclusio Psalmi 139 (CCL 98, p. 1261)

Praesta, Domine, ut sicut seruis tuis es desiderabilis, indulgentiae tuae
claritate monstreris. Non impediant peccata, quae propria exsecratione dam-
namus. Fatemur culpas, ut te placatum habere possimus. Solus enim index es
qui ueniam tribuis confitenti; et cum te nibil lateat, ab homine tamen publi-
cari quaeris, quod multo ueracius nosse declararis.

Concedi, o Signore, di mostrarti nella luce del tuo perdono,
cosi come lo desiderano i tuoi servi. Non lo impediscano i peccati
che noi esecriamo e condanniamo. Confessiamo le nostre colpe,
per poterti riconciliare a noi. Tu sei l'unico giudice che perdona
chi confessa e, sebbene nulla ti sfugga, tuttavia chiedi agli uomini
di rendere palese quanto si sa che tu conosci molto piu verace-
mente.

118



Conclusio Psalmi 146 (CCL 98, p. 1309)

O beatum tempus, quando lapides illi uini presiosiores omnibus margari-
1is in caelestem fabricam et aeternam beatitudinem colliguntur! Tunc unicui-
que sanctorum erit dulcissimus labor suus, quibus pariet luctus consolationem,
Dpersecutio aeternam requiem, paupertas pia dabit regna caelestia et quidquid
hic grauiter pertulerunt, ibi se talia sustinuisse gaudebunt. Dona, Domine,
hic patientiam malorum, ut illic facias nobis gandium esse perpetuum.

O tempo beato, in cui le pietre vive sono pill preziose di tutte le
perle e sono messe insieme nella costruzione celeste e nella felicita
eterna! Allora sara dolcissima la sua fatica a ciascun santo cui il lutto
generera consolazione, la persecuzione riposo eterno e la poverta degli
uomini pii dara i regni celesti. Li essi godranno di avere sostenuto
tutto ci6 che qui con dolore hanno sopportato. Donaci, o Signore, qui
la pazienza nel sopportare i mali e fa’ che i ci sia per noi la gioia
eterna.

Expositio Psalmorum, Conclusio, (CCL 98, p. 1332)

Tu, Domine uerus doctor et praestitor, aduocatus et iudex, largitor et
monitot, terribilis et clemens, corripiens et consolator, qui caecis mentibus
donas aspectum; qui facis infirmis possibile quod praecipis; qui sic pius es, ut
assidue rogari uelis; sic munificus ut neminem desperare patiaris: dona quod
te praestante bene quaerimus et illa maxime quae nostra infirmitate nescimus.
Quod ex tuo diximus, suscipe, quod ex nobis ignoranter protulimus, parce; et
perduc nos ad illam contemplationem ubi iam non possimus ervare. Dona
facere quae te inspirante logui praesumpsi; dona compleri quae alios obseruare
commonui, ut qui praestitisti pium sermonem, probabilem quoque conferas tuis
famulis actionem. Libera nos, amator hominum, ab illo periculo ne, sicut
dicit apostolus, dum aliis praedico, ipse reprobus inueniar (¢f. 1 Cor 9,
27). Quam infirmi sumus tu weraciter nosti; quali hoste deprimamur agno-
scis. 'le quaerit certamen impay, te expetit mortalis infirmitas, quia maiesta-
tis tuae gloria est, si leo rugiens ab infirma oue superetur; si spiritus uiolen-
tissimus a debilissima carne wincatur, ille qui de caelo cecidit, et hic te
pugnante subdatur: ut si potestatem ipsius ad tempus tua permissione patimur,
nequaquam eius insatiabilibus faucibus sorbeamur. Fac illum tristem de
bumana laetitia, qui de offensione nostra semper exsultat. Amen.

O Signore, vero maestro e datore di beni, avvocato e giudice, tu
elargisci ed ammonisci; terribile e clemente, tu accusi e consoli; tu
alle menti cieche concedi di vedere e ai deboli rendi possibile cid che
comandi; tu sei tanto mite da permettere di esser supplicato conti-

119



nuamente e cosi generoso da non tollerare che qualcuno disperi. Dona
cid che noi per tua concessione facciamo bene a chiedere, e soprat-
tutto cid che nella nostra condizione inferma ignoriamo. Ascolta ci0
che di tuo noi diciamo, perdona cid che di nostro per ignoranza pro-
feriamo, portaci a quella contemplazione dove non possiamo pill
errare. Concedimi di portare a termine cid che ho osato dire per tua
ispirazione. Concedimi di compiere cid che ho esortato gli altri ad
osservare: tu che hai permesso ai tuoi servi di parlare in modo pio, da’
loro anche un comportamento degno d’approvazione. Liberaci, o tu
che ami gli uomini, dal pericolo, affinché, come dice I’Apostolo, men-
tre predico agli altri, o stesso non sia trovato malvagio (cfr. 1 Cor 9, 2 7).
Tu sai veramente quanto siamo deboli; tu non ignori da quale nemico
siamo oppressi. Nell'accingerci ad un’impari lotta ricorriamo a te;
nella nostra infinita debolezza desideriamo te: & gloria della tua mae-
sta se il leone ruggente & vinto dalla debole pecora, se quello spirito
violentissimo che & caduto dal cielo & sconfitto dalla nostra debolis-
sima carne ed anche sulla terra & sottomesso perché sei tu a combat-
tere; sicché, anche se permetti che noi per poco tempo subiamo il suo
potere, in nessun modo saremo inghiottiti dalle sue insaziabili fauci.
Fa’' che sia triste a causa della nostra gioia colui che sempre gode dei
nostri mali. Amen.

Institutiones divinarum et humanarum litterarum, 1,33, (Mynors, pp.
83-84)

1. Praesta, Domine, legentibus provectum, quaerentibus legem tuam pecca-
torum omnium remissionem, ut qui desiderio magno ad lumen Scripturarum
tuarum pervenive cupimus, nullis peccatis caligantibus obscuremur. Attrabe
nos ad te virtute omnipotentiae tuae; non relinquas sua voluntate vagari quos
pretioso sanguine redemisti (¢fz. Te Deum, 20); imaginem tuam in nobis
non sinas obscurari, quae si te praestante defendatur, semper egregia est. Non
diabolo, non nobis liceat tua dona subvertere, quia totum fragile est, quicquid
tibi nititur obviare. Audi nos, pie Rex, contra peccata nostra, et prius illa a
nobis remove, antequam nos per ea iuste possis in tua examinatione damnare.

2. Quid nobis nostra insidiatur iniquitas? quid contra nos delicta confli-
gunt, creaturam tuam evertere cupiunt, quae nulla substantiae firmitate con-
sistunt? Dicat certe diabolus, cur nos insaturabili dolore persequitur.
Numquid nos illi consilium dedimus, ut tibi Domino superbus existeret et de
beatitudine collata caderet, cum tantae per te virtutis insignia possideret?
Sufficiat quod nos in Adam perculit: quare nos cotidianis deceptionibus

120



impius calumniator insequitur, et sicut ille o gratia tua per culpam suam
cecidit, nos quoque ut ab eadem Separemur exquirit?

3. Concede, Domine, contra hostem crudelissimum, pium tuae defensionis
auxtlium, ut sicut ille fragilitatem nostram non desinis impetere, ita tuis pos-
31 viribus confusus abscedere. Non permittas, bone Rex, in nobis saevissimum
hostem sua vota complere. Qui te graviter elegit offendere, quid nos sicut leo
rugiens circuit (1 Pt 5, 8)? Quid devorare contendis? Semel illi in bapti-
Smate sacro renuntiavimus; semel tibi, Domine, credere professi sumus. Tales
n0s per tuam defensionem concede servari, quales nos fieri per aquam regene-
rationis, Creator altissime, praestitisti. Qui tui esse coepimus, alium domi-
num nesciamus. Tua gratia redempti sumus; tua mandata te donante Jacia-
mus. Si nos relinguis, ille nos tergiversator invadit; indefectus atque impudens
Semper adsistit, lucra sua computans humanas ruinas. Blanditur ut decipiat;
instigat ut perimar. Maxime per corpus nostrum animas decipit, et ita labilis
per desideria humana diffunditur, ut nulla Dpaene providentia, nullo prorsus
consilio sentiatur. Longum est per cuncta discurreve, Tali quis possit obsistere,
nisi tu, Domine, illi decreveris obviare? Quid enim de nobis possit facere, qui
Ye in nostro corpore ausus fuit per subdola machinamenta temptare? Exandi
n0s, 0 custos hominum. Hic nos ab illo indulgentia tua libera, qui nos trahbere
nititur ad Gehennam. Cum illo sortem non habeamus, ut tecum, Domine,
habere possimus. Vindica fabricam tuam ab illo qui destruit. Damnari alios
non faciat, qui seipsum damnavit, sed potius ille cum suis Dpereat, qui perdere
cuncta festinat,

Concedi, o Signore, I'accrescimento della fede e la remissione di
tutti i peccati a noi lettori che cerchiamo la tua legge; affinché non
siamo acciecati dall’oscuritd dei nostri peccati noi che desideriamo
molto intensamente giungere alla luce delle tue Scritture. Attiraci a
te con la tua onnipotenza; non permettere che errino a loro arbitrio
quelli che hai redento con il tuo sangue prezioso (cfr. Te Deum, 20.
Non consentire che sia oscurata in noi la tua immagine: essa, se &
difesa con il tuo aiuto, & sempre splendida. Non sia possibile né al
diavolo né a noi rovinare i tuoi doni, poiché ¢ fragile tutto cid che
cerca di opporsi a te. Ascolta, invece, o Re pietoso, la confessione dei
nostri peccati e allontanali da noi prima che tu, a causa di essi, abbia
a giudicarci e condannarci giustamente.

Perché la nostra iniquita ci insidia? perché i nostri peccati ci com-
battono, cercando di distruggere la tua creatura, mentre essi non
hanno alcuna reale sostanza su cui fondarsi? Dica il diavolo, perché ci
perseguita con un dolore inestinguibile. Forse che siamo stati noi a

121



consigliarlo di resistere superbamente alla tua signoria e percio &
caduto dalla felicita a lui destinata, pur possedendo, per opera tua, i
segni distintivi di cosl grande virth? Gli basti averci colpiti in
. Adamo. Perché I'empio calunniatore ci perseguita ogni giorno con
inganni? Egli, come per sua colpa si ¢ allontanato dalla tua grazia,
cosi cerca di separare da essa anche noi. Concedici, o Signore, il santo
aiuto della tua protezione contro il crudelissimo nemico. Come egli
non cessa di assalirci nella nostra fragilita, cosi possa allontanarsi con-
fuso dalla tua potenza. Non permettere, 0 buon Re, che realizzi i suot
desideri contro di noi il crudelissimo nemico. Colui che ha scelto di
offenderti gravemente perché, come leone ruggente, ¢i circuisce (1 Pt 5,8)?
Che cosa cerca di divorare? Abbiamo rinunziato a lui una volta per
sempre nel santo battesimo; abbiamo professato una volta per sempre
di credere a te, Signore. Concedici di rimanere, grazie alla tua prote-
zione, tali quali tu, o altissimo Creatore, ci hai permesso di diventare
con I'acqua battesimale. Noi abbiamo cominciato a essere tuoi, fa’ che
non abbiamo a conoscere un altro signore. Siamo stati redenti per tua
grazia, concedici di eseguire i tuoi comandamenti. Se ci abbandoni,
quel traditore ci assale. Costantemente ¢ impudentemente ci sta
vicino per ascrivere a suo guadagno le nostre rovine. Ci blandisce per
ingannarci. Ci incalza per opprimerci. Inganna la nostra anima
soprattutto per mezzo del nostro corpo; si nasconde insinuandosi tra
i desideri degli uomini in modo tale, che nessuna cautela e nessuna
perspicacia lo avverte. Sarebbe lungo soffermarsi su ogni punto. Chi
potrebbe resistere a tale nemico se tu, o Signore, non decidi di
opporti a lui? Che cosa non pud fare di noi egli che os0 tentare con
subdoli inganni te quando hai assunto il nostro corpo? Ascoltaci, o
custode degli uomini. Per tua misericordia liberaci da colui che tenta
di trascinarci nella geenna. Fa’ che non abbiamo alcun rapporto con
lui, affinché possiamo averlo con te, o Signore. Libera I'opera delle tue
mani da colui che la distrugge; colui che ha condannato se stesso non
faccia che siano condannati altri. Piuttosto perisca con i suoi colui che
& pronto a rovinare tutto.

De orthographia 12 (GL 7, pp. 209-210 Keil)

Valete, frates, atque in orationibus vesris mei memores esse dignemini, qui
vos inter cactera et de orthographiae virtute et de distinctione ponenda, quae
nimis pretiosa cognoscitut, sub brevitate commonii, et quem ad modum scrip-
turae divinae intelligi debeant, copiosissime legenda praeparavi. Quatenus

122



sicut et ego vos ab imperitorum numero sequestratos esse volui, ita nos virtus
divina non patiatur cum nequissimis poenali societate coniungi.

Salute a voi, o fratelli. Nelle vostre preghiere degnatevi di ricor-
darvi di me che tra I'altro vi ho insegnato sommariamente le proprieta
dell’'ortografia e la necessita di distinguere le parole, che si sa & assai
preziosa e vi ho preparato abbondantissimo materiale su come bisogna
intendere le divine Scritture. Percid come io ho voluto che voi foste
separati dal numero degli ignoranti, cosi la divina potenza non con-
senta che noi siamo uniti ai malvagi in una comunanza di pena.

De anima 18 (CCL 96, pp. 574-575).

Tu ergo, Domine lesu Christe, qui sic pro nobis flexus es ut homo fieri
dignareris, non in nobis patiaris perive quod decrenisti miseratus assumere.
Meritum nostrum indulgentia tua est; dona quod offeram, custod; quod exi-
gas ut uelis coronare quod praestas. Vince de nobis inuidam potestatem quae
sic decipst ut delectes, sic delectat ut perimat; hostis dulcis, amicus amarus est.
Nosti enim quam feraliter lubricus anguis illabitur, squamis repentibus
minutatim corpus omne sollicitat, et ne eius intellegatur aduentus, fixum non
habet impressa uaricatione uestiginm. Inuidiz, pro dolor, tam magnis populis,
cum duo essent, et adhuc temporales persequitur quos impio ambitu fecit esse
mortales. Se intercipit quod alios decipit, et nullo fine corrigi meretur quia de
omnium deceptione damnandus est. Quapropter non possit iniquus ne conuale-
scat interitus, dominatum in nobis non exerceat qui numquam praestitis sed
uirtus tua nos possideat quae creauit. Doleat perisse quod fecit, dum nos non
uiderit perive quos uoluit.

Domine, quia in nobis non est quod remunereris sed in te semper est quod
largiaris, eripe me a me et conserna me in te. Impugna quod feci et uindica
quod fecisti. Tunc ero meus, si fuero tuus. Via sine ervove, ueritas sine ambi-
guitate, uita sine fine, dona noxia odisse et profutura diligere. In te ponam
prospera, mibi applicem semper aduersa, quam nihil sim sine te sapiam.
Qualis uero tecum possim esse cognoscam. Intellegam qui sum ut ad illud
valeam peruenive quod non sum. Nam sicut praeter te existere non coepimaus,
ita et sine te esse proficui non ualemus. Omnia uergunt nihilominus in ruinam
quae a matestatis tuae pietate fuerint segregata. Te autem amare, salvari;
Jormidare, gaudere; inuenire, crevisse; amisisse, perire est. Tibi denique nobi-
lius est seruire quam mundi regna capessere, merizo, quando ex seruis filii, ex
impiis iusti, de captiuis veddimur absoluti. Quapropter contra peccata nostra
misericordiae tuae munimen insurgat quae nominis sui testimonio miseris
datur; ut trina vemunerati condicione sentiamus nobis propitiam Trinitatem,

123



Petimus quia iubes, pulsamus quia praecipis, et sine fine conferre mauis qui
semper commones Ut 1ogerss.

0 altitudo pietatis, o clementiae incomprehensa profunditas, cum nemo pos-
sit aliquid accipere si vesistis, uim te precibus nostris pati posse testaris;
merito, quando a indice perimus ut ad poenale iudicium non vocemur et per
legislatoris gratiam speramus eripi ne possimus a promulgata constitutione
damnari, Tibi, sancte Rex, confidenter dicimus: dimitte peccata et concede non
debita. Omnis te creatura operis tui bonitate collandat; debemus tibi grod exi-
stimus, obligamur etiam quod cotidiano munere continemur. Gaudeamus et
hinc quoque, gloriosissime Domine, quod tua beneficia non irrive postulamus.
Tempera, bone artifex, organum corporis nostri ut harmoniae mentis possit
aptari, nec sic roboretur ut superbiat, nec sic languescat ut deficiar. Tu nosti
quae uere moderata sunt. Vasa tua sic reple prosperis ut capacitas non prae-
beatur aduersis. Dominetur ratio, seruiat caro, quoniam a te solo povest effici
ne fragilitate corporis possis offends.

Verum haec pro nostro modulo, non pro rerum ipsarum magnitudine dicta
sufficiant, quando et amplius quam expesebamur ediximus et alma lumina
weracium litterarum breuiter talia canteque docuerunt. 111i enim potuerunt de
his inoffense dicere qui purificati dinino munere probabili se meruerunt
conuersatione tractare.

Tu, dunque, o Signore Gesii Cristo, che per noi ti sei abbassato a
tal punto che ti sei degnato di farti uomo, non permettere che in not
vada perduto cid che per la tua misericordia hai voluto assumere. Il
nostro merito & tua indulgenza. Donami cid che io possa offrirti,
mantieni in me cid che tu potresti richiedermi, affinché tu voglia
incoronare cid che concedi. Quanto a noi vinci la potenza invidiosa
che inganna in modo da dilettare e diletta in modo da rovinare: il
dolce nemico & un amaro amico. Sai quanto funestamente il lubrico
serpente si insinui, come spinga pian piano tutto il suo corpo con le
striscianti squame € COme, affinché non sia avvertito il suo arrivo, non
lasci una traccia ben definita né imprima sul suolo le sue volute. Ha
invidiato, ahime, popoli cosi numerosi, quando ancora erano due sole
persone, e tuttora nel volger del tempo perseguita quelli che con il
suo empio inganno ha reso mortali. Toglie di mezzo se stesso, perché
inganna gli altri e merita di essere punito senza fine e condannato per
aver ingannato tutti. Percid il malvagio non abbia la possibilita, una
volta annientato, di riprendere vigore; non eserciti alcun potere su di
noi colui che non lo ha mai avuto, ma ci possieda piuttosto la tua
potenza che ci ha creato. Si dolga per il fatto che la sua azione sia stata

124



vana, perché non ci ha visto perire mentre egli avrebbe voluto.

O Signore, poiché in noi non c’¢ nulla che tu possa ricompensare
mentre in te c’¢ sempre qualcosa che tu possa donare, strappami a me
€ conservami in te. Combatti cid che io faccio e preserva cid che fai tu.
Io sard mio allorquando sard tuo. O via senza errore, veritid senza
ambiguita, vita senza fine, concedimi di odiare cid che & dannoso e di
amare cio0 che giova. Possa io attribuire a te la mia prosperita, addos-
sare sempre a me le mie sventure, essere cosciente che io sono nulla
senza di te e d’altra parte comprendere che cosa possa essere con te.
Possa io capire che cosa sono, per essere in grado di giungere a cid che
non sono. Come, infatti, non abbiamo cominciato a esistere senza di
te, cosi anche non siamo capaci di progressi senza di te. Va in rovina
tutto cio che si separa dalla tua maestd pietosa. Amarti significa
essere salvati; temerti, godere; trovarti, crescere; perderti, morire.
Infine & cosa pilt nobile servirti che impadronirsi dei regni del
mondo. E cid & giusto, poiché da servi siamo resi tigli; da empi, giu-
sti; da prigionieri, liberi. Percid contro i nostri peccati si alzi il
baluardo della tua misericordia, che & concessa ai miseri, a testimo-
nianza del suo nome; sicché, ricompensati con una triplice condi-
zione, sentiamo a noi propizia la Trinitd. Noi chiediamo, perché ce lo
comandi. Bussiamo, perché ce lo prescrivi e preferisci elargire senza
fine tu che esorti sempre perché ti si chieda.

O altezza della pieta, o incomprensibile profondita della clemenza!
Nessuno puo accogliere qualcosa se tu non acconsenti, d’altra parte tu
stesso affermi di poter subire violenza dalle nostre preghiere; e a
ragione, poiché noi chiediamo al giudice di non essere chiamati ad un
giudizio che comporti la pena e speriamo che, grazie al legislatore,
possiamo evitare di essere condannati dalla legge che & stata promul-
gata. A te, o santo Re, con fiducia diciamo: rimettici i peccati e con-
cedici cid che non ci spetta. Ogni creatura ti loda per la bonta della
tua opera. Noi dobbiamo a te la nostra esistenza; ti siamo obbligati
anche del quotidiano dono del nostro mantenimento in vita. Anche
di cid, o gloriosissimo Signore, godiamo: perché non chiediamo
invano i tuoi benefici. Disponi, o creatore buono, lo strumento del
nostro corpo in modo tale che possa corrispondere alla musica della
nostra mente: non diventi cosi vigoroso da insuperbire, né cosi debole
da venir meno. Tu conosci cid che si mantiene davvero nella giusta
misura. Riempi i tuoi vasi di cose buone a tal punto che non ci sia
spazio per le cose contrarie. Sia la ragione a dominare, sia assoggettata

125



la carne, poiché tu solo puoi far si che dalla fragilita del corpo tu non
abbia ad essere offeso.

Basti, perd, cid che ho detto secondo la mia misura, non secondo
la grandezza delle cose stesse: ho parlato pitt di quanto mi era richie-
sto. Le luci vivificatrici delle Scritture veraci hanno dato su tali cose
brevi e cauti insegnamenti. Sono stati, infatti, capaci di parlare su
queste cose senza difficolta coloro che, purificati per dono divino,
hanno meritato di trattarle con un discorso degno di lode.

126



