IOANNIS KARAVIDOPOULOS

La soteriologia paolina nella vita spirituale
della Chiesa Orientale

Parlando di soteriologia paolina ci riferiamo al nucleo della teolo-
gia dell’apostolo Paolo ma anche in qualche modo all'insieme della
sua teologia, dal momento che con la soteriologia sono indissolubil-
mente unite tanto la sua cristologia ed ecclesiologia quanto la cosmo-
logia e I'antropologia. Presupposti necessari per una corretta com-
prensione del nostro tema sono quindi:

a) Linsegnamento cristologico dell’apostolo Paolo e della tradi-
zione ortodossa che il peccato, in quanto ‘ammalata’ condizione gene-
rale di caducita e di morte, viene sanato in Cristo. Secondo I'insegna-
mento della Sacra Scrittura e della Tradizione, Cristo assume la
natura umana e la guarisce grazie alla sua incarnazione, morte e risur-
rezione.

b) La concezione ecclesiologica della suddetta terapia, in quanto
essa si compie nella Chiesa storicamente ed escatologicamente, senza
scissioni di distanze di tempo, nel senso che la storia & unita con il
presente o il passato e l'escatologia con il futuro, ma con la precisa-
zione che storia ed escatologia si danno significato a vicenda e teolo-
gicamente non sono separate.

¢) La concezione biblica unitaria della vita, secondo la quale non
ha senso qualsiasi differenziazione manichea e platonica della Chiesa
e del mondo nel senso di due entita inconciliabili, ma con la precisa-
zione e, allo stesso tempo, la speranza che il mondo ¢ in potenza
Chiesa - dal momento che missione fondamentale della Chiesa ¢ il
servizio missionario e I’abbraccio universale del mondo, in conformita
al comando del Cristo risorto. '

Con questi tre presupposti di base, noi non presenteremo in que-
sta relazione una soteriologia completa che si fondi su di essi, i quali
peraltro sono noti e accettati dalle confessioni cristiane, nonostante ci
siano differenziazioni per quanto riguarda determinati aspetti parti-
colari della concezione riguardo alla Chiesa. Obiettivo e intento della

29



relazione ¢ la rilevazione di una generale soteriologia universale,
secondo la quale I'interesse nostro si volgera non alla salvezza indivi-
duale di ciascun uomo isolatamente ma alla salvezza del cosmo intero.
Questa soteriologia di dimensioni cosmiche si fondera su testi dell’a-
postolo Paolo, cosi come questi sono stati compresi e vissuti in due
aspetti della tradizione orientale: nell’esperienza ascetica e nel vissuto
liturgico.

I

Il termine ‘salvezza’ & ‘termine-chiave’ del lessico biblico, perché
con questo termine i grandi maestri della Chiesa rendono il mistero
della vita spirituale, come annota p. Tomas Spidlik nel suo libro di
recente tradotto in greco, “La spiritualita del cristianesimo orientale”
(a cura di B. Pseftongas, Salonicco 2000, p. 105). Questo termine, sia
nell’ Antico Testamento ebraico e nella traduzione dei Settanta sia nel
Nuovo Testamento, esprime innanzitutto ’esperienza di scampare da
un pericolo per il quale c’era la paura di perdersi definitivamente o di
subire qualche danno sostanziale, e di conseguenza, ad un livello piti
teologico, denota l'intervento di Dio in Cristo nel mondo al fine di
liberare I'uvomo dal peccato, di affrancarlo dalla Legge, dalla caducita
e dalla morte, di riscattarlo dalle forze demoniache, di condurlo dalle
tenebre alla luce, dalla morte alla vita, dalla menzogna ontologica alla
verita di Dio, in una parola di trasferitlo “nel regno del suo Figlio
diletto” (Col 1,13). Con una pitt vasta gamma di termini diversi e
molte immagini la lingua biblica formuld gli obiettivi dell’economia
divina della redenzione, i quali si estendono dalla salvezza del singolo
uomo da malattie quotidiane (Mt 9,21; Mc 5,23; Lc 8,36 etc.), da un
serio pericolo di tempesta (At 27,20), dal carcere (Fil 1,19), fino alla
salvezza di tutto il popolo dalla schiavitt d’Egitto e, cosa piit 1mpor—
tante, alla salvezza escatologica dell’'uomo e del creato.

Il vangelo che Paolo annuncia & caratterizzato da un suo disce-
polo nella lettera agli Efesini come “il vangelo della salvezza” (Ef
1,13). Paolo stesso, d’altra parte, dice nella lettera ai Romani che il
vangelo ¢ “potenza di Dio per la salvezza di chiunque crede, del
Giudeo prima e poi del Greco” (Rom 1,16). Ad Antiochia di Pisidia
I’Apostolo evidenziera che ha I'ordine del Signore, espresso con le
parole del profeta Isaia (49,6), “di portare la salvezza sino all’estre-
mita della terra” (At 13,47), e percid non cessa di annunciare ovun-
que “la via della salvezza” (At 16,17), proclamando che “mentre era-

30



vamo ancora peccatori, Cristo & morto per noi. A maggior ragione
ora, giustificati per il suo sangue, saremo salvati dall’ira per mezzo di
lui. Se infatti, quand’eravamo nemici, siamo stati riconciliati con Dio
per mezzo della morte del Figlio suo, molto pili ora che siamo ricon-
ciliati, saremo salvati mediante la sua vita” (Rom 5, 9-10).

La salvezza & un fatto del presente storico o del futuro escatolo-
gico? Se prendiamo in considerazione che storia ed escatologia non
vengono separati nel pensiero biblico e, in particolare, in Paolo, allora
la questione rimane semplicemente retorica. Dal punto di vista di
questo rapporto dialettico e della correlazione di storia ed escatologia,
possiamo dire che nonostante il fatto che grammaticalmente il verbo
“essere salvato” nel maggior numero dei passi delle lettere di Paolo si
trova al tempo futuro, il centro storico del pensiero teologico
dell’ Apostolo & la croce di Cristo, il sangue della sua morte di croce.

Con il riferimento al sangue della croce, passiamo all’inno cristo-
logico della lettera ai Colossesi (1, 15-20), dove viene esaltato il
Cristo, Figlio dell’amore di Dio, “per opera del quale abbiamo la
redenzione (“per mezzo del suo sangue”, aggiungono alcuni mano-
scritti sotto l'influenza di Ef 1,7), la remissione dei peccati” (Col
1,14). Cid che particolarmente colpisce in questo inno € la ripetizione
continua della parola “tutte le cose”, in diverse forme grammaticali:
“di ogni creatura”, “per mezzo di lui sono state create tutte le cose”,
“tutte le cose sono state create per mezzo di lui e in vista di lui”,
“prima di tutte le cose”, “tutte sussistono in lui”, “il primato su tutte
le cose”, “ogni pienezza”, “riconciliare tutte le cose”. Otto citazioni di
“tutte le cose” in cinque versetti non possono passare inosservate.

Lopera di Cristo che I'inno descrive consiste nella riconciliazione e
nella “riappacificazione” di tutto il mondo, il quale si & allontanato da
Dio a causa del peccato ed & finito nel campo nemico “del potere delle
tenebre” (1,13). In rapporto ad altri passi paralleli di Paolo (per es. Ef
2,1 6), la pace e la riconciliazione qui hanno dimensioni pill ampie,
perché abbracciano “tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra”.
Nonostante alcuni dissensi tra gli esegeti, & del tutto evidente che le
espressioni dell’inno “per mezzo di lui” e “in vista di lui” hanno rife-
rimento cristologico e indicano che creazione iniziale di tutte le cose
e redenzione finale convergono in Cristo. Cosi tutte le cose ritornano
sotto il dominio del “capo” e viene ristabilita dovunque la “pace”.
L'apax “riappacificando” esprime il risultato della riconciliazione di
tutte le cose come una realtd storica presente che & stata raggiunta

31



“per mezzo del sangue della croce”, in contrasto con 'apocalittica
giudaica, che attende questa pace nell’eschaton. Anche rispetto al desi-
derio ardente di una pace generale del mondo ellenistico, che gemeva
sotto la schiavitu del Fato, indica che la riappacificazione di tutte le
cose & possibile solo per mezzo di Cristo. Si tratta cioé di una dottrina
specificamente cristiana, che sgorga dalla fede nella croce e risurre-
zione di Cristo e non ha nessun rapporto con lo Gnosticismo, per il
quale una tale riconciliazione sarebbe impossibile, perché la riconci-
liazione del mondo materiale con il cielo costituisce I'opposto della
speranza gnostica. '

In questo inno si sottolineano i seguenti aspetti:

a) qualunque tentativo da parte degli uomini di avvicinare Dio
con diversi altri mezzi e non per mezzo di Cristo & del tutto insuffi-
ciente, perché solo Cristo manifesta agli uomini il Dio invisibile, lui
¢ la sua “immagine” visibile, in lui abita pienamente la divinita. La
ricerca di altri mezzi relativizza 'importanza unica del sacrificio della
croce. ‘

b) Cristo & la primizia della nuova umanita e il suo capo, realta
questa che ciascuno esperimenta principalmente all’interno della
Chiesa. In lui la riconciliazione e la pace diventano realta palpabili. I
molti tentativi dei filosofi dell’epoca, specialmente degli Stoici, di
portare 'vomo all’armonia con la sua natura reale, come pure i tenta-
tivi degli imperatori di imporre la pace (Pax Romana, ecc.), non pot-
tarono i risultati desiderati. Il rinnovamento dell’'uvomo lo compie
colui che & “il principio, il primogenito dei morti”.

c) Cristo non ¢ il capo, il principio e il primogenito solo di alcuni
uomini ma “di ogni cosa” (questa parola viene ripetuta continua-
mente nell’inno, come gia abbiamo evidenziato): & lui che sostiene e
governa ogni cosa; tutte le cose lo hanno come scopo della loro esi-
stenza. Se tuttavia non tutti accolgono Cristo come capo, ciod & in rela-
zione non con l'universalita dell’amore divino, ma con la collocazione
negativa degli uomini di fronte alla croce di Cristo.

II
In questa seconda parte della nostra relazione ci occuperemo di
come la soteriologia paolina, e in particolare il suo aspetto che qui ci
interessa, cioe il suo riferimento alla salvezza di tutte le cose, sia stata
compresa o, meglio, sia stata vissuta ed espressa da una corrente
significativa della vita spirituale Orientale, ciot dalla teologia e pra-

32



tica ascetica (oggi la filologia ad essa relativa sta vivendo un’impres-
sionante fioritura).

Come la Sacra Scrittura, e in particolare il suo cuore che & il van-
gelo di Cristo, si trova stabilmente sopra la mensa sacra (altare) delle
chiese ortodosse, cosi si trova continuamente anche nella bocca e nelle
opere dei Padri del deserto. La posizione dei Padri del deserto nei
confronti della Sacra Scrittura si pud sintetizzare nel modo seguente:

a) Lo studio della Sacra Scrittura & la via sicura alla salvezza,
mentre |'ignoranza della Scrittura conduce al peccato e alla perdita
della salvezza. “Grande sicurezza per non commettere peccato & la let-
tura delle Scritture”, come dall’altra parte “grande precipizio e
profondo baratro & l'ignoranza delle Scritture” e “grande tradimento
della salvezza & non conoscere nessuna delle leggi divine”, avvisa san
Epifanio (Mega lerondikon 1,46.48).

b) Quando i padri asceti vengono richiesti di dire qualcosa per il
petfezionamento spirituale dei fedeli, consigliano subito lo studio
della Sacra Scrittura oppure rispondono citando passi biblici.

¢) Quando tuttavia constatano nei loro interlocutori immaturita
spirituale o inesperienza a causa della giovinezza o qualcosa del
genere, consigliano o silenzio o conoscenza mediata della Scrittura
attraverso I'insegnamento dei Padri.

E caratteristico il racconto secondo il quale alcuni fratelli vanno
dal noto asceta del deserto Antonio e lo interrogano: “Diteci come
possiamo salvarci”, e questi risponde loro: “Avete sentito la Scrittura?
Vi basta questa”. Insistono tuttavia di udire qualcosa di piu preciso
da quel padre spirituale, e quello li esorta ad osservare la parola del
vangelo “se qualcuno ti colpisce sulla guancia destra, volgigli anche
la sinistra”. “Non siamo in grado di farlo”, gli dicono. E quello
ammorbidisce la richiesta: “Se non potete volgere anche I'altra guan-
cia, sopportate almeno con una”. Quelli rispondono: “Neppure que-
sto possiamo fare”. E semplificando ancora di pit, Antonio il Grande
dice: “Se. neppure questo siete in grado di fare, non rispondete
facendo lo stesso”. “Neppure questo possiamo” gli rispondono.
Avendo constatato quel padre la debolezza di coloro che lo interroga-
vano, dice al suo discepolo: “Prepara loro della zuppa da mangiare,
perché sono ammalati. Se questo non potete e quello non volete, che
cosa altro vi posso fare?” (Mega Ierondikon 2, 286 e 4, 192).

E evidente da questo racconto, come pure da altri detti simili, che
lo stato sano dell’asceta consiste nel conoscere e osservare la Scrittura

33



e che il peso principale della soteriologia ascetica sta nell’osservanza
dei comandamenti biblici. “Se desideri la salvezza, fai tutto cid che
conduce ad essa”, disse il padre Isidoro (Mega Ierondikon 3, 87). 11
verbo “fare” & cid che caratterizza la stretta relazione degli asceti con
la Sacra Scrittura. Nei loro detti di solito rispondono o con passi scrit-
turistici integri o cambiati di poco con altre parole, o con riferimenti
indiretti (allusioni) alla Scrittura; in ogni caso mai con impiego di
trattazioni teoriche ma con chiaro riferimento alla prassi. “Dicevano i
padri che questo & cid che cerca Dio, la sottomissione alle Sacre
Scritture e che le verita che si devono dire, devono anche diventare
pratica” (Mega Ierondikon 1, 28). Antonio il Grande consiglia un
asceta con queste parole: “Dovunque tu vada, abbi sempre davanti
agli occhi Dio. E quando agisci o parli, fallo sempre secondo la testi-
monianza delle Sacre Scritture” (PG 65, 76c¢).

Lermeneutica delle Scritture dei Padri del deserto usa un singolare
metodo nell’accostare i testi sacri, che consiste nella comprensione
attraverso 1’azione. Si familiarizza con il testo attraverso l'attuazione
pratica. Questo perché 'eccessiva occupazione teorica con l'interpre-
tazione della Scrittura pud portare all’accantonamento dell’attua-
zione. Cosi Douglas Burton - Christie, nel suo libro “The Word in
the Desert”, ricorda “I'importanza ermeneutica della pratica” (p. 160)
e la fonda con una serie di massime e di azioni dei Padri del deserto.
Certo, questo non significa affatto che 'occupazione teorica sia da
rigettarsi, semplicemente significa che non porta da nessuna parte
senza il mutamento in principi di vita, in trasformazione e modifica-
zione verso il bene dell’'uomo.

In genere la strategia ermeneutica degli asceti si distingue in tre
metodi: paradigmatica, allegorica ed etica. Linterpretazione paradig-
matica delle Scritture consiste nel fare riferimento e nel commentare
le forme bibliche (dell’Antico e del Nuovo Testamento) che costitui-
scono modelli di vita per i fedeli e in particolare per gli asceti.
Linterpretazione allegorica ricerca la verita “spirituale” che & nel
testo. L'interpretazione etica riguarda 1'uso della Sacra Scrittura come
modello etico che offre direttive per la vita di ogni giorno.
Sicuramente questi tre metodi si coprono l'un I'altro in molti loro
aspetti e sono chiaramente orientati all’attuazione pratica. Dobbiamo
aggiungere, infine, che i testi biblici vengono letti, commentati ed
avvicinati ad un unico scopo: la salvezza e la santificazione.

Qui ¢ necessario precisare che la salvezza: a) non & il risultato del-

34



I'ascetica dell'uomo; b) non coincide con cid che di solito viene detto
“salvezza dell’anima” ma con la salvezza di tutto 'uomo; ¢) non
riguarda solo la singola persona ma la totalita della creazione.
Commenteremo ora questi tre punti un po’ piu diffusamente.
Leggendo gli scritti dei Padri del deserto si ha I'impressione che la
salvezza sia opera del costante esercizio dell’'uomo e che questa venga
raggiunta tanto piu facilmente quanto piu si riesce ad allontanarsi
dagli altri uomini. Si potrebbe sostenere questa visione facendo
ricorso ad alcuni detti caratteristici, come ad esempio: “Arsenio,
fuggi dagli uomini e salvati” (Mega Ier. 1, 240), oppure “Figli, se
volete salvarvi, fuggite gli uomini” (1, 294) e altri affini. Dobbiamo
osservare tuttavia che la frammentarieta dei detti ci porta ad alcune
unilateralita che non rendono ragione della totalita. E pill esatto inse-
rire ogni parola come tessera nel mosaico di tutto il discorso teologico
della teologia ascetica. Dagli scrittori ascetici viene certamente esal-
tata I’ascesi, ma come fosse un remo della barca, che se viene usato da
solo per remare, si rischia di continuare a girare in tondo con la barca
nello stesso posto. L'altro remo, teologicamente pill importante, & la
grazia di Dio. Con questi due remi 'uvomo pud procedere alla sal-
vezza. Lasceta ¢ cosciente del fatto che lui stesso, in quanto uomo
incline al peccato, deve sicuramente combattere; la salvezza, tuttavia,
la da solo Dio. Un saggio padre spirituale dice a un giovane asceta che
¢ tormentato dal pensiero della concupiscenza: “Non perderti d’a-
nimo a causa di tale passione bruciante, nessuna pena umana & tale
che non possa essere guarita dalla misericordia di Dio” (Mega Ier. 2,
120). I pensieri cattivi li toglie la potenza di Dio che cerchiamo di
ottenere con la nostra preghiera: “Non siamo estirpatori dei pensieri
ma loro antagonisti” (2, 152). E Basilio il Grande ricorda ad uno che
lotta: “Non tu ungevi Cristo attraverso la virtl, ma Cristo ti ungeva
con la sua presenza” (Omelia 20 sull’'umilta: PG 31, 532).
Naturalmente tutto questo presuppone ovviamente la partecipazione
dell’asceta alla vita liturgica della Chiesa, secondo i principi generali
dell’ecclesiologia paolina che abbiamo posto all’inizio della relazione.
Per quanto si abbia a prima vista I'impressione che I'asceta si inte-
ressi della sua salvezza come singolo, lo studio pil approfondito degli

‘Un pensiero simile si trova nel libro “Spiritualitd ortodossa. Rassegna della tradizione
ortodossa della vita ascetica e mistica”, scritto dal monaco della Chiesa orientale Lev
Gillet e tradotto da S. Aguridis a meta degli anni Sessanta (p. 41).

35



scritti degli asceti ci porta a conclusioni differenti che collegano il
combattimento e I'agonia dell’asceta alla totalita della creazione di
Dio. Caratteristico a questo riguardo & questo brano del Discorso 81
di sant’Isacco il Siro: “E cosa significa cuore misericordioso? Ardore
del cuore per tutta la creazione, gli uomini, gli uccelli, gli animali,
gli spiriti e per ogni creatura. E dal ricordo e la contemplazione di
questi si riempiono gli occhi di lacrime. Dalla molta e ardente com-
passione che riempie il cuore non & possibile sopportare o udire o
vedere alcun danno o pur piccolo dolore che venga provocato alla
creazione”.

La stessa posizione si trova negli altri asceti lungo il tempo. Tra gli
odierni scritti ascetici spigolo indicativamente i seguenti brani dal
libro del padre spirituale Sofronio Zacharof, Vedremo il Signore com’e
(Essex d’Inghilterra 1992): “Quando lo Spirito dell’amore di Cristo
entra in noi, 'anima brama la salvezza di tutti gli uomini” (p. 307),
prova “la gioia della comune salvezza” (p. 122) ed &€ mossa “a pregare
per tutto il mondo, come pure ogni uomo conoscera nella sua esi-
stenza che il Signore chiama tutti e ciascuno alla ‘sua ammirabile
luce’ (1 Pt 2,9)” (p. 173). E degno di nota che p. Sofronio estenda a
tutti i fedeli cid che in altre opere ascetiche si riferisce principalmente
agli asceti.

I

La salvezza del creato preoccupa il cuore degli asceti i quali, ben-
ché vivano nel deserto, sentono fortemente il loro legame con tutti gli
uomini, anche quando sono “reclusi” (come per esempio san Neofito
il “Recluso”). Questa salvezza di tutti diventa preghiera e supplica
nella vita liturgica della Chiesa d’Oriente.

Dobbiamo dire in anticipo che la teologia di tutte le note liturgie
orientali & biblica; tutte le liturgie sono tessute attorno al fatto del-
I’economia salvifica di Dio come questa & stata raffigurata nell’ Antico
Testamento e realizzata nel Nuovo. Passato storico e futuro atteso
sono vissuti in un presente liturgico che ancora I'uomo alla sua tota-

2E degno di nota un racconto rabbinio che mostra I'interesse di Dio per tutte le sue crea-
ture e il suo dolore per la loro rovina, anche se sono nemici del popolo eletto. “Quando
gli Israeliti attraversarono il mar Rosso e dopo che gli Egiziani che li inseguivano affo-
garono in esso, gli angeli in cielo vollero cantare trionfalmente per questo successo. Li
rimproverd tuttavia furioso Dio: «Non & tempo di cantare quando le mie creature, esseri
umani che io ho creato, affogano». E gli angeli, dopo la sorpresa, rimasero silenziosi .

36



lita, come ente psicosomatico, senza platoniche divisioni di anima e
corpo, e soprattutto lo lega alla totalita dei suoi rapporti con I'uma-
nita e il creato. Nella Divina Liturgia si realizza una convocazione
generale della Chiesa locale, dei presenti e degli assenti, perché all’in-
terno della Divina Liturgia veniamo iniziati al mistero della crea-
zione, al dramma della caduta, al fatto della salvezza e alla liberta
delle realta escatologiche. Questa liberta dalla creazione iniziale fino
alla vittoria finale della risurrezione abbraccia tutta la vita del cosmo,
tutto il creato. Il sacerdote prega a favore di tutti coloro che entrano
nella santa casa di Dio ma anche di coloro che vengono in modo piu
ampio nel tempio del mondo; prega per coloro che sono visibilmente
presenti ma anche per tutti, sia “per i mancati per giusta causa” sia
ancora per i non convenuti, come anche per i nostri padri e fratelli che
sono gia partiti da questo mondo. Cosi, tutto il creato di Dio diventa
tempio. “Vita nel suo senso pitt generale e vita spirituale non sono
separate; l'attivita sociale non si distingue dalla tranquillita (“es#-
chia”) in Cristo; il passato storico e il futuro glorioso si congiungono
misteriosamente, dal momento che le cose ultime gia vengono prean-
nunciate e illuminano liturgicamente gia da oggi tutta la storia e il
creato”.

La supplica della Chiesa per la salvezza di tutti non significa rico-
noscimento di ciascuna persona umana nella sua singolarita e irripe-
tibilita. Al contrario, “cid che di singolare e irripetibile nasconde
dentro di sé ogni uomo & cio che la Chiesa vuole salvare. E attraverso
la salvezza e l'illuminazione della persona umana viene illuminato e
salvato il mondo intero, la creazione”.

In altre parole, la “soteriologia liturgica” - mi sia consentito il
neologismo - & mistero che si estende a tutto il resto della vita dei
fedeli fuori e dopo la Liturgia, e attraverso cid al mondo intero.
“Uomo spirituale” non & semplicemente 'uomo etico o virtuoso, ma
colui che ha lo Spirito Santo e i suoi frutti, come descrive ’apostolo
Paolo nella lettera ai Galati (Gal 5,22; cf anche Ef 5,9); e questi frutti
ci rinviano alla coesistenza con gli altri uomini e con il resto della
creazione di Dio. Per questo anche il “Signore pieta” della Divina
Liturgia - che & anche il cuore della preghiera dei monaci - costitui-
sce una supplica della misericordia di Dio non solo singolarmente a
favore dell’orante ma a favore di tutti gli uomini presenti e assenti,
ammalati, prigionieri, esiliati, lavoratori in professioni pericolose
(come per esempio nelle miniere), carcerati, afflitti, naviganti, in

37



marcia, emigranti, alla fin fine per tutti i viventi e i defunti, e natu-
ralmente “per la salvezza di tutti questi”. Tutta officiatura viene

offerta ed & rivolta a Dio, con i doni di Dio, “caTd mdvTa kat 8id
TAvTa” ciog in ogni luogo e in ogni tempo o, secondo un’altra inter-
pretazione affine ma non certa, per ogni beneficio di Dio in nostro
favore e per 'uomo “di ogni tempo”. E tuttavia certo e certamente
assai caratteristico per il nostro tema - e con questo concludiamo que-
sta unita - che nella Divina Liturgia di Giovanni Crisostomo dopo la
consacrazione dei doni il sacerdote dica: “Ancora ti offriamo questo
culto fatto di parole a favore del mondo intero”.

E evidente che se una Chiesa & rinchiusa in se stessa e crede che la
sua missione sia stata portata a compimento con la sua vita e azione
all’interno solo della sua realta nazionale e politica, deve interrogarsi
della validita della Divina Liturgia e del centrale fatto eucaristico,
dato che questo viene compiuto senza la prospettiva missionaria del
raduno di tutti in uno e contro l'esplicita assicurazione delle pre-
ghiere della Divina Liturgia che i santi doni non vengono offerti sol-
tanto per i presenti o solo per gli attuali membri della comunita, ma
anche “per tutti gli uomini di tutta la terra”, secondo la formulazione
di Nicola Cabasila.

v

Lesperienza ascetica della salvezza e il viverla liturgicamente
hanno qualche significato nella nostra epoca? Linterrogativo si fa
ancora pil acuto se prendiamo in considerazione determinate caratte-
ristiche degli inizi del terzo millennio nel quale siamo entrati.

All'interno dell’atmosfera religiosa multiculturale e pluralistica
del mondo d’oggi per i cristiani vivere la salvezza & piuttosto una
verita ovvia, che tuttavia deve essere ridefinita, mentre per i non cri-
stiani, e principalmente per i non religiosi, non significa assoluta-
mente nulla. Come circa venti secoli fa gli ateniesi all’Areopago,
quando sentirono Paolo parlare della risurrezione dei morti, “se ne
beffavano” (At 17,32), lo stesso & possibile anche oggi che alcuni
uomini si facciano beffe quando sentono i cristiani, e soprattutto i cri-
stiani divisi tra di loro, che parlano di salvezza ciascuno con diversi
presupposti ecclesiologici, mentre coloro che ascoltano neppure sen-
tono il bisogno di salvezza (salvezza da che cosa? e perché?), o all’in-
terno della pluralistica realta religiosa esprimono la salvezza con
diversi termini, come per esempio sottomissione totale a Dio

38



(Islamismo), liberazione, illuminazione, risveglio, unione con la
realta universale (religioni orientali).

Anche la globalizzazione della nostra epoca con i suoi obiettivi
principalmente economici, quali che siano i suoi risultati positivi, &
possibile relativizzi fondamentali sensi cristiani trascurando la prece-
denza della persona umana per favorire invece altri valori secondari,
in questa epoca - che non ci & possibile descrivere piut a lungo - che
significato pud avere quanto abbiamo detto in precedenza circa cioé
'esperienza ascetica e il vissuto liturgico della salvezza del mondo?

Volendo ora, a mo’ di epilogo, rispondere all’interrogativo di quali
possano essere le estensioni nel mondo odierno di quanto abbiamo
detto in precedenza circa le dimensioni cosmiche della soteriologia
ascetica e liturgica, mettiamo in risalto lapidariamente i seguenti
aspetti della sua applicazione:

a) Il razzismo e la xenofobia, per quanto li espelliamo dalle nostre
societd con bei discorsi teorici, in pratica fanno la loro comparsa e
bollano il nostro cristianesimo. Da quanto abbiamo detto in prece-
denza & chiaro che in una genuina realta ascetica e liturgica ortodossa
questi fenomeni non hanno assolutamente alcun posto.

b) Ugualmente ingiustificato e totalmente da rigettare dalla sfera
della vita religiosa in generale & il fanatismo, e molto di pilt da parte
della tradizione ortodossa. E un carcinoma che uccide la verita, pet-
ché i fanatici non servono la verita, ma la pongono al loro servizio,
non si sacrificano loro stessi per la verita ma la stringono a sé cosi
strettamente da farla soffocare servendo la loro preminenza.

c) Se Chiesa e mondo sono due cerchi concentrici con centro

comune, il Cristo, e se il mondo costituisce il cerchio piti ampio,
allora dovere e missione della Chiesa (cioe del cerchio piu stretto) ¢
far conoscere in tutto il mondo Cristo, centro della vita, cioe servire
il mondo attraverso 'azione missionaria.
d) L'analisi della soteriologia ascetica e liturgica ha mostrato, alla
fine, che cio che si ricerca e si persegue non & la salvezza come singoli,
ma la responsabilita sociale e cosmica della salvezza di tutto il
mondo. Cosi la preghiera dei monaci della Chiesa orientale, che & pre-
ghiera di tutta la Chiesa di Cristo, orientale e occidentale, il noto
“Signore pietd”, acquista il suo senso pieno nella sua forma piu
ampia: “Signore pieta di noi e di tutto il tuo mondo”.

39



IOANNIS GALANIS

La soteriologia dei vangeli nella vita spirituale

della Chiesa Ortodossa

La salvezza ¢ il tema centrale della Sacra Scrittura e in particolare
del Nuovo Testamento, che si potrebbe, appunto, definire il libro
della salvezza. Cristo si & fatto uomo nel mondo ed & venuto nella sto-
ria per rinnovare il creato, per far rinascere 'uomo e cosi portare
tutto, uomo e creato, cioé¢ I'intera creazione, alla redenzione eterna e
alla salvezza. Il mistero della salvezza in Cristo viene esposto nel N.T.
e ad esso sono chiamati tutti gli uomini; della salvezza si occupa tutta
la tradizione patristica della Chiesa d’Oriente e d’Occidente.

Nella presente relazione, dopo un breve approccio ai termini che
esprimono il significato della salvezza nel Nuovo e nell’Antico
Testamento, ci riferiremo in linea generale alla soteriologia dei van-
geli. In seguito esamineremo come i Padri orientali hanno interpre-
tato e vissuto questo insegnamento e come esso ha influito e influisce
nella vita spirituale della Chiesa Ortodossa, cioé 'azione liturgica e
cultuale, facendo riferimento all’innologia relativa delle due princi-
pali festivita della cristianita: il Natale e la Pasqua.

I

La parola “salvezza” e i suoi derivati sono dei termini base del lin-
guaggio biblico dell’Antico (LXX) e del Nuovo Testamento. Sono
gravidi del contenuto teologico centrale della Sacra Scrittura, la
redenzione e la salvezza dell’'uomo. La parola greca “soteria” etimolo-
gicamente significa ‘conservare qualcosa in salvo, indiviso, intero”.
Inoltre significa ‘sicurezza, garanzia’ ed anche la modalita porta a
tutto questo. Lo stesso contenuto hanno anche i termini corrispon-
denti dell’ Antico Testamento. I LXX traducono con il termine “sal-
vezza” sei parole ebraiche e con il verbo “salvare” sedici . La salvezza,
intesa nel suo senso fondamentale di ‘preservazione da un pericolo’, &
un’esigenza e un’ aspirazione di tutti gli uomini; come anche di tutti
gli uomini e di tutte le religioni & la percezione che il salvatore per

40



