MONS. ANTONIO LANZA

Caratteri della perfezione

Avete gia sentito e meditato I'invito che vi & rivolto ad una vita
che ascende sempre piu alto. Questo invito non ha solo valore di
richiamo verso mete altissime, ma ha valore di comando, di dovere:
camminare, crescere, avanzare ¢ lo stato di via da cui non possiamo
prescindere; avanzare & conditio sine qua non per non indietreggiare. B
indispensabile considerare cosa significa realmente questo progresso,
cosa vuol dir questo termine di cui talvolta si fa abuso, cosi
scintillante e cosi impegnativo,’perfezione”. Spesso abbiamo idee
vaghe o sbagliate a questo riguardo. Tutta la storia della spiritualita &
disseminata di deviazioni che impediscono all’anima di raggiungere
quella perfezione verso cui sentono 1’anelito.

Considereremo:

I Le deviazioni della perfezione.

IT La natura della petfezione.

IIT Gli ostacoli alla realizzazione di questo dovere.

I. Deviazioni del concetto di perfezione. Ne richiameremo solo alcune
possibili a trovarsi anche in chi ha ricevuto una certa formazione.

1) Coloro che considerano il progresso e la perfezione come una
condizione di privilegio, come se Dio non chiami tutti, o sian necessarie
particolari forme di vita. Questa idea si presenta a volte come
tentazione «come posso io, nelle mie condizioni di vita attuare la
parola di Cristo: Estote perfecti sicut et Pater vester caelestis perfectus est»?

(Mt.5, 48).

Cio deriva da due cause:

A) una falsa concezione, che fa credere che questo invito contenga
cose straordinarie, contrarie alla natura umana, implichi attivita o
rinuncie impossibili o assurde nel mio stato di vita; una concezione
falsa della petfezione, che la ripone nello straordinario, concezione su
cui recentemente si & fatta molta luce per opera di creature per cui lo
straordinario era solo nell’interno.

B) a volte questa tentazione & dovuta ad una causa pil volgare: la

17



nostra accidia, la nostra pigrizia che ci fa trovare compromessi, la
volonta di vita mediocre che ci fa trovare tante volte impossibile cid
che ci viene proposto. Questa seconda causa & quella che pil
frequentemente lega lo spirito nella via del progresso.

Inutile dire I'assurditd di considerare la perfezione come cosa
straordinaria, quando la natura di per sé tende alla perfezione.
Assurdo pensare che Dio abbia limitato la possibilita di giungere alla
perfezione ad alcune creature a cui da determinate grazie.

2) La seconda categoria di deviazioni & nel concetto unilaterale della
vita e della perfezione cristiana, sia per quel che riguarda la forma,
che per quel che riguarda il contenuto.

A) per quel che riguarda la forma:

a) ponendo 'accento solo su cid che tocca a Dio, dimenticando
I'opera dell'vomo, giungendo e forme di quietismo e di
semiquietismo pericolosissime, per cui tutta la vita si passa nell’attesa
di uno stimolo da cui lasciarci trasportare. Anche qui si pud
nascondere la nostra pigrizia. In ogni modo il quietismo porta
all’egoismo, perché quando non si opera crescono tutte le passioni, e
quando si vuol lasciare che Dio faccia tutto, la natura fa il resto e
soffoca I'opera di Dio. Non bisogna naturalmente confondere col
quietismo lo stato attivissimo dei mistici.

b) quando teoricamente, e pill spesso praticamente, si mette
’accento solo sull’atto umano. Non si ascolta piut la voce di Dio, ma
si presta a Dio la nostra voce, e non quella della natura buona, ma
quella delle nostre passioni che vogliono camuffarsi da buone
ispirazioni. Questo errore piu che nella valutazione, si trova nella
pratica: il desiderio del frutto esteriore delle nostre opere,
dimenticando che le opere valgono davanti a Dio per lo spirito e non
per il frutto.

B) Deviazioni rispetto al contenuto:

a) quando la perfezione si fa consistere esclusivamente o
prevalentemente nella pratica negativa di mortificazioni, che hanno
un compito prima negativo e poi positivo. Si teme di non
raggiungere la perfezione se determinate forme sono precluse, o si
eccede nel mortificare tendenze che invece vanno sviluppate.

b) oppure quando si eccede nella valutazione dalla vita
contemplativa, mentre l'ideale per noi sarebbe la compenetrazione
delle due forme. Alcune anime son chiamate alla vita contemplativa,

18



ma ¢ errato il credere che non si possa giungere alla unione con Dio
che attraverso la sospensione della attivita o la prolungazione nel
tempo delle forme di contemplazione.

II. Ma forse & piu utile vedere cosa sia la perfezione.

Premesse:

Vi sono due generi di perfezione: anzitutto la perfezione assoluta,
quella dell’Essere cui nulla manca: solo Dio & assolutamente perfetto.
La perfezione relativa & quella dell’essere cui nulla manca di cid che
deve avere.

Corollari:

1) La perfezione dell'nvomo deva essere perfezione umana, non
angelica. Non possiamo prescindere né dalla nostra natura, né dal
dualismo della nostra natura: siamo composti di corpo e di anima,
con possibilita di comprendere, di volere ecc. limitate da questa
capsula attraverso cui lo spirito deve agire. Non possiamo pretendere
di raggiungere I'unita di spirito possibile alla natura angelica, che
consegue la sua perfezione in un attimo. Non possiamo pretendere
una continua fissita del nostro spirito in Dio, che solo gli Angeli
possono avere.

2) La perfezione di quaggil & perfezione di via, non perfezione di
termine. Finché siamo in via, ci troviamo in condizione di attuazione,
di perfettibilita, di perfezione progressiva, dinamica, che non
prescindera mai da imperfezioni, da elementi negativi da superare.
Fino alla fine della nostra giornata, avremo questa tribolazione di
sentirci imperfetti, perché non appena avremo raggiunto un grado di
perfezione, ne sentiremo l'insufficienza. Perfezione di un dinamismo
tragico, per cui tanti elementi vanno sviluppati, altri mortificati.

3) La perfezione di ciascun individuo & diversa da quella degli altri. La
natura ¢ uguale, la sopranatura - virth grazie doni - & anche uguale,
perdo & differente. Anche se non siamo chiamati alla perfezione
assoluta, altissima di anime eroiche, non vuol dire che non siamo
chiamati alla perfezione dei doni che Dio ha posto in noi. Se 'nomo
attua una per una le sue capacita, non & possibile che si arresti, perché
ha subito la capacita di cose superiori, di un passo ulteriore. Se
corrispondo in pieno alle grazie iniziali, ne ottengo subito altre, ma
bisogna corrispondere pienamente, perché se le opere buone non
hanno quella pienezza di fervore di cui la grazia ottenuta le rendeva
capaci, non si progredisce. Sia nell’ordine della natura che della

19



sopranatura, per aumentare Uhbabitus, bisogna che gli att
raggiungano tutti I'intensita dell’abito. Se invece gli atti, pur buoni,
son remissi, diminuiscono ’habitus invece di aumentarlo (cfr. I-II ae,
qu. 52 a. 3).

Cosi nella vita spirituale vi possono esser atti buoni, anche
meritori, che perd non raggiungono quella intensita che & possibile.
Laumento della vita spirituale si avra solo nel momento in cui
I’anima raggiunge il suo livello e corrisponde in pieno alla grazia dl
Dio. Non basta quindi operare bene perché ci sia un progresso. Spesso
anche senza colpe positive c’¢ un torpore di spirito che proviene
appunto da mancanza di tensione corrispondente alla capacita
potenziale dello spirito.

4) Ultimo corollario. La nostra perfezione ultima, quella che & nei
piani di Dio, va raggiunta gradualmente, progressivamente, secondo le
leggi della grazia che ordinariamente non procede per salti. Passaggi
rapidi si son probabilmente verificati anche per noi agli inizi della vita
spirituale, quando da una vita di torpore siamo passati ad una vita di
impegno. Dio ci dava allora grazie speciali che ci facevano procedere
rapidamente; ma spesso, dopo il primo impulso potente della grazia,
Dio ci fa procedere lentamente, perché ciascuno raggiunga alla fine
della vita la pienezza della sua predestinazione in Cristo.

In che consiste dunque il progresso e la perfezione della vita
spirituale? nella attuazione piena di tutte le nostre capacita, nello
sviluppo generale, armonico della nostra natura e della nostra
struttura spirituale, nel progresso in tutte le virth e nella grazia di
Dio che aumenta sempre. Non & possibile che vi sia progresso in una
virtl senza che vi sia nelle altre. Se anche determinate creature sono
chiamate da Dio a sviluppare una determinata virtll, € sempre vero
che l'aumento di una virth implica quello delle altre. Quindi il
progresso spirituale implica l'adempimento di tutti i doveri.
Dobbiamo continuamente progredire nel nostri rapporti con Dio, col
prossimo, con noi stessi. Non si pud progredire nel rapporti con Dio,
se non si progredisce nei rapporti col prossimo e con se stessi.
Coltivare la vita spirituale ed essere acidi o pessimistici & una forma
di pieta sbagliata che non possiamo ammettere. Nei rapporti con
Dio: render la dipendenza sempre pill piena, dovere essere quello che
siamo, maggior attenzione alla voce di Dio, perché questa dipendenza
sia piena. Nei rapporti con noi stessi e con gli altri.....

20



Una concezione della vita spirituale cosi frammentaria, per cui si
deve progredire su tanti settori, potrebbe forse stancare lo spirito. Ma
tutti questi elementi sono uniti e cementati da un elemento centrale,
la carita, che & I'elemento formale della vita cristiana. La carita non ¢
solo la regina delle virtli, ma la forma delle virth (cfr.II-Ilae qu.23
a.8) come I'anima & la forma del corpo. Ogni nostra attivita € una
espressione di amore: non si pud operare senza volere, e la volonta &
amore. Si fa quello che si vuole e si vuole cid che si ama. Tutti gli
amori devono essere subordinati all’amore che non deve esser solo il
primo o l'unico, ma il formale di tucti gli altri: I'amor di Dio. Se il
nostro dover essere deve corrispondere al nostro essere, si capisce
come nessuna nostra attivitd non possa non aver per forma la carita.
Ecco la direzione regale per cui dobbiamo progredire. Piti che
guardare le diverse direzioni esterne, frammentarie, empiriche,
dobbiamo guardare alla nostra volonta, al nostro amore. Nell’esame
di coscienza, nelle confessioni non dobbiamo solo basarci sugli atti,
ma andare alle radici, al perché degli atti cattivi.

III Ostacoli al raggiungimento della perfezione. Lostacolo vero ¢
unico, e poi si ramifica in tanti altri. Non vi sono che due poli: amore
di Dio ed amore di sé. Lunico ostacolo alla perfezione & [amore
disordinato di sé, che pud assumere diverse forme, esprimersi in vari
modi: sensualitd, amor proprio, superbia, dominio delle cose, amore
delle creature (I'amore delle creature non & mai amore di benevolenza,
ma di concupiscenza: concupisco creaturam, sed diligo meipsum. Lamore
per le creature parte sempre da un amore disordinato di sé, &€ sempre
la manifestazione di qualche nostra esigenza intima, anche se colorata
di altruismo).

Lunico vero ostacolo alla perfezione & questa accentuazione dei
desideri e dei bisogni dell’io, questa extrapolazione dei nostri
interessi perché tutte le volte che ci allontaniamo da Dio non
facciamo che nuocere a noi, perché il nostro bene & solo in Dio.

Questo amore di sé pud prevalere al di sopra di Dio, e allora
abbiamo il rovescio dell’ordine, l'antitesi della perfezione, il peccato
mortale. Pud perdo non arrivare a queste estreme conseguenze, 707
contra ordinem,ma praeter ordinem, e si ha allora il peccato veniale, per
cui, attesa la illogicita del nostro operare, pur senza OppOICi
direttamente a Dio, ci opponiamo ad alcune sue volonta particolari.

21



Puo anche darsi che non vi sia colpa, ma solo quell’amore della
comoditad, quella ripugnanza allo sforzo che ci impedisce di
impegnarci col fervore pieno. Abbiamo allora I'imperfezione.

Varie cause determinano in noi questo atteggiamento. Spesso &
proprio la volonta che & cattiva, per amore sregolato di noi stessi. E
sono allora mancanze fatte con piena coscienza.

A volte perd queste colpe piu che da cattiva volonta dipendono
dalla debolezza della volonta o dalla virulenza della nostra natura non
ancora domata. Volonta debole, natura forte che ci prende alle spalle e
ci spinge ad atti non pienamente deliberati o avvertiti. Mancanza di
disciplina della volonta.

Quale deve esser l'opera di purificazione e di tonificazione
dell’anima? visione sempre pil netta dell’ideale, attuazione sempre
pil piena, mortificazione sempre piu radicale.

Non puo esser I'opera di un momento, ma & l'opera di tutti i
momenti. Abbiamo continuamente bisogno di raccogliere le nostre
forze, unificare la nostra attenzione, corroborare la nostra volonta,
disciplinare, domare, armonizzare gradualmente la nostra natura. Cosi
la tendenza alla perfezione non resta velleita, ma diventa vero volere.

Linvito divino non ci & rivolto una sola volta, ma dobbiamo
sentirlo sempre nuovo, ringiovanirlo nel nostro spirito, perché ogni
giorno le nostre facolta dovrebbero rinnovarsi.

Attraverso questa graduale ascesa e questa graduale purificazione
ci avvicineremo all’ideale proposto dal Signore: Siate perfetti come &
perfetto il Padre (Mt.5.48) ideale che ci & presentato in forma
irrangiugibile appunto perche progrediamo sempre.

Luomo che impegna in pieno le sue attivita non pud esser
contento di sé perché, vede sempre l'orizzonte che si allarga, sente
sempre nuove disarmonie che vanno ricomposte. Non possiamo essser
mai contenti di noi, ma la nostra scontentezza non deve esser mai
pessimismo o scoraggiamento. E insieme alla scontentezza, c’e il
gaudio della perfezione che si attua, perché ogni desiderio ¢ gia la
pregustazione del bene che si desidera, e questo ci sostiene. Il desiderio
& si segno di privazione, ma nel medesimo desiderio abbiamo gia quel
tanto di gaudio che pud sostenere la nostra faticosa ascesa verso quel
Dio che ci chiama ad esser perfetti come il Padre nostro.

4 gennaio 1943

22



