MARIO PANGALLO

Solidarieta e sussidiarieta: aspetti filosofici

La parola solidarietar oggi ¢ frequentemente usata nel linguaggio co-
mune per indicare I'assistenza prestata alle persone bisognose o il sostegno
morale dato a chi si trova in una situazione di difficoltd; questo da una
parte fa si che il termine mantenga stabilmente un’accezione positiva, d’al-
tra parte comporta il rischio che la letteratura scientifica usi sempre meno
il termine “solidarietd” per evitare un’interpretazione del suo significato
certo non sbagliata, ma piuttosto riduttiva.

Nella filosofia sociale, infatti, il termine ha un significato piu specifico:
indica quel vincolo di interdipendenza che in un corpo sociale lega tra lo-
ro piut persone, facendone un soggetto unitario. Contro un’interpretazio-
ne riduzionistica della solidarietd, mette in guardia Giovanni Paolo II nel-
I'Enciclica Sollicitudo rei socialis, sottolineando che la solidarieta

«non & un sentimento di vaga compassione o di superficiale intenerimen-
to per i mali di tante persone, vicine o lontane. Al contrario, ¢ la deter-
minazione ferma e perseverante di impegnarsi per il bene comune: ossia
per il bene di tutti e di ciascuno, perché tutti siamo veramente responsa-

bili di tutti» (n. 38).

In questa prospettiva ¢ importante riflettere sulla solidarietd come real-
ta profondamente connessa con la socialith della natura umana, partendo
dall’analisi dell'immediatezza dei rapporti umani piti che da una predefi-
nita nozione di “uomo”, per evidenziare le fondamentali strutture antro-
pologiche della socievolezza. Tali strutture sono essenzialmente la coesi-
stenza, Lalteritiy, 1a prossimita. La coesistenza, cioe I'essere-con-gli-altri, ¢

1 Cfr. B. MONDIN, Fondamenti antropologici della solidariets, in: «Per la Filosofia», VII
(1990), n.20, pp. 2-12.

7



8

una dimensione primaria costitutiva dell'uvomo, un esistenziale, come lo
chiama Heidegger?. Radici primarie della coesistenza sono la ragione e la
cultura: grazie alla ragione I'vomo & capace di aprirsi al mondo in modo
potenzialmente illimitato, condizionato dall’'ambiente, ma, al tempo stes-
so, capace di trascenderlo, cosicché la coesistenza umana va ben oltre il fat-
to biologico e prende forma di evento spirituale, nella comunicazione e
nel dialogo tra le persone, nella condivisione di valori e ideali, nella con-
divisione di un progetto di vita; grazie alla cultura 'uomo introduce nel
mondo la sua creativit3, la sua genialitd, le sue esigenze morali e spiritua-
li, oltre che materiali, e cosi trasforma e umanizza la realta circostante. La
coesistenza tuttavia deve essere radicata nel rispetto dell’altra persona, al-
trimenti si rischia la massificazione e il conformismo. Ecco allora I'impor-
tanza dell’alterita: I'altro & al pari di me stesso un soggetto spirituale por-
tatore di una dignita che non pud essere in alcun modo e per nessun mo-
tivo calpestata; & celebre, a tal riguardo, la seconda massima dell'imperati-
vo categorico di Kant: «Agisci in modo da considerare 'umanitd, sia nel-
la tua persona, sia nella persona altrui, sempre anche come fine e mai co-
me semplice mezzo»3; e sono anche ben note le riflessioni sull’alterita del
filosofo Emmanuel Lévinas®. 1l riconoscimento dell’altro come altro,
avente stessi diritti e stessi doveri, si esprime nella struttura della prossi-
mitd. La prossimitd, infatti, significa la vicinanza tra gli uomini e rende
possibile il loro essere-in-comunitd non al modo di una socieza animale,
ma al modo di persone capaci di limitare la propria liberta per condivide-
re assieme ad altre persone un cammino comune verso un bene comune.
La prossimita & una struttura antropologica primordiale, in quanto prece-
de e qualifica come umana ogni formazione comunitaria, come ben spie-
ga Karol Wojtyla nella sua opera filosofica Persona e Atto:

Il concetto di prossimo — scrive Wojtyla — crea la pils ampia piattaforma
comunitaria che va piti lontano di qualsiasi ‘diversita’, tra I'altro anche di

2 Cfr. M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 26; Niemeyer, Halle, 1927; trad.ital. Essere ¢ Tem-
0, Longanesi & C., Milano 1976, pp. 152-162.

3 Cfr. I. KaNT, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, sez. 11; Fondazione della Metafisica
dei costumi, testo tedesco-italiano, Rusconi, Milano 1994, pp. 143-145.

4 Cfr. E. LEVINAS, Autrement qu'etre ou au-delx de l'essence, Martinus Nijhoff Publishers
B.V,; trad. ital., Altrimenti che essere o al di li dell'essenza, Jaca Book, Milano 1983, pp. 5-15;
29-33; 100-152



quella che risulta dall’essere membro di varie comunith umane [...]. Il
concetto di “prossimo” indica dunque la realtd pilt universale e anche il
pilt universale fondamento della comunita tra gli uomini»°.

In altre parole, il concetto di prossimo esprime la relazione reciproca di
tutti gli uomini nell’'umanitd. La socialita manifesta pertanto strutture
profonde della natura umana e trova nella solidarieta quella forza, per co-
si dire, che tiene unite le comunitd umane e ne impedisce la disgregazio-
ne. Lo stesso comunicare umano, il linguaggio umano, presenta caratteri-
stiche che mettono in luce la socialith dell’'uomo. Scrive a tal proposito S.
Tommaso d’Aquino, commentando la Politica di Aristotele:

«Vi ¢ una differenza fra il discorso e la semplice emissione di voce. Infat-
ti, la voce & solo segno di uno stato d’animo, di tristezza o di gioia, di ira
o di paura [...]. E per questo motivo la voce ¢ stata data anche agli altri
animali [...]. Ma il linguaggio umano (loquutio humana) significa che co-
sa sia utile e nocivo all’'uomo. Da cid segue che significhi anche quello che
¢ giusto e quello che ¢ ingiusto [...]. E poiché il linguaggio & dato all'uo-
mo per natura e poiché il discorso ha la finalita di consentire agli uomini
di comunicare su cid che... ¢ giusto o ingiusto, bene o male ecc., segue
che per natura gli uomini devono comunicare circa queste cose [...]. Ma
la comunicazione intesa in questo modo ¢ proprio cid che costituisce la
societd domestica e quella civile. Dunque 'uvomo ¢ per natura un essere
vivente domestico e civile®.

LAquinate si serve dell’analisi della politicita del linguaggio come via
per scoprire la politicith della natura umana, mostrando che le inclinazio-
ni naturali nell'uomo si aprono ad un livello superiore rispetto al mondo
animale: si orientano, ciog, alla dimensione etico-politica. Se la socialita
della natura umana ¢ capita nella sua originalitd, la solidarietd emerge non
solo come fattore indispensabile per soddisfare i bisogni di ciascun indivi-
duo, che in quanto singolo non basta a se stesso, come avviene nella co-
siddetta societas ex indigentia; ma la solidarietd si comprende anche e so-
prattutto come fattore che consente all'individuo di realizzare le sue pilt
profonde esigenze spirituali attraverso la comunicazione e 'amicizia con

5 K. WOJTYLA, Persona e Atto, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1982, pp- 328-329
6 Cfr. In I Politic., lect.1; (Edizione Marietti, Taurini-Romae, 1951, nn. 36-37).

b



;!20

gli altri, attraverso la condivisione di valori e di ideali, in cui il singolo ri-
ceve dagli altri e dona agli altri, come avviene nella cosiddetta societas ex
abundantia, che possiamo pure chiamare societa di amicizia’. B 51gn1ﬁca—
tivo che S. Tommaso, quando vuole parlare di solidariet3, tra i diversi si-
nonimi che usa, privilegi I'espressione amicitia politica, spesso equivalente
al termine concordia, soprattutto nel suo Commento ai dieci libri dell Etica
Nicomachea di Aristotele. Secondo '’ Aquinate vi sono quattro tipi di ami-
cizia: naturale, domestica, civile e divina®. Lamicizia domestica e civile (o
politica) sono indispensabili per la societa umana:

«Essa & necessaria per quei mezzi che sono indispensabili alla vita e senza
i quali la vita presente non pud trascorrere; e per questo scopo I'uvomo &
aiutato dalla comunith domestica (domestica multitudo) di cui & parte
(cioe dalla famiglia) [...]. In secondo luogo, I'uomo si appoggia alla mol-
titudine di cui & parte, per una vita sufficientemente dignitosa; cio¢ non
solo per vivere, ma per vivere bene, possedendo tutto cid che gli ¢ indi-
spensabile per una vita dignitosa: e per questo scopo 'uomo ¢ aiutato e
sostenuto dalla comuniti civile (multitudo civilis) non solo quanto alle ne-
cessita corporali... ma anche quanto alle necessita morali e spirituali».’

In un altro testo, del medesimo Commento all’Etica Nicomachea, S.
Tommaso, venendo a trattare dei testi aristotelici sulla felicita, e, pil pre-
cisamente, di cosa sia necessario ad sufficientiam felicitatis, determina co-
me bisogna capire il concetto di “sufficiente” in ordine alla felicita, e cosi
spiega:

«Si dice essere un bene per sé sufficiente non perché basti ad un solo uo-

mo che conduca una vita solitaria, ma perché basti ai genitori e ai figli e

alla moglie e agli amici e ai cittadini, cio¢ perché possano sufficientemen-

te provvedere alle cose temporali offrendo gli aiuti che sono necessari (7e-

cessaria auxilia ministrando) |...]. E questo perché 'uomo & per sua natu-

ra un animale sociale (znimal civile). Percid non basta alla sua inclinazio-

ne provvedere a se stesso, ma & necessario che possa provvedere anche agli

altri»10

7 Cfr. R. P1zzORNI, Giustizia e Carita, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1995, pp.
256-274.

8 Cfr. In IV Sent., dist. 27, q2,a2 ¢

9 In I Ethic., lect. 1 (Edizione Marietti, Taurini-Romae, 1949, n. 4).

10 13 I Ethic., lect. 9 (Ed cit., n. 112).



Questa esigenza di solidarietd, che oltrepassa I'esigenza egoistica di sod-
disfare i propri bisogni e che & intrinseca alla natura umana, ¢ dunque
amicitia politica o concordia, e si instaura non solo tra i cittadini di una
stessa cittd, ma anche tra diverse citta!l, essendo il fondamento sia del-
I'armonia tra singoli o gruppi appartenenti ad uno stesso Stato sia dell’ar-
monia che deve realizzarsi tra diversi Stati. La solidarieth o concordia po-
litica va oltre la somiglianza o la comunanza di bisogni, di interessi, di
idee, per cui piti persone si uniscono per formare una societa. Il filosofo e
sociologo Emile Durkheim nella sua opera Sulla divisione del lavoro socia-
le del 1893 distingue una solidarieta che deriva dalle somiglianze e una so-
lidarieta che deriva dalla divisione del lavoro. La prima & una forza di co-
esione data dal fatto che i membri di una comunita condividono la me-
desima visione del mondo, almeno sotto un determinato aspetto (per
esempio un determinato interesse o un obiettivo comune da raggiungere
o un’ideologia che li accomuna); la seconda forma di solidarieta ¢ una for-
za di coesione data invece dalla diversita e complementarieta degli indivi-
dui, che si produce nella societa a causa della divisione del lavoro. Dur-
kheim chiama la prima forma di solidarietd solidarieti meccanica, in ana-
logia con la forza che tiene coesi i corpi inanimati, e la seconda forma di
solidarieta solidarieti organica, in analogia con la forza che da unita ai cor-
pi organici. Anche S. Tommaso afferma chiaramente che la solidarieta
non si identifica con I'uniformita delle idee:

«La concordia appartiene al genere dell'amicizia [...]. Da questo appare
che la solidarieth non & uniformita di idee (homodoxia), che significa I'u-
nita dell'opinione. Infatti, pud capitare che siano della medesima opinio-
ne anche coloro che non si conoscono e tra i quali non c’¢ alcuna con-

cordia o amicizia»!2.

Ma per I'Aquinate la solidarieta politica ha un fondamento ben pit1 so-
lido della solidarieta organica del Durkheim: essa si fonda sul bonum ho-
nestum, non sul bonum utile, e dice ordine ad un bene che trascende sia i
singoli sia i gruppi: il bene comune. La solidarieta ha valore solo se espri-
me ed asseconda il reale orientamento dei singoli e della comunita a con-

W Cfr. In IX Ethic., lect. VI (Ed. cit., n. 18306).
12 Iy IX Ethic., lect. VI (Ed. cit., n.1830); cfr. S. Theol., -1, q.29, a.3, ad 2.

(21



o

seguire il bene comune, che deve avere sempre il primato nell’etica po-
litica, non a scapito degli individui ma a vantaggio della realizzazione
piena di ciascun individuo. A differenza del positivismo sociologico e
del solidarismo del XIX secolo e della I metd del XX secolo, la filosofia
sociale classico-cristiana lega, la riflessione sulla solidarieta ad una no-
zione di bene comune ancorata ad una antropologia metafisica in cui
confluiscono la tradizione biblica e la tradizione ellenistico-romana, spe-
cialmente quella aristotelica. Sarebbe molto interessante trattare della
solidarieta nella Sacra Scrittura e della valenza teologica della solidarieta
(per esempio nella Cristologia, nell’Antropologia teologica e nell’Eccle-
siologia): ma cid andrebbe oltre i limiti del tema che mi ¢ stato assegna-
to!3. Restando quindi nell’ambito filosofico, intendiamo per bene co-
mune il bene dei membri della societa civile in quanto tali, intimamen-
te connesso con il fine stesso dello Stato; I'affermazione del bene comu-
ne quale fine sociale dello Stato e I'affermazione del valore assoluto di
ogni singola persona umana non solo devono ritenersi compatibili tra
loro, ma devono anche considerarsi necessariamente collegate, se si vo-
gliono evitare gli opposti errori dell’individualismo liberista e del totali-
tarismo comunista.

«Luomo — scrive don Luigi Sturzo — ¢ insieme individuale e sociale [...].
Egli & talmente individuale da non partecipare ad altra vita che la sua, si
da essere personalith incomunicabile; ed ¢ talmente sociale, che non po-
trebbe esistere né svolgere qualsiasi facoltd, né la sua vita stessa al di fuori
delle forme sociali... Il principio associativo ¢ interiore all'individuo e
completivo della sua realta individuale»!4.

A tal proposito potrebbe essere utile la ben nota distinzione tra indivi-
duo e persona proposta da Jacques Maritain: 'uomo in quanto individuo
& tutto della societa e per la societ; in quanto persona, ha degli aspetti es-
senziali per cui trascende la societd, che ¢ subordinata al valore della per-
sona ed a servizio della persona!®. La distinzione di Maritain pone qual-

13 Cfr. T. FEDERICI, Aspetti biblici della solidariets, in: «Per la Filosofia», VII (1990), n. 20,
pp. 13-25.

Y 1. STURZO, La Societi. Sua natura e leggi, Atlas, Bologna 1948, p. 6.

15 Cfr, J. MARITAIN, La personne et le bien commun, Desclée de Brouwer, Paris 1947; trad.
ital. La persona e il bene comune, Morcelliana, Brescia 1948.



che problema; nella sostanza, tuttavia, mi sembra conforme al pensiero di
S. Tommaso, il quale da un lato afferma:

«La parte & per natura subordinata al tutto... Ciascun individuo sta a tut-
ta la comunith come una parte sta al tutto!®; — d’altro lato precisa — Cuo-
mo non ¢ ordinato alla societa civile in forza di tutto il proprio essere (se-
cundum se totum), e di tutti i suoi beni [...]. Cuomo, in tutto quello che
forma il suo essere, il suo potere e il suo avere, dice ordine a Dio»!7.

La solidarietd soddisfa entrambe le esigenze, di tutelare la dignita di
ogni persona, che non pud mai essere calpestata in nome di un’utilita so-
ciale, e di orientare la realizzazione della persona al bene comune, senza
preclusione alcuna al fine ultimo soprannaturale della persona stessa, che
¢ la vita eterna, la visione beatifica di Dio. In quelle che impropriamente
vengono chiamate sociezi: animali non esiste un vero bene comune capace
di rispetto del singolo, perché il bene che tali societd perseguono riguarda
la specie: i singoli, pur sostenuti da istinto di conservazione, sono in fin
dei conti soltanto mezzi per consentire la continuazione del tutto, cioe
della specie. Lo Stato totalitario, di fatto, tende a concepire il bene comu-
ne alla stessa stregua delle societa animali, nella maniera di un interesse ge-
nerale che riduce ogni cittadino a semplice parte del tutto: il vero essere
dell’'uomo ¢ soltanto l'essere sociale, la coscienza collettiva. Le radici hege-
liane e marxiste di questo mzonismo sociale sono ben conosciute. Nell'op-
posta visione, altrettanto fuorviante, dell'atomismo sociale, il bene comu-
ne non si distingue qualitativamente da quello individuale ma solo quan-
titativamente, essendo nient’altro che la somma dei beni individuali. In
ambedue queste concezioni filosofiche la solidarieta viene ad essere svuo-
tata del suo autentico contenuto e privata del suo fondamento. Il bene co-
mune rettamente inteso si configura come un bene universale, integrativo,
temporale e subordinato all'ordine morale oggestivo. In quanto universale, il
bene comune deve essere, per cosi dire, distribuito equamente e propor-
zionatamente tra tutti i membri del corpo politico ed abbraccia tutti i be-
ni particolari, utili e necessari a produrre una sufficienza di vita perfetta-
mente adeguata alla dignitd umana. In tal senso si puo ritenere tuttora va-

16 Symma Theologiae, 11-11, q.64, a.2.
7 Ibid., 1-11, q.21, a.4, ad 3.

23



2%

lida la tesi di Francisco Suarez, secondo cui il potere legislativo deve pro-
muovere il bene comune inteso come «felicita naturale della comunita
umana perfetta e dei singoli uomini, in quanto sono membri di tale co-
munita»'8. In quanto integrativo, il bene comune aiuta i soggetti della
comunitl a realizzare le proprie finalith in ambito sociale. In quanto tem-
porale, il bene comune non si estende, dal punto di vista filosofico, oltre
la vita presente, ed & percid infondata qualsiasi identificazione o confusio-
ne tra bene sociale e bene assoluto. In quanto subordinato all'ordine mo-
rale oggettivo, il bene comune non pud in alcun caso costituirsi in oppo-
sizione alla legge morale naturale: nessun male morale pubd essere giustifi-
cato in nome del vantaggio collettivo, perché 'ordine morale non si iden-
tifica zout court con I'ordinamento giuridico dello Stato né ¢ ad esso sub-
ordinato, come pretendono alcune forme di positivismo giuridico. Senza
entrare in un’approfondita analisi degli elementi costitutivi del bene co-
mune, mi sembra che quanto detto sia sufficiente per collocare la solida-
rietd nel suo giusto contesto: la solidarietd, in vista del bene comune e del
bene di ciascun cittadino e di ciascun gruppo sociale, unita alla virtl del-
la giustizia, & vincolo che conferisce armonia alle attivita sociali e indivi-
duali; nel solidarismo ancorato al personalismo metafisico e all’ontologia
del bene comune si affermano massimamente, sul piano pratico-politico,
l'unitd, il coordinamento, 'organicit e la collaborazione tra persone, as-
sociazioni, gruppi, e formazioni sociali di vario genere. In questa prospet-
tiva la solidarietd implica anche la “responsabilita” di ciascun membro di
una societa civile e di ciascun cittadino di uno Stato. Riprendendo I'affer-
mazione dell’Enciclica Sollicitudo rei socialis, citata allinizio del presente
intervento, & importante notare che ivi la solidarieta ¢ intimamente con-
nessa con 'impegno per il bene comune, descritto come «il bene di tutti
e di ciascuno, perché tutti siamo veramente responsabili di tutti». Giova
in proposito ricordare che il termine solidarietz: deriva dal diritto romano,
esprimendo I'obbligazione solidale, i solidum, ovvero quella obbligazione
con pluralita di soggetti e identico ed unico oggetto; certamente questo si-
gnificato di solidariety come responsabilitit collettiva pud anche comporta-
re applicazioni che nulla hanno a che vedere con il nostro discorso, quali,

18 Cfr. F SUAREZ, De Legibus, 111, 2, 7.



per esempio: uno solo risponde e paga per tutti; oppure: i membri di un
gruppo diventano ipso facto responsabili di un delitto compiuto da uno del
gruppo, come veniva ammesso nel diritto criminale primitivo. Nel solida-
rismo d’ispirazione cristiana la responsabilita sociale non indica l'intrinse-
ca e totale dipendenza di ogni uomo dalle precedenti generazioni o dal
gruppo cui appartiene, come nel determinismo positivistico di Auguste
Comte; significa, invece, che ogni cittadino ¢ responsabile del bene altrui
come fosse il proprio, e si adopera perché tutti possano perseguire il bene
comune, avendo tutti i mezzi, materiali e spirituali, utili e necessari a tal
fine: chi si disinteressa del bene altrui non ¢, in fondo, un buon cittadino.
Il binomio solidarieta-responsabilita & fondamentale anche nel rapporto
tra generazioni; su questo aspetto si ¢ recentemente soffermato Benedetto
XVI, nel Saluto rivolto il 30 aprile scorso alla Pontificia Accademia delle
Scienze Sociali, sottolineando 'importanza della responsabilita verso le fu-
ture generazioni in riferimento alla cosiddetta “economia globale™:

«“Al giorno d’oggi — afferma il Papa — I'interesse per il bene comune ha
assunto una dimensione marcatamente globale. E anche divenuto sem-
pre pitt evidente che il bene comune implica la responsabilita per le ge-
nerazioni future. Di conseguenza la solidarietd intergenerazionale deve
essere riconosciuta come criterio fondamentale per giudicare qualsiasi
sistema sociale”»17.

Nell’ambito di una tale concezione della solidarieta e del bene comu-
ne, si pud adeguatamente comprendere il valore del cosiddetto principio
di sussidiarietis, menzionato da Benedetto XVI nel medesimo discorso, in
riferimento ad un governo delleconomia globale®®. Una formulazione espli-
cita del principio di sussidiarieta si trova nella Enciclica Quadragesimo an-

no del 1931:

«Deve restare saldo — scrive Papa Pio XI — il principio importantissimo
della filosofia sociale: come ¢ illecito togliere agli individui cid che essi
possono compiere con le forze e I'industria propria per affidarlo alla co-
munitd, cosl & ingiusto rimettere a una maggiore € pilt alta societa quello

19 La citazione ¢ tracta dal testo del Discorso di Benedetto XVI pubblicato su «L'Osserva-

tore Romano» del 1 maggio, (2010), p. 7.
20 [bid.

D



26

che pub essere fatto dalle minori e inferiori. Ed & questo insieme un gra-
ve danno e uno sconvolgimento del retto ordine della societd; perché I'og-
getto naturale di qualsiasi intervento della societa stessa & quello di aiuta-
re in maniera suppletiva le membra del corpo sociale, non gia di distrug-
gerle e assorbirle» (n. 80).

Nei paragrafi immediatamente successivi, si parla di un principio di
funzione suppletiva dell attivitis sociale che lo Stato deve rispettare e garan-
tire, per favorire la cooperazione e la concordia tra le classi; tale principio
diventa in certo senso anche direttivo dell’economia, escludendo tanto il
criterio marxista della “lotta di classe” quanto il criterio liberista dell’ab-
bandono dell’economia alla libera concorrenza delle forze?!. 1l termine
sussidiarieta viene dal latino subsidium, che significa «aiuto riservato per
chi non arriva a fare un qualcosa che gli spetta fare»; esso non pud per-
tanto ridursi ad esprimere I'idea di “surrogato” o a significare un aiuto vol-
to ad assorbire il soggetto in difficolta: la societd aiutante deve autolimi-
tarsi nella sua azione di sostegno e finalizzare il proprio intervento al ri-
pristino della funzionalita sociale (ed economica) del soggetto aiutato, lad-
dove sia possibile??. La sussidiarieta presuppone da parte dello Stato la sal-
vaguardia del diritto e delle liberta legittime di ciascun cittadino o grup-
po sociale e la promozione di aiuti dati alle liberta individuali e dei grup-
pi perché raggiungano una perfecta sufficientia vitae, supplendo, in caso di
necessita, all'impossibilita o alla difficolta della loro azione. Alla luce del
principio di sussidiarieta la filosofia sociale valorizza notevolmente i corpi
sociali intermedi, considerandoli societa vere e proprie, cio¢ unioni di per-
sone giuridicamente ordinate e organizzate, fornite di un apparato diret-
tivo per finalita lecite e condivise da tutti i componenti. Rispetto allo Sta-
to i corpi sociali sono societa inferiori e devono subordinare il persegui-
mento di fini particolari al bene comune e alla societa politica, I'unica che
puo dirsi “perfetta’, nel senso che possiede i mezzi necessari per il conse-
guimento di tutti quei beni naturali a cui 'uomo pud aspirare nella vita
presente. Da quanto detto si capisce facilmente che la nozione di “societa

21 Cfr., Quadragesimo anno, nn.83-89.

22 Cfr. R. Spiazz1, Principi di Etica sociale, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1989,
pp- 95-99. L. ROSA - A.M. BAGGIO, Sussidiarieta, in: Enciclopedia Filosofica, vol. X 1, 11241-
11243; Fondazione Centro Studi Filosofici di Gallarate, Bompiani, Milano 2006.



perfetta” non solo non esclude, ma implica necessariamente la solidarieta
e la sussidiarietd. Lo Stato, in cui si esprime dal punto di vista istituziona-
le la societa politica, ordina, favorisce, sostiene, integra ed eventualmente
supplisce alla libera attivita dei corpi sociali intermedi, senza pretendere di
sostituirsi ad essi, se non nei casi in cui la gestione statale di imprese e di
enti si impone, in un dato momento storico, come unica via per realizza-
re il bene comune. Per questo ¢ importante coniugare la sussidiarieta con
una programmazione delle attivith economiche, in senso lato, da parte
dell’'autorita statale, in vista di un armonico sviluppo economico, sociale
e culturale, senza ur’intromissione sistematica e invadente nella vita dei
corpi intermedi che ne soffochi 'autonomia. Lo Stato, in quanto comu-
nitd superiore, ha il compito di favorire continuamente condizioni che
permettano alle comunitd inferiori e ai singoli cittadini di realizzare i pro-
pri compiti naturali. Il principio di sussidiarietd, dunque, determina le
funzioni dello Stato e i limiti della sua azione nei confronti delle societa
minori e indica altresi I'obiettivo dell’equilibrio sociale nel sistema delle re-
lazioni tra le parti e il tutto e anche tra le singole parti. In questo senso la
sussidiarietd, per essere correttamente applicata, deve sempre essere in ar-
monia con la virth morale della giustizia, in tutte le sue forme (distributi-
va, commutativa, generale o contributiva, amministrativa) e con i princi-
pi del diritto naturale; inoltre si richiede 'esercizio della prudenza politica,
che aiuta a discernere le vie migliori di intervento in una determinata si-
tuazione di inefficienza o di insufficienza operativa dei gruppi sociali.

In conclusione, & opportuno sottolineare che quanto detto sulla soli-
darietd e sulla sussidiarietd all'interno di uno Stato vale anche nell’ambito
del rapporto tra gli Stati. Esiste, infatti, per dirla con Maritain, un bene co-
mune della famiglia delle nazioni, in funzione del quale occorre costruire
un nuovo umanesimo internazionale®. 1l valore della solidarieta nelle rela-
zioni internazionali ¢ gid presente in modo esplicito nella Quadragesimo
anno:

«Conviene che le varie nazioni, unendo propositi e forze insieme, giacché
nel campo economico stanno in mutua dipendenza e debbono aiutarsi a

23 Cfr. ]. MARITAIN, Le philosophe dans la cité, Alsatia, Paris 1960; trad. ital. 7/ filosofo nel-
la societi, Morcelliana, Brescia 1960, pp. 41-42.

o



28

vicenda, si sforzino di promuovere con sagge convenzioni e istituzioni una
felice cooperazione di economia internazionale» (n. 90).

Circa I'applicazione del principio di sussidiarieta in ambito internazio-
nale, & importante quanto affermato da Benedetto XVI nell’Enciclica Ca-
ritas in veritate, a proposito del governo mondiale dell’economia e della
opportunita della presenza di un’Autoritd politica mondiale:

«Lo sviluppo integrale dei popoli e la collaborazione internazionale esigo-
no che venga istituito un grado superiore di ordinamento internazionale
di tipo sussidiario per il governo della globalizzazione» (n. 67).

La riflessione filosofica sulla solidarietd e la sussidiarieta introduce,
dunque, in tematiche di economia politica, di diritto costituzionale e di
diritto internazionale, che richiedono alla dottrina sociale della Chiesa un
approccio pluridisciplinare e interdisciplinare, che va insieme con I'appro-
fondimento teologico.



