STEFANO RIPEPI
La Misericordia in Paolo a partire da 2Cor 5,20

“Per Ciristo, dunque fungiamo da ambasciatori, come se Dio
esortasse per mezzo nostro. Vi supplichiamo in nome di Cristo:
lasciatevi riconciliare con Dio” (2Cor 5,20). Questa frase tratta dalla
seconda lettera ai Corinzi presa cosi com’e ha tutta la forza di una
verita sperimentata e vissuta, che in ogni luogo e in ogni momento
mantiene la sua validita esortativa. Ma per capire meglio e riceverne
pitl frutto & necessario capire come Paolo giunge e scrivere queste
parole ai Corinzi. Cosi come in tutte le altre lettere, alla base c’¢ una
relazione con Ciristo, e, attraverso questa, una lettura della realta che ha
caratterizzato e puo caratterizzare la vita di ogni uomo. In questa frase
¢ tutta una storia, manifestata qui attraverso un’argomentazione, ma
che trova il suo inizio e il suo sviluppo in un’esperienza concreta. In
quest’esperienza la presenza di Dio con i suoi attributi e il suo agire
non ¢ solo importante ma essenziale fino a diventare totalizzante ed
esclusiva.

Scrivendo la seconda lettera ai Corinzi, I'apostolo fa capire
che nella sua vita di ministro di Dio ¢ entrata I'esperienza della
misericordia di Dio. Prima di analizzare la logica e le conseguenze
di questa esperienza ¢ necessario fare una premessa. Nella logica del
mondo in cui viviamo c’¢ la pretesa di pensare di poter esprimere
Pesperienza, cosi come la realta, attraverso un singolo termine, in
realta ci rendiamo conto che ogni cosa e ogni evento vanno al di la di
quello che ogni singolo termine puo esprimere. Sfumature, dinamiche
interne ed esterne, hanno bisogno di essere definite da pit termini che
richiedono di essere non solo semplicemente accostati ma abilmente
giocati a livello sintattico. Se questo vale in ambito sociale, filosofico e
scientifico, a maggior ragione vale nel campo biblico dove non sono i
termini che definiscono Dio, ma Dio che nella sua rivelazione riempie
di contenuto nuovo le parole e le categorie umane. L’esempio evidente
in riferimento all’ambito semantico della misericordia, ¢ la difficolta

Stefano Ripepi | 7



testimoniata dall’'ultima revisione della Bibbia in lingua italiana'.

La difficolta nasce anche e soprattutto dal rendere il concetto, la
categoria, 1l sentimento quando si passa da una lingua ad un’altra e
quando si deve raccontare la relazione tra Dio e gli uomini avvenuta
nel corso della storia, attraverso dei termini che nel corso degli anni
hanno assunto sfumature e a volte significati diversi. Il termine
misericordia viene dal latino e significa avere il cuore vicino al povero,
avere il cuore del povero. Essere misericordiosi significa superare il
proprio egoismo e I'incentramento su di sé, non avere il proprio cuore
presso di sé, ma presso gli altri, in particolare verso i bisognosi e i poveri
di qualsiasi specie. Per S. Tommaso e S. Agostino essere misericordiosi
significa avere un cuore misero a motivo della miseria dell’altro, tale
compassione non ¢ solo un sentimento di natura affettiva ma di natura
operativa che tende a combattere le carenze e il dolore.?

Per capire il significato, 'importanza e lo sviluppo della misericordia
nella storia della salvezza si dovrebbe prendere in considerazione
la storia biblica nel suo complesso, lo scopo del presente lavoro
non lo permette, ci accontentiamo allora di esaminare alcuni suoi
termini nel Nuovo Testamento, di verificare la ricorrenza degli stessi
nell’epistolario paolino, ed infine cercheremo di contestualizzarli nella
prima parte della seconda lettera ai Corinzi.

" “Un esempio interessante ¢ quello della traduzione del termine ebraico hesed, un
vocabolo davvero difficile da tradurre, a meno che non ci si serva di un’espressione composta
come «amore benevolente», oppure «amore fedele». La vecchia CEI traduceva hesed con:
«amore», «fedelta», «misericordia», «grazia», «benevolenza» senza un criterio riconoscibile.
Si ¢ quindi cercato di uniformare il pitt possibile la traduzione, scegliendo come campo
semantico quello piti appropriato e limitato di «amore» e «fedelta», a secondo dei contesti.
Questo ¢ avvenuto riservando il senso di «misericordia» al termine ebraico rahimim: ad
esempio, I'inizio del salmo 51 ¢ diventato nella nuova revisione: «Pieta di me, o Dio, nel tuo
amore, nella tua misericordia cancella la mia iniquita» dove con amore si traduce hesed,
mentre con misericordia si traduce rahimim. Sono tuttavia rimaste alcune incongruenze,
come la presenza di «misericordia» per hesed in alcuni testi”. L. MazzINGHI, Una scrittura da
vivere, in Il Regno, anno LIV n 1055, Bologna 2009, 269.

? Gf. W. Kasper, Misericordia. Concetto fondamentale del Vangelo — Chiave della vita cristiana,
Queriniana, Brescia 2015, 38-40.

8 | La Chiesa nel Tempo




Terminologia®

Per parlare di misericordia il Nuovo Testamento usa tre termini:
eleos, oiktiro, splagchnon.

Eleos in greco ¢ un pathos, ossia I'affetto della commozione, che
coglie alla vista di un male da cui altro € colpito senza sua colpa, vi
inerisce anche il fébos di poterne essere colpiti a propria volta. Nei
confronti dell'infelice tale affetto si presenta come eleein cui inerisce
sia il momento del timore, sia quello della misericordia, tanto che
eleein puo essere usato in parallelo sia con aideisthai sia con oiktirein.
E significativo che Paffetto dell’éleos sia molto importante nella prassi
giuridica. I’accusato deve suscitare I'¢leos del giudice.

Nel pensiero greco eleos designa un effetto, e non un comportamento
etico nei confronti altrui, e che per la prassi giuridica vi inerisce il
carattere della mancanza d’oggettivita. Nei LXX ¢leos ¢ di regola
traduzione di hesed, piu raramente di rahamim.

Nell’Antico Testamento hesed sta indicare un comportamento
(del’'uvomo o di Dio) ispirato da un rapporto di reciprocita: ¢ il
comportamento che in tale rapporto uno puo attendersi dall’altro,
a al quale ¢ a sua volta verso I'altro impegnato. Lo hesed non ¢
primariamente un modo di sentire, ma l'atto (d’aiuto) rispondente
a un rapporto di fedelta, ed ¢ la fedelta in quanto atteggiamento
rispondente a tale rapporto.

La reciprocita dell'impegno allo hesed ¢ un contenuto di una berit,
e quindi & un diritto esigere lo hesed implicito nel patto: si esigono
al tempo stesso hesed e mispat, cosi come hesed ¢ anche connesso
con sedaga. Poiché dall’altro lato viene concepito come aiuto e bonta,
hesed puo anche essere connesso con jsi’a con $além, con ’ahaba
e soprattutto con rahamim. Cosi come il valore di hesed oscilla tra
fedelta (al patto), comportamento doveroso, e amore, grazia, oscillante
¢ anche la traduzione dei LXX, che nella maggior parte dei casi ¢
¢leos, ma anche dikaiosiiné. Se gia neli momenti umani il momento
dell’obbligo pud passare in secondo piano e hesed puo acquistare il
carattere di grazia, il termine acquista tanto piti un tale valore quando

% Una buona sintesi sulla terminologia si trova in GIovANNI PaoLo II, Lettera enciclica
Dives in misericordia (30.11.1980) in Enchiridion Varticanum 7, Dehoniane, Bologna 1982, 857-
956. Noi esamineremo 1 termini ¢leos, oiktird, splanchnon

Stefano Ripepi | 9




definisce il comportamento di Dio. Anche lo hesed di Dio si fonda
sulla berit con la quale si ¢ liberamente impegnato con il suo popolo,
s1 che 'uomo buono puo appellarsi allo hesed di Dio.

Nel linguaggio religioso lo hesed di Dio indica sempre piu il suo
aiuto misericordioso, e una tale accezione unilaterale del termine
si esprime infatti nella traduzione di éleos. Bisogna tuttavia tener
presente che si tratta sempre dello hesed che Dio ha promesso, sul
quale certo non si possono avanzare diritti, ma che ci si puo attendere;
ossiaI'ida di hesed e I'idea di patto sono inscindibili. La dove 'uomo in
quanto infedele, non puo avanzar diritti sullo hesed divino, tale hesed,
in cui egli continua pure a sperare, acquista il carattere di grazia che
perdona.

A differenza di hesed, rahamim sta a indicare in origine piuttosto
cio che noi definiamo affetto, o propriamente la sede del sentimento
avvertito fisicamente. Certo rahamim non ¢ mai un pathos, in senso
greco, significa sentirsi e sapersi una cosa sola con un altro, € soprattutto
il senso di intima unione del padre e della madre con il proprio figlio,
dei fratelli, degli sposi tra di loro. Poiché si fa vivo quando P'altro si
trova in stato di bisogno, spesso finisce col significare misericordia,
compassione, mentre in realta cio non corrisponde esattamente al
valore del termine. Traduzione migliore ¢ amore.

Nell'uso linguistico del tardo giudaismo hesed e rahdmim non
differiscono quasi piu tra loro, cosi come non differiscono pit éleos e
oiktirmoi che li traducono in modo alterno. Nel Nuovo Testamento
¢leos e eleein indicano per lo piu il rapporto che Dio vuole intercorra
fra uomo e uomo; in taluni casi ¢leos ha allora I’originario significato
veterotestamentario di bonta, alla quale, nella reciprocita delle
relazioni umane, ciascuno ¢ tenuto nei confronti dell’altro. Il poiein
eleos dei LXX ricorre in Lc 10,37, ove sta indicare 'opera del buon
samaritano: in questo caso concreto ¢ dunque la prova dell’amore,
opera di misericordia. Come nel giudaismo il dovere della misericordia
& motivato con il richiamo alla misericordia di Dio; con la differenza
che qui I'¢leos divino ¢ precedente a quello dell’uomo.*

Mentre ¢leos indica la commozione e la compassione, ofktos ¢,

* Cf. R. BULTMANN, é)eog, in Grande lessico del Nuovo Testamento 3, Paideia, Brescia 1979,
399-419.

10 | La Chiesa nel Tempo



in primo luogo, il lamento, la disperazione, soprattutto il lamento
causato da una sciagura o dalla morte di un uomo, per estensione, poi,
anche il lamento compassionevole, la pieta, la compassione in origine
oiktos indica I'espressione del sentimento, il gemito mentre il piu raro
oiktirmos indica il sentimento di pieta stesso. Analogamente oiktirein
significa essere pietoso, tanto nel senso di commozione dolorosa, del
rincrescimento, quanto in quello della compassione soccorrevole;
oiktirei & quindi sinonimo di eleein. Gli accusati che vogliono muovere
il giudice all’¢leos ed all’oiktos implorano: oiktirén me, «abbi pieta di
me».

Certamente la pieta e la compassione non sono sentimenti
spregevoli: s'invoca persino la divinita ad essere pietosa o se ne esalta
Poiktirein. Oiktirein rende nei LXX quasi esclusivamente hnn e rhm,
oiktirmés rende molto spesso rahamim. La radice oikt- serve dunque
prevalentemente, a tradurre i termini della radice rhm e altri derivati
di hnn, le parole significano sempre compassione, pieta. Non si riesce
a cogliere la differenza tra oiktirein e eleein. Con oiktirein ecc. si puo
indicare la misericordia umana, ma nella grande maggioranza dei casi
si tratta di quella divina.

Nel Nuovo Testamento il verbo ricorre unicamente nella citazione
di Es 33,19 in Rm 9,15 ove, giusta il testo citato, ¢ in parallelo con
eleein. Delle forme sostantive abbiamo nel Nuovo Testamento soltanto
oiktirmos sempre al plurale (eccetto Col 3,12). In due dei cinque casi si
tratta degli oiktirmoi di Dio ed entrambe le volte ¢ ripreso il concetto
veterotestamentario dei rahdmim di Dio in Rm 12,1 Paolo esorta la
comunitd «per le misericordie di Dio», ed in 2Cor 1,3 egli chiama
Dio «padre delle misericordie» che ¢ un’espressione giudaica molto
comune. In tale locuzione il genitivo non ¢ di qualita, ma di autore,
come si vede nella frase parallela «Dio di ogni consolazione». Dio ¢
il padre dal quale proviene ogni misericordia di cui noi veniamo a
beneficiare.’

Nei LXX Tequivalente consueto di rahamim non ¢ splagchna,
ma oiktirmoi, parimenti il verbo riham ¢ tradotto dai LXX con
oiktird (che nel Nuovo Testamento ricorre solo in Rm 9,15 in una

5 Of. R. BULTMANN, owtipw, in Grande lessico del Nuovo Testamento 8, Paideia, Brescia 1972,
454-456.

Stefano Ripepi | 11



citazione dell’antico Testamento), o anche con éleo, mai perd con
splanghnizomai. L’unico passo in cui nei LXX ricorre il medio
splanghnizomai presenta per la prima volta il verbo nell’accezione di
essere misericordiosi: «chi ¢ misericordioso trovera misericordia» (Pr
17,5).

Nei Testamenti det XII Patriarchi, risulta che splagchna, splagchnizomai
hanno sostituito completamente i vocaboli oiktirmoi, oiktird e
oiktirmon usati dai LXX, e rappresentano quindi un nuovo modo di
tradurre 1 termini ebraici rahamim, riham e rah(im. All’abbinamento
di hesed e rahdmim, frequente nell’ Antico Testamento ebraico, non
corrispondono piu, come nei LXX ¢leos ed oiktirmoi, bensi éleos e
splagchna. La traduzione di rahamim con splagchna, introdotta non
dai LXX ma solo dagli scritti giudaici meno antichi ¢ senza dubbio la
premessa diretta dell’uso linguistico neotestamentario. Inoltre si spiega
perché i vocaboli oiktirmoi ecc. tanto frequenti nei LXX siano cosi
stranamente rari nel Nuovo Testamento, mentre splagchna, e simili in
alcuni scritti protocristiani lasciano trasparire con molta chiarezza il
senso dell’ebraico rahamim.

A prescindere da Lc 1,78 il sostantivo e I’aggettivo non ricorrono
nei sinottici. Invece I'uso del verbo nel Nuovo Testamento & ristretto ai
sinottici. In questi testi si riprende I'uso linguistico dei Testamenti dei
XII patriarchi, tuttavia fuori delle originarie parabole di Gest non v’¢
un solo passo in cui il vocabolo qualifichi il comportamento umano.
E sempre riferito al comportamento di Gesu e caratterizza la divinita
dal suo agire. In tre parabole di Gesu il verbo occupa una posizione
centrale e indica sempre un determinato comportamento umano. E
necessario tener presente questo fatto, benché poi in definitiva tale
comportamento umano, in due di queste parabole, sia da applicare
alla venuta del reno di Dio.

Nella parabola del servo spietato (Mt 18,23-25) alla preghiera
di costui: «abbi pazienza con me», fa riscontro il versetto 27:
«impietositosi, il padrone di quel servo lo lascio andare». A questa frase
corrisponde, alla fine della parabola, «il padrone adiratosi ...». Anche
se con diversa accentuazione tale corrispondenza di splagchnizomai e
orgizomai ¢ determinante per la seconda parabola, questa volta narrata
da Luca (15,11-32); «lo vide il padre suo e ne ebbe compassione e

12 | La Chiesa nel Tempo



correndo ...», «si adiro (il figlio maggiore) e non voleva entrare». Sono
le espressioni piu forti di commozione affettive umane, con le quali 1
personaggi delle parabole di Gesu sono descritti per contrassegnare la
totalita della misericordia o dell'ira con cui Dio sollecita 'uomo nella
sua azione salvifica. Nel terzo brano della tradizione sinottico che
rientra in questo contesto splagchnizomai ¢ presentato nel suo aspetto
di determinato atteggiamento umano e quindi di agire cristiano: «un
samaritano, invece, che era in viaggio, gli passo accanto, e vedutolo ne
ebbe compassione» (Lc 10,33).

Nettamente distinto da questo uso linguistico dalle parabole
di Gesu & l'uso messianico del verbo negli altri passi sinottici.
Splagchnizomai ricorre quattro volte in Marco, due volte viene
riportato nella descrizione della moltiplicazione dei pani: «e sbarcando
vide una grande folla ed ebbe compassione di loro» (6,34; 8,2). In
Mc 1,41 e 9,22 il verbo ricorre tutte e due le volte in un racconto di
guarigione. In questi casi si tratta di una caratterizzazione teologica
di Gesu quale Messia in cui ¢ presente la misericordia divina, anche
Matteo non descrivono un moto affettivo, ma caratterizzano la figura
messianica di Gesu (Mt 9,36; 20,30), lo stesso vale per 'unico caso
(giovanetto di Nain) in cui Luca utilizza il verbo fuori delle parabole
sopra menzionate: «e vedendola il Signore fu mosso a compassione».
In Paolo incontriamo solo il sostantivo con un’accezione tipicamente
paolina, che si differenzia dal significato consueto nei Testamenti dev XI1I
Patriarchi.®

Occorrenze dei termini inerenti alla misericordia in Paolo

Per quanto riguarda I'uso dei termini da parte di Paolo ci sembra
opportuno vedere quali termini usa nella seconda lettera ai Corinzi e
da i fare riferimento alle altre lettere’.

In questa lettera la prima occorrenza ¢ presente nel primo capitolo
al versetto 3, dopo il prescritto 'apostolo fa un ringraziamento sotto
forma di benedizione a Dio in cui scrive: “Sia benedetto Dio, Padre

6 Cf. H. KOSTER, om\ayyvov, in Grande lessico del Nuovo Testamento 12, Paideia, Brescia
1979, 903-934.

7 Alcune volte i termini ricorrono insieme, nel senso che sono accostati. In questo caso
li analizzeremo una sola volta.

Stefano Ripepi | 13



del Signore nostro Gesu Cristo, Padre delle misericordie (matp
TV oiktipp®v) e Dio di ogni consolazione”. Il termine olktippog
ricorre anche in Fil 2,1: “Se ¢’¢ qualche consolazione in Cristo, se
c’¢ qualche conforto d’amore, se c’¢ qualche comunione di spirito,
se ci sono viscere e compassioni (omAdyyva kai oixtippoi)”?; in Col

3,12: “Vestitevi dunque come eletti di Dio, santi e amati, di viscere di

misericordia (omAdyyva oiktipuod), benevolenza, umilta”®.
b  J

Come si puo bene notare nei passi paralleli a 2Cor 1,3, il termine
“compassione” € accostato in entrambi 1 casi a “viscere” ed entrambi
sono riferiti agli uomini (cristiani), indicano uno stato nuovo in Cristo,
una qualita, un possesso che caratterizza il cristiano, un vestito che
qualifica chi lo porta manifestando all’esterno un’appartenenza alla
santita, all’amore e all’elezione di Dio. Come se antropologicamente
I'uomo fosse attraverso queste relazioni (a Gesu Cristo e a Dio Padre).

\

E evidente a questo punto che in 2Cor 1,3 la misericordia da una
specifica caratterizzazione di Dio che probabilmente Paolo trova
funzionale per definire I'identita dell’'uomo e il suo agire.

La seconda occorrenza ¢ in Cor 4,1, dopo aver descritto la
superiorita del suo ministero apostolico rispetto a quello dell’antica
alleanza dice: “Percio avendo in questo servizio, poiché ci ¢ stata
fatta misericordia (xaBcg nAer|Onpev), non ci scoraggiamo”. Il verbo

8«2 “affezione” (splagchna) e 1 “sentimenti di compassione” possono essere considerati
endiadi. Dato che la parola splagchna ¢ gia stata usato da Paolo in 1,8 ad indicare 1 sentimenti
del’amore umano di Cristo e dato che il termine oiktirmoi indica la misericordia di Dio
(Cf. Rm 12,1; 2Cor 1,3), nel passo le due parole possono essere intese i questo medesimo
senso, tanto piu che il passo stesso si chiude con I'esortazione ad avere i medesimi pensieri
di Cristo.». [G. PAXIMADI, Lettera ar Filippest, in Lettere di Paolo, in B. Macaiont — F. MaNz1
(edd.), Lettere di Paolo, Cittadella Editrice, Assisi 2005, 899].

¥ «“Viscere di misericordia” (spldgchna oiktirmod), ¢ una disposizione interiore di
“simpatia” verso le necessita altrui: I'espressione greca ¢ di sapore biblico (Cf. Zestamento di
Labulon 7,3; Lc 1,78) e ci dice visceralita di un sentimento propriamente materno, capace di
intuire il cuore del figlio, facendosi carico dei suoi fardelli. Ed & proprio questo lo sguardo di
Gesu verso le folle (Cf. Mt 9,36; 14,14; 15,32; Mc 6,34; 8,2) E altresi la reazione del padrone
nei confronti del servo debitore e insolvente nella nota parabola di Mt 18,21-35 (Cf. v. 27),
che si appella alla magnanimita (Cf. v. 26). E anche la reazione del padre alla vista del figlio
nella parabola di Luca 15 (Cf. v. 20). La misericordia (oiktirmés) ¢ il vertice del discorso
della pianura: “Siate misericordiosi come ¢ misericordioso il padre vostro” (Lc 6,36)» [F.
BARGELLINI, Lettera ar Colossest, in B. MAGGIONT — F. MaNz1 (edd.), Lettere di Paolo, Cittadella
Editrice, Assisi 2005, 1008].

14 | La Chiesa nel Tempo



eleeo (ENeéw), il sostantivo eleos (EAeog) e gli affini ricorrono molto pit
spesso nelle lettere di Paolo rispetto a ofxtippog. In modo particolare 1
termini ricorrono nel capitolo 9'° della lettera ai Romani: “Dice infatti
a Mosée: Faro misericordia (EAerjow) a chi voglio fare misericordia
(E\eé®), avro pietd (oixtipriow) di chi voglio avere pieta (oiktipw).
Dunque Piniziativa non ¢ dell'uomo che vuole o corre, ma di Dio che
usa misericordia (EAGvtog).” (vv. 15-16)"; “Dunque usa misericordia
(¢\eed) con chi vuole e indura con chi vuole” (v. 18); “E questo per
conoscere la ricchezza della sua gloria su vasi di misericordia (EAéovg)”
(v. 23); e nel capitolo 11: “Come voi un tempo disobbediste a Dio
ed ora avete ottenuto misericordia (f\er}Bnte), cosl anch’essi ora sono
diventati disobbedienti a vostra misericordia (éAeef) affinché anch’essi
ora ottengano misericordia (EAenB&ov).

10 11 capitolo 9 della lettera inizia la riflessione sulla relazione venuta a crearsi tra il
giudaismo e la fede cristiana, e per estensione, sulla funzione storico-salvifica del popolo
d’Israele. Il punto di partenza di Paolo non ¢ una questione astratta sulla fedelta di Dio
alle sue promesse, ma neanche un mero interesse per la storia oggettiva d'Israele foss’anche
religiosa. Egli piuttosto prende I'avvio da una costatazione di fatto: quella secondo cui la
massa dei suoi consanguinei ebrei non ha accolto 'evangelo di/su Gesu Cristo, mentre
al contrario lo stesso evangelo ha ottenuto un consistente successo tra i pagani. Su questa
costatazione nasce e si formula il problema che tratta in queste pagine e che si pu6 formulare
cosi: perché il popolo a cui era rivolta la predicazione di Gesu terreno ma soprattutto
quella postpasquale dei suoi discepoli, e che pur costitui il primo nucleo storico della nuova
comunitd, non aderi in quanto tale alla nuova modalita della fede giudaica. Ebbene, la
risposta che apostolo elabora ¢ di carattere teologico. Egli affronta la questione nella sua
radice ultima, perché Dio, il Dio d’Israele, ha permesso al suo popolo un tale rifiuto? E
che senso vi si deve attribuire all'interno del suo piano salvifico? La risposta che Paolo offre,
impegnativa e complessa quanto lo ¢ la domanda, ha un doppio risvolto: da una parte, si
mette in luce che & la stessa tradizione israelitica a sottolineare che la salvezza del popolo
va intesa in rapporto alla sua globalita e non a ogni singolo individuo; dall’altra si ribadisce
che Dio compie la promessa di Salvare Isracle sulla base della sua misericordia, non della
mera qualita etnica di quel popolo. (Cf. R. PENNA, Lettera ai Romani I1. 6-11, EDB, Bologna
2006, 227-228.)

I Nel versetto viene data una prima risposta, che chiama in causa un attributo di Dio,
quello della misericordia, come espressione di somma liberta. Paolo la deduce dal testo di
Es 33,19b LXX. Nel contesto dell’Esodo il pronunciamento divino consegue alla richiesta
di Mose che Dio gli facesse vedere la sua gloria; la frase citata da Paolo ¢ preceduta da
quest’altra: “To stesso faro passare davanti a te tutta la mia gloria e proclamero il mio nome,
YHWH, davanti a te ...”. Paolo riporta questa risposta per far capire che di fronte a Dio
I'uomo non pud pretendere nulla: chi decide il gioco ¢ lui! Nel pronunciamento riportato da
Paolo, Dio parla solo in termini positivi di misericordia e di compassione, non di ripudio €
tantomeno di condanna. (Cf. R. PENNA, Lettera ai Romani II. 6-11, EDB, Bologna 2006, 268.).

Stefano Ripepi | 15



Dio, infatti ha rinchiuso tutti nella disobbedienza per usare
misericordia (¢Aerjom) a tutti” (vv. 30-32)'?; e al capitolo 15: “I pagani
glorificano Dio per la misericordia” (¢Aéovg).

In 1Cor 7,25: “Riguardo alla verginita, non ho precetti dal
Signore, ma do un consiglio, come uno che ha ottenuto misericordia
(AAenpévog) dal Signore; Gal 6,16: “A quanti seguiranno questa
regola, pace e misericordia (EAeog)” su di loro e sull’Israele di Dio”; Ef
2,4: “Ma Dio ricco di misericordia (éAeel), per 'immenso amore con
il quale ci ha amati”; Fil 2,27 “Fu infatti seriamente infermo € poco
manco che morisse; ma Dio ebbe pieta (éAerjoev) di lui e non solo di
lui ma anche di me, perché non avessi dolore su dolore”; 1Tm 1,2 “A
Timoteo, vero figlio nella fede, grazia, misericordia (EAeog)” e pace
da Dio Padre e da Cristo Gesu Signore nostro”; 1 Tm 1,13: “A me che
prima ero bestemmiatore, persecutore e violento.

Ma ottenni misericordia (fAer|fnv) avendo agito nell'ignoranza,
lontano dalla fede”; 2Tm1,2 “A Timoteo, figlio carissimo: grazia,
misericordia (E\eog)” e pace da Dio Padre e da Cristo Gesti Signore
nostro”; 2 Tm 1,16: “Il Signore usi misericordia (EAeog) alla casa di
Onesiforo, perché egli spesso mi ha rianimato e non ha arrossito delle
mie catene”; 2Tm 1,18: “Il Signore gli conceda di trovare misericordia
(EAeog) presso di lui in quel giorno”; Tt 3,5: “Egli ci salvo non per
le opere giuste da noi compiute, ma per la sua misericordia (£Xeog) ,
mediante un lavacro che rigenera e rinnova nello Spirito santo”.

La misericordia (Aeog) € si un attributo che qualifica I'identita Dio,
ma in questi passi ne qualifica la sua rivelazione nei confronti degli
uomini.

Un agire in cui si dimostra totalmente libero nel donare a chi vuole
quello che ha, nel senso che 'uomo non potra mai pretendere questo
gesto ma lo pud solo desiderare, chiedere ed aspettare. Per quanto
riguarda la terminologia si pud notare una certa difficolta della lingua
italiana che per rendere i verbi greci deve usare dei composti, infatti,

2 ] dato pit evidente ¢ lattribuzione a Dio, sia della metafora dell'imprigionamento,
sia soprattutto dell’esercizio di una gratuita misericordia. A questo proposito, va notato che
il concetto di éleos, “pieta, compassione, misericordia”, in Rm ¢ praticamente esclusivo dei
capitoli 9-11: esso ¢ tipicamente teologico ed esprime un atteggiamento di grande ma anche
insondabile indulgenza da parte di Dio nei confronti delPuomo. (Cf. R. PENNA, Lettera ai
Romani IL. 6-11, EDB, Bologna 2006, 387).

16| La Chiesa nel Tempo



di volta in volta vengono tradotti con “fare misericordia”, “usare
misericordia” in riferimento a Dio come soggetto, € con “ottenere
misericordia”, “trovare misericordia” quando il soggetto ¢ 'uomo.

Quasi che questo verbo nella sua sostanza pretendesse in italiano
in possibile verbo “misericordiare”, da cui come effetto 'uvomo che
subisce quest azione diverrebbe “misericordiato”.

Una cosa & certa che questo attributo e il suo conseguente agire
& qualcosa che riguarda principalmente Dio, si estende all’'uomo e
quindi puo diventare conseguente fare umano, nella misura in cui
quest'ultimo ha fatto esperienza dell’azione di Dio e quindi ¢ un
“misericordiato”. Il termine in Paolo ¢ fortémente teologico, ma si
prolunga in campo antropologico e morale fino a divenire una forma
di saluto e di augurio, I'apostolo avendo sperimentato nella propria
vita la misericordia (¥Aeog) di Dio, comprende quanti e quali sono gli
effetti benefici e la desidera per gli altri. i

Per quanto riguarda il termine orAdyyva nella seconda lettera ai
Clorinzi ricorre in 6,12: “Non siete stretti in noi, siete stretti nelle vostre
viscere”; e in 7,15 “E anche le viscere di lui (Tito) maggiormente verso
di voi sono ricordando come tutti avete ubbidito e lo avete accolto con
amore e trepidazione”.

In questa e nelle restanti lettre ricorre solo il sostantivo con
accezione tipicamente paolina che si differenzia dal significato
consueto nei Testamenti dei XII Patriarchi. Il termine non presenta alcuna
traccia dall’accezione tardo giudaica si misericordia. Come nel caso
di altri concetti antropologici (cuore, mente) il vocabolo indica tutto
Puomo, nella misura in cui, in quanto cristiano, risulta capace di
un interscambio interpersonale di simpatia e amore, indica tutta la
personalita toccata e afferrata nella sua intimita profonda.

Rimane un vocabolo molto forte e vigoroso, che si trova solo
quando Paolo parla direttamente e in prima persona, cio¢ in seconda
Corinzi e in Filemone. '

La crisi di Paolo con i@ Corinzi, contesto della misericordia
Dopo aver analizzato i termini, in generale e nell’epistolario Paolino
& necessario vedere qual & il contesto in cui Paolo li usa, in questo

Stefano Ripepi | 17



caso la seconda lettera ai Corinzi'® e in particolare la prima parte'.
Sicuramente I'apostolo non ha scritto la lettera per fare un trattato
sulla miisericordia, ma se il tema ¢ presente insieme ad alcuni termini
che abbiamo considerato vuol dire che nel motivo e nella stesura della
lettera essi hanno la loro funzione.

Per capire 'occasione che ha portato Paolo ha scrivere la lettera
¢ importante fare brevemente il punto della situazione della sua
relazione con 1 Corinzi. Dopo che Paolo ebbe scritto 1Cor, Timoteo
giunse a Corinto e qui vi trovo una grave situazione che, secondo
alcuni studiosi, era dovuta ai falsi apostoli ostili a Paolo e da lui poi
denunciatiin 2Cor 11,12-15. Timoteo ando ad Efeso a riferire a Paolo.

Quest’emergenza indusse Paolo a recarsi a Corinto. La seconda
delle tre visite di Paolo a Corinto fu un insuccesso, in 1Cor 4,21 egli
aveva minacciato di andarvi “con il bastone”, probabilmente qualcuno
lo affronto in pubblico e diminui la sua autorita nella Chiesa, Paolo capi
che aveva bisogno di una pausa di riflessione e lascio Corinto e torno
ad Efeso e scrisse una lettera “tra molte lacrime”, una lettera piuttosto
risentita, in cui 'apostolo si dimostra animoso, non intendeva pero
offendere i1 Corinzi, voleva anzi esprimere il suo amore. Tito porto la
lettera. Finalmente Paolo parti da Efeso e raggiunse la Macedonia,
dove lo raggiuse Tito portando buone notizie, la “lettera delle lacrime”
aveva rattristato 1 Corinzi, che si erano pentiti del dispiacere dato a
Paolo, I'apostolo rispose immediatamente.

" Per questa parte seguiremo molto da vicino il commento di F. Manzi, Seconda lettera
ai Corinzi, in B. MacGiont — E. Manzi (edd.), Lettere di Paolo, Cittadella Editrice, Assisi 2005,
403-409 ,

" La lettera presenta certamente problemi di unitd, ma per quanto riguarda la
struttura gli studiosi sono abbastanza concordi. In generale si puo indicare questa struttura:
Introduzione epistolare (1-11) che consta di un “prescritto” (1-1-2) e di un proemio (1,3-11),
il corpo della lettera (1,12-13,10) ¢ tripartita: la parte centrale interamente dedicata alla
colletta per la chiesa di Gerusalemme (8,1-9,15), ¢ inclusa fra due parti di ﬁaglio apologetico,
vale a dire: 1,12-7,16 e 10,1-13,10; e la conclusione epistolare (13,11-13). La prima parte
(1,12-7,16) ¢ delimitata da un’ampia inclusione, dovuta alla ripresa in 7,14 dall’espressione
programmatica “il nostro vanto”, all'interno di questa inclusione si susseguono tre sezioni
disposte secondo un’argomentazione concentrica (a -b — c) tra la prima (1,12-2,13) ¢ la terza
sezione (7,5-16), entrambe caratterizzate dalla prospettiva biografica si colloca la seconda
sezione (2,14-7,4), costituita dall’apologia vera e propria. [Cf. E. Manzi, Seconda lettera ai
Corinzi, in B. Macciont — F. Manzt (edd.), Lettere di Paolo, Cittadella Editrice, Assisi 2005,
403-409].

18 | La Chiesa nel Tempo



In questa lettera Paolo chiarisce la loro relazione descrivendo il
ruolo dell’apostolo. Paolo discute di queste relazioni, raccontandole
e considerandole dal punto di vista teologico. Fin dalle prime righe di
seconda Corinzi appare che in lui non esiste alcuna separazione fra la
vita pubblica e la vita privata, né tantomeno una funzione meramente
funzionale del suo ministero. La sua esistenza si ¢ trasformata in
una permanente manifestazione della vicenda umana di Cristo e in
particolare della sua morte salvifica. La sua vita fa tutt'uno con il
suo ministero apostolico. Egli vive le prove personali non in modo
individualistico, ma sempre nella prospettiva ecclesiale, legge la sua
situazione concreta alla luce dell'identita di Dio e del suo agire salvifico
rivelato in Gesu Ciristo.

Dal momento in cui Paolo si stacca da Antiochia sente il bisogno di
rivendicare la sua autorita di Apostolo che anche nelle sue comunita
qualcuno mette in discussione, questo ¢ evidente a partire dalla
1Corinzi e da Galati, lo possiamo riscontrare non solo nella parte
argomentativa ma gia all’inizio dei suoi scritti. Basta confrontare
queste due lettere con le precedenti, ad esempio la prima Tessalonicesi.
In generale nel prescritto Paolo da delle qualifiche al mittente ai
destinatari e soprattutto a Dio e a Gesu che ci fanno capire il tema
della lettera e i punti di appoggio per la sua argomentazione.

Se nella prima Tessalonicesi le qualifiche al mittente sono assenti,
nella seconda Corinzi Paolo, invece, qualifica sé stesso come “apostolo
di Gesu Ciristo per volonta di Dio”. Le qualifiche a Dio vengono fatte
subito dopo nella Benedizione-ringraziamento (1,3-11). Prima di
affrontare il problema Paolo sente il bisogno di dare solidita alla sua
dimostrazione ricordando ai Corinzi chi ¢ Dio e come si ¢ rivelato in
Gesu Ciristo.

II terzo versetto definisce I'identita di Dio attraverso tre genitivi:
“Padre del Signore nostro Gesu Cristo”, “Padre delle misericordie”,
“Dio di ogni consolazione”, ¢ chiaro che Paolo in questa sua
definizione parte dalla sua esperienza personale e qualifica Dio come
Padre di “Gesu Cristo”, a cui corrispondono 1 successivi elementi,
“delle misericordie”, “di ogni consolazione”. Si apre attraverso queste
qualifiche a Dio una possibilita per leggere la realta di tribolazione, sua
e quella dei Corinzi, attraverso I'evento Gesu Cristo, la stessa persona

Stefano Ripepi | 19



del Figlio di Dio diventa il luogo dove Paolo sceglie di confrontarsi e di
rileggere il suo ministero apostolico nei confronti dei Corinzi'.

Paolo non parla in astratto di questa consolazione, anzi fa un
riferimento concreto, ¢ in Asia che nella tribolazione sperimenta la
consolazione, e con questa conosce il vero significato del suo ministero.
Dal versetto 12, infatti, inizia un’ampia e articolata apologia del
ministero apostolico. In 1,12-2,13 si concentra sul cambiamento dei
suoi progetti dopo la sofferta visita da lui fatta da Efeso. La modifica
non era solo una questione di preferenze umane, ma faceva parte del
suo “si” a cio che Dio voleva per i Corinzi e per lo stesso Paolo.

La missione di Paolo voluta da Dio non fa che proseguire quella
di Cristo. Alla luce della fede in Cristo I'apostolo puo riconoscere che
Dio é rimasto fedele, nei confronti della volonta di Dio, Cristo non ¢
stato volubile, ¢ in questa fede che va collocata la relazione tra Paolo
e 1 Corinzi e che va letto il suo ministero apostolico. In termini di
hesed si potrebbe dire che possiamo costatare nella fedelta di Cristo la
possibilita che viene data all'uomo che non ha rispettato I'alleanza. In
2,14-7,16 Paolo continuando a trattare il tema del ministero apostolico
lo rilegge teologicamente attraverso la crisi in atto con Corinti, questa
prima parte si puo suddividere in quattro paragrafi: 2,14-4,6; 4,7-
5,10; 5,11-6,10; 6,11-7-4.

Nella prima sezione tratta il ministero della nuova alleanza: 2,14-
3,6 origine divina del suo ministero; 3,7-18 caratteristiche generali
messe in rilievo mediante il paragone con il ministero di Mose, 4,1-6
caratteristiche particolare del proprio modo di esercitare il ministero.'®

Paolo all’inizio, ricorre a due metafore per sottolineare il ruolo
decisivo del ministero apostolico in vista della salvezza degli uomini.
La prima metafora ¢ quella dei cortei trionfali, nella vittoria di
Cristo risuscitato ¢ Dio che trionfa, manifestando la sua onnipotenza

15 F vero che subito dopo porta avanti il discorso attraverso la terminologia della
consolazione (tapaxAnoig), ma questo ¢ dovuto, da una parte, al fatto che questo sostantivo
che conclude la definizione e gli permette di passare all’agire di Dio attraverso il participio
(mapaxai®v), dall’altra, alla modalita per mezzo della quale Papostolo crea attraverso
Gesti una corrispondenza tra i due sostantivi, € in lui che si manifesta la misericordia e la
consolazione di Dio.

' E. Manz1, Seconda leitera ai Corinzi, in B. MacGiont — F. Manzi (ed), Lettere di Paolo,
Cittadella Editrice, Assisi 2005, 450.

20 | La Chiesa nel Tempo



salvifica, a questo trionfo sono associati gli apostoli. In secondo luogo,
il ministero apostolico ¢ presentato come uno strumento di diffusione
del profumo della conoscenza di Cristo, attraverso questa metafora,
Paolo intende dire che ¢ I'azione efficace di Dio in lui a consentirgli
di diffondere intorno a sé la conoscenza di Cristo, mediante la
predicazione del vangelo.

Prendendo le mosse dalle due metafore, I'apostolo passa ad
illustrare la tesi secondo cui il ministero apostolico ¢ uno strumento
divino finalizzato alla salvezza degli uomini. Ma il vangelo di Cristo
come profumo degli apostoli, puo trasformarsi in “odore di morte per
la morte” per coloro che liberamente e consapevolmente lo rifiutano.
Convinto, dunque, della grave responsabilita che spetta a chi diffonde
la conoscenza di Cristo, Paolo, si ricorda con un certo sdegno di molti
che “barattano” la parola di Dio. In positivo, prendendo le distanze
da queste persone, I'apostolo presenta ai Corinzi il suo modo di
proclamare la parola di Dio.

Conclusa la digressione sulle lettere di raccomandazione, passa ad
approfondire la questione della capacita umana di svolgere il ministero
apostolico, ribadendo con insistenza la propria consapevolezza di non
essere all’altezza della missione, ma aggiungendo subito che Dio stesso
¢ intervenuto a dargli le qualita necessarie per svolgere il ministero della
nuova alleanza. Poiché vengono da Dio le sue capacita sono del tutto
adeguate al ministero apostolico. Per iniziare a definire tale ministero,
Paolo introduce la contrapposizione tra “lettera” e “Spirito”, in questo
modo dimostra che il suo ministero ha origine divina anche perché il
vero protagonista delle attivita apostoliche ¢ lo stesso Spirito di Dio.

In 2Cor 3,7-18 Paolo focalizza le qualita della missione apostolica,
da lui intesa come servizio reso alla nuova alleanza, realizzata da Dio
attraverso la mediazione storico-salvifica di Cristo e per delineare
1 tratti generali del ministero fa il confronto con il ministero di
Mose, lallusione all’episodio anticotestamentario serve a mostrare
Pinferiorita della gloria del ministero svolto da Mose. A partire dal
cenno di 2 Cor 3,16 alla conversione al Signore, I'apostolo passa a
considerare I'esperienza gloriosa dei credenti, nel versetto 18 considera
la dinamica di trasformazione non solo degli apostoli ma di tutti 1
cristiani. Piu esattamente, questa dinamica ¢ espressa con la forma

Stefano Ripepi | 21




passiva (petapoppodpeba), che sottintende un complemento di agente
divino. La trasformazione dei cristiani non ¢ dovuta primariamente ad
un loro impegno morale, ma ¢ un dono del Signore, come subito dopo
Paolo esplicita mediante Iespressione xaBamep amo kvpiov mvedpatog.
Grazie a questa “trasformazione” attuata in loro dal Signore, sia gl
apostoli che i cristiani sono conformati alla “medesima immagine” di
Dio, cioé si sono assimilati al Cristo glorioso.

Il capitolo 4 inizia con questa frase “Percio, investiti di questo
ministero, poiché ci & stata fatta misericordia (kaBcg nAer|Bnpev) non
ci scoraggiamo”. A cosa si riferisce 'apostolo quando parla di “ci e
stata fatta misericordia”? All'ultima parte del capitolo 3 riguardante
la trasformazione di tutti, cristiani e apostoli? Oppure a tutta
Pargomentazione (tematica) sul dono del ministero apostolico trattato
fin qui? Sembra meglio corrispondere questa seconda ipotesi, poiché
Paolo riprende il termine ministero (diaxoviav).

Quello che ¢ sicuro che anche in questo caso abbiamo un aoristo
passivo che deriva da é\eé®, e anche in questo caso deve essere
sottointeso un complemento di agente divino. Inoltre Paolo usa il
termine, che come abbiamo visto ha una storia di significato, in un
modo tutto particolare per parlare del ministero apostolico come
oggetto e soggetto dell’agire di Dio che manifesta la misericordia
divina.

La coscienza che questa diaconia non sia frutto delle sue capacita
ma della misericordia di Dio permette all’apostolo di esercitare il suo
ministero in maniera evangelica, e di presentare il modo.in cui esso
¢ concretamente svolto da lui e dai suoi collaboratori a favore dei
Corinzi. In questa presentazione si lascia andare a qualche probabile
allusione polemica contro i comportamenti dei suoi oppositori.

Nei due paragrafi successivi (4,7-5,10; 5,11-6,10) Paolo presenta
il paradosso del ministero apostolico, glorioso ma esercitato nelle
tribolazioni e persecuzioni, e la sua funzione riconciliatrice, ora lo
puo fare perché ha posto come fondamento della sua argomentazione
’azione di Dio sui suoi ministri, luogo di misericordia in cui possono e
devono trovarsi gli stessi Corinzi. '

Nel primo paragrafo Paolo, prevenendo una possibile obiezione
de1 suoi destinatari, fa vedere la verita di un apparente paradosso e

22 | La Chiesa nel Tempo




presentai tratti del ministero apostolico come “ministero dello Spirito”.
Per illustrare in che senso la vita di Cristo sia manifestati dai ministri
del vangelo, Paolo ricorre all'immagine del “tesoro in vasi di argilla” la
metafora ¢ fondata sulla relazione antitetica esistente fra i contenitori
fragili da un lato, e dall’altro, un contenuto prezioso, come un tesoro,
la sproporzione tra la fragilita dell’apostolo e la potenza divina ¢é tale
da rendere evidente che la forza del vangelo viene esclusivamente
da Dio. La sublimita della potenza di Dio appare proprio quando,
umanamente parlando, non ci sarebbe speranza.

In tali condizioni Dio concede all’apostolo il soccorso necessario
per perseverare nel servizio del vangelo. Senza I'intervento divino non
si spiegherebbe il fatto che una persona sempre esposta al pericolo
di morte sia in grado di continuare ad accettare questa situazione,
senza cedere alla disperazione. Ma che questo processo si verifichi
nell’esistenza del ministro della nuova alleanza ¢ un segno che rivela
la vita che sgorga dalla croce di Cristo.

Conseguentemente, grazie all’ attivita evangelica di Paolo e degli altri
missionari, 1 cristiani di Corinto possono assistere alla manifestazione
della vita risorta di Gesu. L’apostolo, il ministro della nuova alleanza,
diventa il luogo della manifestazione della vita di Gesu, soggiacendo
ad un’azione esercitata di continuo dalla morte permette agli altri
di usufruire degli effetti vitali di questo dinamismo. In questo modo
'apostolo da “misericordiato” diventa luogo di vita per 1 destinatari.

Il terzo paragrafo (5,11-6,10) presenta la funzione riconciliatrice
del ministero apostolico.'” Il fondamento di tutta I'attivita apostolica
di Paolo (5,11-13) e, in particolare della sua attivita riconciliatrice
scolta anome di Dio (Cf. vv. 18-20) ¢ individuato da lui nell’dyarme tod
Xpotd (v. 14). Con questa espressione Paolo non intende I'amore de1
ministri per Cristo, bensi I'amore generoso e incondizionato di Cristo
per gli uomini. Questo amore di Cristo ci “spinge”, preme su di noi,
ci spinge perché in primo luogo perché ¢ morto per noi, ed ¢ morto
mentre eravamo peccatori (Rm 5,8) e quindi il suo amore ¢ gratuito

17 In esso lapostolo si sofferma ad illustrare in modo particolare di persuadere gli
uomini (a: 5,11-13), in vista della loro riconciliazione per mezzo di Cristo (a': 5,16-20), essa
¢ fondata sulla “carita” che ha sospinto Cristo stesso a morire “per 'umanita” (b: 5,14-13;
bl:5,21).

Stefano Ripepi | 23




incondizionato, benché peccatori vivessimo lontani da Dio, Cristo ci
ha avvolti con il suo amore. In secondo luogo I'amore di Cristo ci
spinge personalmente, dato che “tuttt morirono”, cioé il Figlio di Dio
rendendosi solidale con gli uomini ci ha dato la possibilita di entrare in
relazione con lui e di conseguenza di partecipare alla sua morte. Infine
Pamore di Ciristo si sospinge perché distrugge la nostra bramosia di
vivere per noi stessi e ci conduce a vivere “per colui che mori” per noi
“e fu risuscitato pe noi”.

La morte di Cristo a favore degli uomini ha causato negli uomini
un cambiamento nel loro modo di vivere che coinvolge anche il loro
modo di conoscere, 1 cristiani non vivono piu in maniera egoistica,
non conoscono secondo la carne. In termini generali Cristo con il suo
amore ha coinvolto tutta 'umanita e ne ha cambiato il modo di vivere.
In 2 Cor 5,18-20 riprende la dinamica storica salvifica attraverso la
categoria della riconciliazione.

Il protagonista di questa riconciliazione ¢ Dio stesso. E lui che
interviene per mezzo degli apostoli per consentire la riconciliazione
degli uomini con sé. In questa lettura “teocentrica” della storia, Paolo
fa notare che, nonostante la condizione peccatrice degli uomini, Dio
ha offerto loro la possibilita della riconciliazione con sé “per mezzo di
Cristo”.

Umanamente parlando, il primo passo della riconciliazione
spetterebbe a chi ha offeso un’altra persona, Invece, nel caso di Dio, &
avvenuto esattamente il contrario: Dio che ¢ stato offeso continuamente
dai peccati degli uomini (Cf. 2Cor 5,19) ha preso I'iniziativa per far la
pace a sue spese con gli uomini (Cf. vwv.18-19).

Anche se nessun termine inerente al campo della misericordia viene
citato, si realizza in questi versetti riportati da Paolo in questa lettera
la pienezza di significato del concetto misericordia, cosi come ¢ inteso
dai termini della Bibbia, 'uomo che ha trasgredito continuamente
lalleanza con Dio puo sperare solo nella sua misericordia per ottenere
salvezza, questa si realizza attraverso I'incarnazione, la morte e la
risurrezione di suo Figlio Gesu Ciristo, in cui rivela umanamente le
viscere della compassione.

Questa via seguita da Dio per attuare lariconciliazione con 'umanita
¢ contraria di ogni logica umana. Paolo si stupisce di questamore

24 | La Chiesa nel Tempo




incondizionato di Dio per gli uomini (Cf. Rm 5,7-8): prima ancora
che I'intera umanita (Cf. Rm 1,18-3,20) si pentisse dei suoi peccati,
Dio le ha offerto la possibilita della riconciliazione, mettendo una solo
condizione, che gli uomini peccatori accogliessero con fede Ciristo.
In Cristo e solo in Cristo e nella sua morte e risurrezione poteva
essere rivelato questo amore incondizionato che rivela pienamente la
misericordia di Dio, da cui dipende ogni misericordia, perché egli ¢
Padre di Gesu Cristo e Padre di ogni misericordia (Cf. 2Cor 1,3).

Ma che nel caso concreto viene offerto ai Corinti attraverso il
ministerodiriconciliazione degliapostoli che sonostati “misericordiati”,
ed ¢ per questo che Paolo a nome di tutti gli apostoli ha I'autorita e
sente forte il dovere di esortare: “Vi supplichiamo in nome di Cristo:
lasciatevi riconciliare con Dio.

Per tradurre in termini umani I'esperienza di Dio ¢ necessario
servirsi di parole e di immagini, il termine misericordia e i suoi affini
danno una grande possibilita, con la venuta di Gesu Cristo “Il Verbo
si ¢ fatto carne ed ¢ venuto ad abitare in mezzo a noi” (Gv 1,14), da
questo momento ogni attributo e ogni agire di Dio si ¢ manifestato e
puo essere espresso attraverso la sua persona e la sua esperienza, ed
¢ quello che ha fatto Paolo nelle sue lettere, per lui ¢ possibile dire ed
accostare “Padre del Signore nostro Gesu Cristo” con “Padre delle
misericordie”; in quanto quelle misericordie le ha conosciute a partire
dall’incontro con il Risorto nell’evento di Damasco.

Stefano Ripepi | 25




r

u u
Bl ™

= e g jEma=

ed
= =l

.“
B




