ANTONINO SPADARO*

Giustizia e diritti umani**

Indice-sommario: 1. Premessa.- 2. Pace, giustizia e diritti umani: pill facce di una stessa
medaglia.- 3. LUnione Europea come luogo “alternativo” di dialogo politico-culturale.- 4. Le
quattro generazioni dei diritti: un decalogo per 5 miliardi di persone.- 5. Le garanzie procedu-
rali interne e internazionali: condizioni necessarie ma insufficienti.- 6. Una tutela apprestata
solo per interesse economico e/o geo-politico?.- 7. Inutilita delle mere enunciazioni/declama-
zioni di un diritto (e del suo titolare) in assenza dell’individuazione di un preciso dovere (e del
connesso soggetto responsabile).- 8.“Relativita/particolaritd/storicita” dei diritti fondamentali
e contemporanea “assolutezza/universalita/sovra-epocalita” del loro fondamento.- 9. La para-
bola compiuta dall’Occidente: da culla del concetto originario dei diritti fondamentali classici
o inviolabili a patria dell’attuale snaturamento (o degenerazione) degli stessi.- 10. Le garanzie
sostanziali: la vexata quaestio della “natura” dei diritti umani (e la distinzione fra bisogni
costanti/universali e desideri contingenti/particolari) ...- 11. (segue): e la necessita di un loro
doppio fondamento “pre-giuridico” e “meta-giuridico”.- 12. I diritti umani quale “pre-condi-
zione giuridico-politica” della civile convivenza fra gli uomini e i popoli: dalle radici occidentali
alla cutela transnazionale dei diritti (la differenza tra Occidente, occidentalizzazione e moder-
nizzazione).- 13. Il caso della Carta europea dei diritti: un tentativo di riconoscere una comune
identita nel rispetto di molte diversita.- 14. Dal relativismo multiculturale (mera “coesistenza”
intra-culturale senza vera integrazione inter-culturale) al relazionismo interculturale (piena “con-
vivenza” intra-culturale con effettiva integrazione inter-culturale).- 15. Relazionismo (non
relativismo) metodologico, giustizia, dono e perdono

1. Premessa

Innanzitutto ringrazio Pax romana per avermi invitato a svolgere
questa relazione.

_ Con ogni evidenza, il tema assegnatomi — giustizia e diritti umani—
appare amplissimo, anzi incontenibile, multidisciplinare e inscindibile
dagli altri qui affrontati (pace e dialogo interculturale e interreligioso).
Naturalmente tratterd il tema solo per grandi linee e per gli aspetti
(giuridico-politici: sono un giurista) che a me sembrano piu interes-
santi, limitandomi fra l'altro a esporre sinteticamente cid che meno

“superficialmente & trattato nel testo. Nell'esposizione orale saltero
molte parti.

Tenuto conto che questo Seminario si svolge in Italia e che una non

piccola parte dell'uditorio & composto da italiani, mi permetterd —

#Professore ordinario di Diritto Costituzionale nella Facolta di Giurisprudenza della Universita degli Studi di Reggio
Calabria.
##Seminar “The Mediterranean cooperation and (for) the construction of Europe”, Reggio Calabria, May 21-23, 2004.

59



tranne questa breve introduzione — di parlare in italiano, ma per una
fruizione piti generale il testo “integrale” della relazione & disponibile
in francese ed & stato distribuito in questa lingua.

2. Pace, giustizia e diritti umani: pin facce di una stessa medaglia

Parlare di giustizia significa parlare necessariamente di diritti umanie
viceversa. I due temi sono strettamente collegati: se un ordinamento &
giusto vuol dire che i diritti umani sono rispettati; parimenti, solo se esi-
stono garanzie a tutela dei diritti umani si puo parlare di vera giustizia.

Collocando nel Mediterraneo — culla delle piti antiche civilta e delle
tre grandi religioni monoteiste — questa problematica, si comprende
subito che solo “coniugando” diritti umani e giustizia si avra pace. Penso
in particolare, ma non solo, al conflitto israelo-palestinese e alla tensione
anti-occidentale — che inopinatamente finisce col trasformarsi in tensione
anti-cristiana — che agita molti Paesi arabi (e ai conseguenti riflessi anti-
islamici che oggi condizionano le stesse liberta fondamentali in
Occidente). Quel che, da un punto di vista geo-strategico, viene definito
“Mediterraneo allargato” (comprensivo di tutta 'Europa meridionale,
parte dell’Asia occidentale e il nord del Continente nero fino al corno
d’Africa) & un focolaio di guerre, guerriglie, devastazioni, violenze: si
pensi al Sudan, al Sahara ex spagnolo, all’Algeria, all'anarchia somala, ecc.

Il nesso che sussiste fra i concetti di pace, giustizia, diritti umani & cosi
stretto che si pud parlare di piti facce di uno stesso prisma.

Quando ci si chiede perché c’¢ tanta violenza, e dunque tanto disordine
sociale, nel mondo (e soprattutto in questa parte di mondo: c.d.
Mediterraneo allargato) la risposta piti sensata che si possa dare non € —come
vorrebbe Samuel Huntington — “perché & in atpb uno scontro di civilta”, ma
piuttosto “perché si perpetuano ancora secolari situazioni di ingiustizia fra
popoli”: ingiustizia politica ed economica, oltre che culturale.

Ovviamente non si nega il timore di un appiattimento/omogeneiz-
zazione del mondo — se si vuole, di un dominio o pre-dominio culturale.
dell’Occidente e segnatamente del suo microcogsmo WASP (White,
Anglo, Saxon, Protestant) — ma l'attuale radicalizzazione culturale del
conflitto (c.d. “scontro fra civilta”) & solo yno degli aspetti della com-
plessita in gioco. Piuttosto, permangono e si intrecciano pericolosa-
mente fra loro diversi conflitti: interculturali (fra Occidente e Oriente),
interreligiosi (fra ebrei, islamici e cristiani), economico-politici (fra
Nord-Sud, ricchi-poveri). ‘

60



Un tempo, per definire sinteticamente il polimorfo concetto di gix-
stizia, si usava la classica formula: wnicuique suum (a ciascuno il suo).
Ecco, dobbiamo imparare a restituire/riconoscere a ciascun popolo i
suoi beni e la sua identita. Cid significa pure, naturalmente, riconoscere
che non possiamo “imporre”, ma solo “proporre”, agli altri le nostre
soluzioni (fossero anche le migliori): in questo senso, purtroppo il
recente e doloroso caso iracheno € paradigmartico della miopia occiden-
tale (quanto meno anglo-americana).

3. L'Unione Europea come luogo
“alternative” di dialogo politico-culturale

Nel contesto testé accennato, che non esito a definire di irrazionalita
strategico-politica, la speranza & che I'Buropa, in particolare I'U.E.,
sappia costruire un “modello” sociale — e quindi anche giuridico-poli-
tico — alternativo a quello nord-americano: laico, aperto, solidale, non
violento, capace di fare da “cuscinetto” fra istanze politico-culturali
cosi contrapposte. Paradossalmente proprio le forti tradizioni e radici
cristiane del Vecchio Continente possono aiutare a realizzare questa spe-
ranza laica. .

Per certi versi, tutto si gioca proprio sulla possibilita che 'Europa —
soprattutto 'Europa mediterranea — possa essere e diventare il luogo fisico
(e dunque politico-giuridico) del dialogo fra i moderati dei diversi fronti.

Qualche anno fa si favoleggiava, non a torto, della perdita di centra-
* lita geopolitica del Mediterraneo, a favore dell’emersione, anche demo-
grafica ed economica, dell’area del Pacifico. Senza negare la straordina-
ria, crescente importanza dei Paesi asiatici (si pensi solo alla Cina e al
Giappone), mi sembra che il Vecchio Continente non sia ineluttabil-
mente destinato alla decadenza e a svolgere un ruolo di semplice com-
parsa internazionale. Ad esso, piu che ad altri, spetta invece una mis-
sione “storica”: divenire — soprattutto attraverso il dialogo fra i Paesi
che si affacciano sul Mediterraneo — un ponte che unisce, piuttosto che
dividere, popoli e civilta determinanti per la vita del mondo intero.

4. Le quattro generazioni dei diritti umani:
un decalogo per 6 miliardi di persone

B senz’altro vero che i diritti umani non sono sempre rimasti gli
stessi, ma non nel senso — come qualcuno, forse malignando, suppone

61



— che essi siano capricciosamente cambiati nel tempo, bensi nel senso
che essi sono enormemente crescizti di numero. Nel corso degli anni —
diciamo, ma solo per discutibile comodit, dalla Dichiarazione d’indi-
pendenza americana del 1776 fino ad oggi — possiamo contare almeno
4 generazioni dei diritti umani:

1) Diritti civili o di liberta classici (vita, sicurezza, proprieta privata,
religione, opinione, riunione, associazione, €quo processo, ecc.)

11) Diritti politici (creazione di partiti e movimenti politici, demo-
crazia rappresentativa, elettorato attivo e passivo per tutti i maggio-
renni, uomini e donne, ecc.)

11I) Diritti economico-sociali (lavoro, equa remunerazione e ferie pagate,
previdenza, assistenza, svolgimento attivita sindacali, sciopero, ecc.)

1V) Diritti dei popoli e delle minoranze (autodeterminazione dei popoli,
pace, equa re-distribuzione delle risorse naturali e delle conquiste
scientifiche e, in parte, tecnologiche, sviluppo sostenibile, tutela del-
’'ambiente e del consumatore, integrita genetica e lotta alle manipola-
zioni biologiche, ecc.)

La, per dir cosi, “proliferazione” dei diritti (soprattutto della IV genera-
zione) & strettamente connessa a due fattori: #) la loro natura intergenerazio-
nale (si cerca di non lasciare problemi insolubili alle generazioni future) e 4)
il crescente e inarrestabile processo di globalizzazione, inteso nei suoi
aspetti negativi (ci rendiamo sempre piti conto della crisi degli Stati nazio-
nali e dell’interdipendenza esistente fra tutti gli uomini: si pensi, per
esempio, al danno universale causato dal buco dell’ozono) e positivi (¢ sem-
pre piti forte, nonostante tutto, la consapevolezza che i diritti umani siano
universali e dunque non solo patrimonio dell’Occidente).

In ogni caso, i diritti umani “crescono” — € non possono non crescere
(si penst, oltre a quella universale di New York del 1948, alle decine di
ulteriori dichiarazioni, circa 70: sui diritti delle donne, degli anziani, dei
minori, dei profughi, ecc.) — perché & impossibile “elencare” #na volta per
tutte cid che spetta a ciascun uomo in quanto uomo. Pud sembrare un
gioco di parole di facile suggestione, ma l'infinito che ogni uomo cela in
sé inevitabilmente comporta che i bisogni di ogni uomo siano infiniti, e
dunque mai enumerabili in modo veramente esaustivo.

5. Le garanzie procedurali interne ¢ internazionali:
condizioni necessarie ma insufficienti

Spesso si & sostenuto che il problema di fondo dei diritti umani o

62



fondamentali non sia tanto quello del loro fondamento — su cui esistono
troppi dissensi — quanto quello della loro garanzia. Non si tratterebbe,
dunque, di giustificarli, ma di proteggerli. Infatti, a ben poco servirebbe
riconoscere un diritto, se non si fosse in grado di difenderlo.
Addirittura, per certi versi, si potrebbe dire che la giustiziabilita di un
diritto & condizione di giuridicita del diritto stesso.

A tal fine sono predisposte forme di protezione: ) nazionale (special-
mente costituzionali) e &) #ltranazionale (inter-, trans- e sovra-nazio-
nali).

Quanto alle prime forme di protezione (z), esse esistono solo nei
regimi liberaldemocratici — caratterizzati appunto dai 5 pilastri dello
Stato costituzionale (democrazia, decentramento, separazione dei
poteri, riconoscimento dei diritti fondamentali, controllo di costitu-
zionalitd) — e cambiano, per alcune varianti, da Paese a Paese.

In Italia, un po’ come in tutti gli Stati liberaldemocratici e persona-
listi, i diritti fondamentali vengono giuridificati sotto forma di diritti
costituzionali. Ora, le garanzie apprestate per essi potrebbero essere
estese, per esempio introducendo: 1) il giudizio costituzionale preven-
tivo sulle leggi (che impedisca a tali fonti di produrre danni irreversi-
bili appunto ai diritti fondamentali); 2) il ricorso costituzionale diretto
del cittadino (Amparo, Verfassungsbeschwerde, Individualantrag. ..); 3) il
ricorso costituzionale della minoranza parlamentare (con effetto
sospensivo sulla promulgazione della legge); 4) il ricorso costituzionale
— non il semplice rinvio — del Capo dello Stato, prima della promul-
gazione, alla Corte costituzionale; 5) un richiamo vincolante in
Costituzione (come avviene in Austria e in Argentina) ai trattati inter-
nazionali che tutelano i diritti fondamentali.. ..

A ben vedere si potrebbero fare queste riforme ed altre ancora, ma
crediamo che nessuna tecnica o “procedura” avra vero successo se non si
affrontera anche il problema della natura “sostanziale” di questi diritti.
Infatti, la questione dell’effettivita delle garanzie giuridiche dei diritti,
purtroppo, non & meramente formale/procedurale, ma prim’ancora eco-
nomica, politica e soprattutto culturale (v. spec. §§ 6-9).

La lezione della storia sembra confermare la fragilita di tutele mera-
mente procedurali, per I'esperienza sostanzialmente fallimentare delle
Corti costituzionali nelle situazioni che C. Schmitt definisce “d’ecce-
zione” o “di crisi”: si pensi alla Supreme Court americana durante il New
Deal, costretta alla fine a cedere al Presidente; allo Staatsgerichtshof al
crepuscolo della Repubblica di Weimar, che fece prevalere le ragioni

63



del Reich hitleriano rispetto a quelle di un Land socialdemocratico; alla

Corte costituzionale jugoslava, costretta a cedere di fronte all'indipen-
dentismo sloveno; alla High Court sudafricana, che ha dovuto pratica-
mente subire — finché & esistita —la logica dell’apartheid.

Quanto alle forme di tutela ultranazionali (5) esse sono disomogenee
per organi ed efficacia nei diversi continenti. Si pud dire che, al di fuori
forse dell’Europa, la giurisdizione internazionale dei diritti umani ha
soltanto vis directiva e non coactiva. Ma purtroppo non esistono “zone” del
mondo escluse dal fenomeno della lesione grave dei diritti in questione
(lo stesso civilissimo Vecchio Continente ha di recente conosciuto, in
Bosnia e Kosovo, gli stupri etnici e le deportazioni di massa). Sembra
chiaro, in particolare, che non conta tanto un formale riconoscimento
dei diritti da parte di ciascuno dei quasi 200 Stati dell’Onu. Per esem-
pio, a nulla, o a poco, serve che un Paese “riconosca” il divieto di tortura, -
mentre molto aiuta il fatto che una commissione internazionale possa
“controllare” le condizioni delle carceri all’interno del Paese stesso.

Ad ogni modo, le forme di tutela sono: numerose e abbastanza effi-
caci in Europa (forse persino pleonastiche: si pensi — soprattutto dopo
la Carta di Nizza — alla doppia tutela spesso coesistente ad opera delle
Corti di Strasburgo e del Lussemburgo, che talora addirittura si cumula
a quella delle Corti costituzionali nazionali); almeno potenzialmente
significative in America Latina; modeste o quasi inesistenti in Asiae in
Africa; infine, ben poco operative sul piano globale, dove solo da pochi
anni (Roma, Atto finale del 17 luglio 1998) esiste — ma non in modo
effettivamente operativo (manca, per esempio, la ratifica degli U.S.A.)
— la Corte criminale internazionale (Criminal Court) o Tribunale
penale internazionale (Tribunale criminel), con competenza in tema di
genocidio, crimini di guerra, crimini contro I'umanita, aggressione
(ma ’organo non & legittimato a giudicare di terrorismo, guerran.b.c.,

 traffico di stupefacenti, sfruttamento di minori, ecc.).

Naturalmente esperienze come quelle della Corte per i crimini com- -
messi in Ruanda, piuttosto deludenti, o della Corte per i crimini com-
messi nella ex-Jugoslavia, pill incoraggiante per 1 risultati anche opera-
tivi (si pensi all’arresto di Milosevic), complessivamente fanno ben spe-
rare, nonostante costituiscano bersaglio di inevitabili critiche ad opera di
conservatori e giusformalisti. Non ¢ difficile rendersi conto che solo una
piccola parte dei crimini vengono perseguiti e sanzionati e che molto
lunga & la strada perché queste istituzioni giudiziarie internazionali pro-
ducano, accanto ad un ricco soft law, un effettivo e diffuso hard law.

64



Resta quindi aperta la questione — ancora una volta non meramente
procedurale ma latamente politica — di una tutela sufficientemente
rapida (in quanto giustizia ritardata equivale a giustizia “denegata”),
pienamente universale (senza zone del mondo o campi di illecito “sco-
perti”), realmente ¢ffertiva (che non riguardi solo “alcuni”, fra i molti,
soggetti coinvolti) e veramente 7ntegrale (non limitata solo a una garan-
zia “parziale” dei diritti).

6. Una tutela apprestata solo per
interesse economico elo geo-politico?

Le ragioni della “parzialita” accennata sono sotto gli occhi di tutti:
mentre le violazioni dei diritti umani sono, ahimé, diffuse e universali,
purtroppo le garanzie apprestate — 7d est: gli interventi volti, in prima
battuta, ad impedirne e, in seconda battuta, a sanzionarne le lesioni —
non sono egualmente diffuse e universali. Sembra quasi che la comunita
internazionale talvolta sia pit veloce e talaltra invece pili lenta nel pren-
dere atto che una lesione dei diritti umani ¢ stata perpetrata.

Cid rischia di far rimettere in discussione la portata-universale degli
stessi, paradossalmente soprattutto da parte di coloro che sono vittime
delle lesioni. Per intenderci, alcuni palestinesi potrebbero dire — di
fronte al mancato rispetto di alcune risoluzioni Onu da parte di Israele
— che i diritti umani della IV generazione (c.d. diritti dei popoli: cfr. §
2) esistono solo per alcuni (e non per tuti i) popoli: un po’ come quando
Orwell diceva che gli animali sono tutti uguali... ma alcuni piti uguali
degli altri.

I diritti umani, per converso, sono ovviamente eguali per tutti e,
dunque, si tratta di un rischio che andrebbe assolutamente evitato, ma
che invece pud dirsi ricorrente. Malauguratamente tale anomalia & pre-
sente ancor pit1 oggi, in seguito all’evoluzione pil recente della dot-
trina internazionalistica.

Siamo infatti passati da: #) I'idea che lo Stato sovrano avesse il mono-
polio esclusivo della violenza legittima (c.d. forza) secondo la nota teo-
ria della c.d. “non ingerenza negli affari interni” (propria, per esempio,
dei regimi sovietico e della Repubblica popolare cinese), a b) I'idea che
1'Onu, quasi fosse un nuovo sovrano, potesse prevedere ed effettuare un
intervento umanitario economico-sociale e persino armato, secondo il
nuovo principio di “ingerenza umanitaria”, anche in operazioni di
interposizione militare (Peace keeping), fino ad arrivare a contemplare )

65



di fronte alla paralisi del'Onu (spesso dovuta ai diritti di veto incrociati
al Consiglio di sicurezza), addirittura un’“ingerenza militare armata
senza mandato Onu”.

A parer nostro, la legittimazione Onu potrebbe essere considerata la
variante moderna del riconoscimento del bellum iustum di tradizione
giusnaturalista e dunque non dovrebbe essere considerata formale ma
sostanziale. La sua mancanza — quanto meno sotto forma di legittima-
zione chiara, preventiva ed inequivocabile — viene di solito giustifi-
cata sulla base dell'urgenza dell’intervento. Ma, ancora una volta, per-
ché, di fronte a lesioni di pari portata, alcuni interventi sono ritenuti
urgenti e altri no? Non & sufficiente, purtroppo, dire (come fa qualche
osservatore): “non conta, da qualche parte bisogna pur cominciare a
difendere i diritti umani...”. Un’analisi fredda e realistica induce a una
diversa valutazione.

Va detto senza troppi giri di parole che le cause dell'ingerenza uma-
nitaria armata troppo spesso 707 sono legate, in senso stretto, alla mera
lesione dei diritti umani, che costituisce il semplice titolo di legittima-
zione formale dell’intervento, il quale invece ha piu di frequente
ragioni economiche (v. guerra per la liberazione del Kuwait), geo-politiche
(v. intervento in Bosnia e nel Kosovo), economiche e insieme geo-politiche
(Il guerra contro 1'Irak) o squisitamente politiche (v. intervento ameri-
cano in Afghanistan, dopo I'attentato dell’11 settembre 2001 alle torri
gemelle di New York).

7. Inutilita delle mere enunciazioni/declamazioni
di un diritto (e del suo titolare) in assenza dell’individuazione
di un preciso dovere (e del connesso soggetto responsabile)

Com’? noto, nel mondo romano antico, parlare di diritti fondamen-
tali appariva assurdo o ridicolo. Nessuno si sognava di dire “ho un
diritto” (nel senso in cui noi oggi intendiamo una simile affermazione);
si invocava semmai una “pretesa” (ossia 'adempimento di un obbligo
da parte di qualcuno). Alla mentalita romana, molto concreta e reali-
stica, appariva assurdo e inutile dire genericamente: “ho un diritto”
(all’abitazione, alla salute, ecc.), mentre per essa aveva un senso preciso
ed utile dire: “tu mi devi” (la casa, I’assistenza, ecc.).

In breve, solo I'esistenza di-precisi destinatari di un dovere definito
(obbligo) rendeva sensata e non patetica — dunque, giuridica — la
richiesta di tutela di un diritto. Oggi invece prevale la tendenza alla

66



mera “declamazione” dei diritti, quasi che essi — per il solo fatto di
essere stati enunciati — possano venire tutelati. Ma non v’¢ nulla di pia
demagogico: ¢ del tutto inutile, per esempio, riconoscere il dzritto fon-
damentale all’alimentazione degli abitanti del terzo mondo, se poi non
si individuano i titolari del relativo dovere (probabilmente gli abitanti
del primo mondo occidentale, che invece ha sfruttato e continua a sfrut-
tare — almeno in parte e di fatto — proprio il terzo o quarto mondo).

Del resto — e non & dato da poco — lo stesso art. 2 della
Costituzione italiana ha un effettivo valore giuridico perché, accanto al
“riconoscimento” dei “diritti inviolabili dell'uomo”, richiede I'adempi-
mento di “doveri inderogabili di solidarieta politica, economica e
sociale”. '

Ora, se — come si ricordava — le procedure di tutela apprestate non
bastano, ovviamente nemmeno saranno sufficienti le semplici declama-
zioni, da sole, poiché finiscono con I'avere solo carattere osativo.

8. “Relativita/particolaritalstoricita” dei diritti fondamentali e contempo-
ranea “assolutezzaluniversalita/sovra-epocalita” del loro fondamento

Bisogna cominciare a porsi il problema di una definizione concet-
tuale, e dunque sostanziale, pill puntuale di questi diritti. Innanzitutto
va sgombrato il campo dall’equivoco connesso alla loro “storicita”: essa
(intesa anche come particolarita/relativita) non incrina affatto il loro
carattere “fondamentale”.

Infatti tali diritti — seppur sono soggetti ad un’inevitabile evolu-
zione ed aggiornamento storici — nel loro “nucleo duro” sono costanti
nel tempo. Si pensi, per esempio, al “bisogno” della comunicazione inter-
personale: esso permane identico nel tempo, benché nel corso dei secoli si
siano evolute e perfezionate le tecniche con cui esso si & realizzato (dai
segnali di fumo, ai simboli del linguaggio orale e scritto, al telegrafo, al
telefono, alla comunicazione audiovisiva diretta a migliaia di km di
distanza). Un simile bisogno costituisce un diritto che, perdurando —
nel sup nucleo duro — da sempre, al pari di altri (bere, mangiare, dor-
mire...), non & semplicemente epocale, ma addirittura sovraepocale.
Quasi inutile precisare pure che, per esempio, in un’isola del Pacifico
(dove si vive essenzialmente di pesca) diventa fondamentale il diritto di
pesca, che invece fondamentale non ¢ nel resto del mondo. In realta,
come si sara compreso, fondamentale & il diritto al sostentamento, non la
“forma” con cui esso trova, di volta in volta, soluzione storico-concreta.

67



Non si nega, comunque, che i diritti fondamentali/inviolabili/asso-
luti/dell’'uomo ecc., siano tali solo se sono giuridicamente (e, quindi, di
solito costituzionalmente) protetti. Non si nega, allora, che essi siano
positivi o, meglio, positivizzati, e che di intangibile — di fronte all’e-
voluzione della storia — conservano soltanto l'istanza primigenia di
valore che li fonda. In altri termini, la traduzione storico-linguistica di que-
ste istanze di valore, com’e ovvio, & (e non puo che essere) sempre relativa.

Tuttavia, e non si tratta di considerazione trascurabile, il loro
“nucleo duro” richiama bisogni sostanzialmente costanti che prescin-
dono dalla stretta traduzione normativo—poéitiva. Come si vedra (cfr. §
9), il loro fondamento appare assoluto, universale e sovraepocale.

9. La parabola compinta dall’Occidente: da culla del concetto
originario dei divitti fondamentali classici o inviolabili a patria
dell attuale snaturamento (o degenerazione) degli stessi

E spiacevole dirlo, ma bisogna riconoscere — si tratta di una sem-
plice constatazione — che I'Occidente, culla dei diritti umani, sembra
avere smarrito il “senso” dei diritti in questione. A chi scrive sembra di
poter dire che I'evoluzione, ma meglio sarebbe dire invo/uzione, del con-
cetto di diritto fondamentale per molti versi sia strettamente legata al
diffuso processo di secolarizzazione relativistica in atto e si accompagni
alla crisi delle radici cristiane dell’Occidente (quanto meno della loro
percezione).

In particolare negli ultimi vent’anni & stato stravolto il concetto di
diritto soggettivo pill in generale. La semplice ed elementare distin-
zione fra 4 classiche situazioni giuridiche soggettive attive {#) mera-
mente tollerate/accettate dall’'ordinamento; &) interessi legittimi; ¢)
diritti soggettivi privatistici (proprieta, credito, ecc.); &) diritti sogget-
tivi pubblicistici (liberta e diritti costituzionali inviolabili)} sembra
“saltata”: oggiogni banale “desiderio” del guisque e populo, spesso troppo
frettolosamente, viene qualificato Ziritto ed ogni diritto, spesso troppo
superficialmente, viene considérato fondamentale.

Sono considerati diritti fondamentali, o inviolabili, situazioni che
forse nemmeno sono diritti (e tutt’al pitt possono essere tollerate/non
punite dall’ordinamento, ove sussistano politiche sociali volte a porvi
adeguato rimedio): aborto, eutanasia, rapporti sessuali con minori con-
senzienti (pedofilia?), automutilazioni, droga, ecc.

La questione accennata merita approfondimenti qui impossibili, ma

68



un esempio pud forse servire. Posto che non sembra opportuno dare una
nozione troppo estensiva del termine “droga” (sono tali il fumo, I'al-
cool, ecc.?) e che buona parte dei problemi relativi alle liberta indivi-
duali riguarda essenzialmente una corretta misuraz delle stesse (v. 1 con-
cetti di uso, abuso, eccesso, ecc.), & lecito chiedersi: quello di drogarsi &
effettivamente un diritto? Semmai, la liberta in astratto & un diritto.
Inoltre, a ben vedere, che “liberta” & quella di entrare nel circolo vizioso
della “schiaviti/dipendenza” (della droga)? Si puo essere [iberi di non
essere liberi? Ma, quand’anche fosse un diritto, & un diritto “inviolabile”
dell’uomo, da tutelarsi costituzionalmente? In realtd, un vero diritto fon-
damentale & sempre relazionale (v. infra §15), si pone sempre in una
“situazione”, e non & mai tirannico, portando iscritto geneticamente
una sorta di codice di auto-limitazione che lo armonizza con gli altri
diritti e valori costituzionalmente protetti. \

Proprio perché la major (ma non melior) pars della dottrina ha rinun-
ciato a (o solo finto di) porsi queste domande (nell’impossibilita di.
darvi coerenti risposte), possiamo dire che v'¢ stata una sorta di stravol-
gimento della nozione di diritto soggettivo — pili precisamente: una
sua esasperazione in senso narcisistico ed ipersoggettiVistico —che
porta oggi a dire, pitr 0’ meno esplicitamente, che ogni “pulsione” 508~
gettivaeun diritto, anzi: un diritto fondamentale.

E seguendo questo indistinto filone culturale (una sosta di galassia
edonistico-relativistica), che la culla dei diritti (e dei doveri!) fonda-

mentali — 1'Occidente — rischia di diventare la patria del loro snatu- -

ramento. A 4 ;

10. Le garanzie sostanziali: la vexata quaestio della “natura”
dei diritti umani (e la distinzione fra bisogni
costantiluniversali e desideri contingenti/particolari) ...

Si comprende meglio, ora, perché reputiamo che quella dei diritti
umani sia una questione di garanzie non meramente procedurali, ma
anche sostanziali. .

Per orientarci in un campo cosi dehcato da tempo proponiamo una
distinzione che non ha pretese di sicura e definitiva scientificita (sussi-
stendo molteplici, diversi approcci filosofici ai termini usati, tutti
tispettabili), ma che potrebbe avere un'utilita, per dir cosi, pratico-con-
venzionale. In breve, ci sembra si possa’ proficuamente distinguere fra
“desideri” (1r1d1v1duahst1c1 contingenti, particolari), cui p#d (ma.non

69



deve necessariamente) corrispondere la tutela di un diritto, e “bisogni”
(non solo personali/costanti/universali), gli unici meritevoli di tutela
costituzionale e ultranazionale sotto la veste di diritti inviolabili/asso-
luti/fondamentali. '

Cosi, per esempio, ’aspirazione alla seconda casa al mare non va
intesa come una pretesa irremovibile, una fondamentale istanza di
liberta: al contrario un simile (per altro lecito) “desiderio” non sembra
poter essere qualificato come un diritto fondamentale. S'intende: sempre
che si comprenda che i veri diritti fondamentali sono relazionali fra loro
e che, dunque, il desiderio prima ricordato — se fosse di tutti e venisse
effettivamente realizzato (come esigenza indispensabile di ogni indivi-
duo) — metterebbe in discussione I'ecosistema e il diritto all’'ambiente,
questi si fondamentali (perché legati ai “bisogni” costanti e universali
dell’'uomo all’igiene e alla salubrita).

Appare sempre pil evidente — di fronte al rischio di uno svuota-
mento di senso del concetto di “diritti fondamentali” — che solo una
riflessione sulla natura “sostanziale” di tali diritti ne rende possibile
una tutela effettiva. In particolare, senza una pre-comprensione del sub-
strato antropologico occidentale (specialmente greco, giudaico-cri-
stiano e illuministico), che sottende la nozione di “diritto inviolabile”,
rischiamo di vanificare ogni tentativo di apprestare idonee garanzie
giuridico-procedurali.

Purtroppo — in societa edonistico-consumistiche caratterizzate
sempre pill, non da un legittimo pluralismo, ma dal “politeismo relati-
vistico dei valori” (quali sono paradossalmente quelle occidentali) —
come ricordavamo, non solo ogni desiderio rischia di diventare diritto,
ma addirittura rischia di ergersi a diritto fondamentale.

A ben vedere, tranne in qualche caso, il problema non emerge tanto
nella formulazione delle Carte dei diritti, quanto pil spesso nella cor-
retta interpretazione delle stesse, non sempre facile in un Occidente
opulento e a tratti decadente, capace di esportare, come si vedra (v. §
10), fenomeni di modernizzazione esteriore non sempre accompagnati
dai valori profondi che sottendono il principio supercostituzionale e
universale di “dignita della persona umana”.

11. (segue): e la necessita di un loro doppio
[fondamento “pre-giuridico” e “meta-ginridico”

Specialmente i filosofi discutono, e continueranno a discutere, sul

70



problema di una fondazione universale, e dunque di un’etica globale, o
macroetica, dei diritti umani. Com’e noto, si confrontano diverse macroe-
tiche (cfr. R. Mancini). Fra le altre, un’etica globale:

a) teologicamente fondata (H. Kiing, J. Moltmann, L. Boff, J.F.
Collange, W. Huber, ecc.);

b) ontologicamente fondata (H. Jonas, D. Henrich, V. Hosle);

c) antropologicamente fondata (E. Balducci, E. Morin);

d) proceduralmente fondata (N. Bobbio, K.O. Apel);

e) fondata sulla comprensione profetica: il “buon ateismo” (M.
Buber);

f) fondata sull’universalita ristretta della basic /ist: utilita e svantaggi
(H. Shue, S. Lukes, J. Donnelly, ecc.);

g) fondata sulla relazione originaria con l'altro: “volto e fraternita”
(E. Levinas).

Ognuna di queste potenziali fondazioni di una macroetica dei diritti
umani & ragionevole e addirittura alcune, fra quelle elencate, sono cosi
connesse o simili da apparire per pitt versi, coincidenti. A ben vedere,
come alcuni notano (R. Mancini), si pud pensare e parlare di una fonda-
zione integrata o co-fondazione, coincidente con un processo culturale
illimitato, intersoggettivamente ed interculturalmente condiviso. Cio,
perd, richiama un'antropologia personalista (che, per I'Europa, sarebbe
oltremodo difficile non ricondurre alla tradizione cristiana) senza la
quale & vano ogni “discorso” sui diritti umani. Antropologia che, come
si ricordava, costituisce — al di 12 e al di sopra di ogni @/tro ragionevole
fondamento — la condizione stessa di pensabilita dei diritti umani.

Abbiamo pit volte sottolineato che, a parer nostro, il fondamento dei
diritti fondamentali & duplice: “pre-giuridico” (il necessario e preventivo
consenso sociale sugli stessi, pena la non effettivitd/giuridicitd) e
“meta-giuridico” (pre-comprensione o consapevolezza dell’antropolo-
gia culturale occidentale che, piaccia o no, sottende lorigine di questi
diritei).

In particolare, il fondamento meta-giuridico risiede nel ricordato
principio supercostituzionale della dignita della persona umana, che
costituisce anche un meta-criterio ermeneutico generale per ordinare
armonicamente e coerentemente ogni norma di un ordinamento. In
breve, quel che cerchiamo di dire & che, in questo caso, soggetto e
oggetto del diritto tendono a confondersi, perché I'oggetto del diritto &
dato dalla, per dir cosi, “pienezza/assolutezza” del soggetto del diritto
stesso.

71



Nella prospettiva considerata, forse pud intuirsi il senso di quel che
chiamiamo fondamento meta-ginridico, in quanto — se & vero che 1 diritti
fondamentali dell’'uomo sono, per comune dizione, assoluti — allora
bisognera ammettere che assoluto ne & anche il fondamento, al punto che
solo il riconoscimento del fondamento assoluto dei diritti assoluti ne pud
consentire una protezione reale e profonda, non effimera né apparente.

A conferma di quanto sia decisiva e profonda questa problematica &
sufficiente ricordare che il rappresentante cinese all'Unesco (lo studioso
ateo e comunista Chung-Sho Lo), nel 1948 tradusse, con difficolta ed

" imbarazzo, nel suo idioma ideogrammatico 'espressione “diritti del-
I'uvomo” usando la seguente perifrasi prolissa, ma di grande efficacia
(per la tradizione culturale confuciana) e profondita (per 'onesta dello
sforzo ermeneutico compiuto): “Il Cielo ama il popolo ed il sovrano
deve obbedire al Cielo”. E difficile non cogliere, nel ricordato tentativo
di traduzione, una chiara componente giusnaturalistica che rafforza I'i-
dea che esista (e serva), accanto a una pre-giuridica, anche una fonda-
zione metagiuridica dei diritti fondamentali dell'uvomo, a qualunque
latitudine e longitudine ci si trovi, perché le dimensioni in cui si rea-
lizza la pienezza della persona umana non sono solo fisiche, ma anche
intellettuali e spirituali.

Di pil, in una sede come questa, & inutile dire. Ma v’¢ abbondante
materiale di riflessione per una lettura non superficiale o meramente
procedurale degli stessi.

12. I diritti umani quale “pre-condizione ginridico-politica”

della civile convivenza fra gli nomini e i popoli:

dalle radici occidentali alla tutela transnazionale dei divitti

(la differenza tra Occidente, occidentalizzazione e modernizzazione)

Quandossi stese, al Cairo, la Carta araba dei diritti umani, si riconob-
bero praticamente buona parte dei diritti enunciati dall’'Onu, ma —
almeno fino al 1993 — continuava a precisarsi, in ogni pagina, che essi
(liberta di circolazione e soggiorno, personale, uguaglianza uomo-
donna, ecc.) venivano tutelati solo se “compatibili con la Sharia”,
ovvero con lalegge islamica. Questo piccolo esempio, che non va esage-
rato, da perd bene l'idea delle difficolta, teoriche e pratiche, cui va
incontro una coerente dottrina dei diritti umani.

E chiaro, a questo punto, che non bisogna accentuare oltre un certo
limite I'origine storica, e con essa il fondamento culturale, dei diritti

72



umani (inviolabili, fondamentali, inalienabili, assoluti, ecc.), per non
sottolineare cio che forse, sul piano dei rapporti fra culture diverse, pud
dividere in luogo di cid che presumibilmente unisce. Ma questa
“discrezione” sulla natura del fondamento nemmeno va esasperata, pena
— s’ detto — lo svuotamento di senso dei diritti stessi.

Crediamo fermamente che tutte le civilta del mondo (occidentale-
cristiana, islamica, indd, cinese-confuciana, ecc.), incontrandosi,
“arricchiscano” con la loro diversita la vita umana e consentano ad ogni
uomo di estendere le proprie conoscenze e la propria limitata mentalita
d’origine. In questo senso, contrariamente a quanto si va spesso sottoli-
neando (sulla scorta di un’interpretazione estremistica di alcune note
tesi di S. Huntington), /e civilta sono destinate ad incontrasi, non a scon-
trarsi. Non esistono alternative praticabili a quella indicata e proprio le
dichiarazioni dei diritti umani sono il segno che esistono spazi culturali
comuni —se si vuole, oggi, trans-culturali — su cui ritrovarsi nell’inte-
resse di tutti alla convivenza. ,

In tale quadro — pil che roseo, “obbligato” — non si vede perché
dovrebbe negarsi che uno dei contributi piu alti della civilta occiden-
tale all’'umanita intera (maggiore delle conquiste scientifiche e tecnolo-
giche) sia dato proprio dalla dottrina dei diritti umani. L'Occidente, in
tal modo, non ha soltanto partorito mostri. Non ¢ solo la patria dell’in-
quisizione, della schiavitt, del colonialismo, dell’imperialismo, delle
persecuzioni razziali contro gli ebrei, del nazi-fascismo e, per certi
versi, dello stalinismo, ma anche la culla di quelle che non esitiamo a
definire le “pre-condizioni” — logico-giuridiche e politiche — di ogni
civile convivenza fra gli uomini e fra i popoli. Si tratta di una “conqui-
sta” sofferta dell’Occidente da cui non & piu possibile prescindere.
Infatti, senza il riconoscimento dei diritti umani non vi pud essere un
autentico processo democratico, una vera separazione dei poteri, un
reale ed effettivo ordinamento costituzionale (che si ponga quale armo-
nico “sistema di limiti giuridici essenziali” senza poteri sovrano-tiran-
nici). Ma soprattutto: senza diritti umani non v’¢ liberta e, con essa,
autentico rispetto della dignita umana.

Dunque, non si tratta di immaginare un Occidente titanicamente e .
ottusamente impegnato in un’opera di colonizzazione culturale, di
appiattimento/omogeneizzazione di ogni altro universo sociale e poli-
tico, ma semplicemente di riconoscere che le radici culturali dei diritti
umani affondano nell’bumus della tradizione culturale occidentale, in
particolare e fortunatamente alla luce di una concezione antropologica

73



personalista (in larga parte “cristiana”, nonostante le numerose con-
traddizioni che costellano la storia delle chiese ortodossa, cattolica e
riformata). Come tutte le “piante”, anche questa (dei diritti umani)
attecchisce negli altri “terreni” (culture) pili o meno bene, secondo una
quantita di fattori e variabili qui non esaminabile.

Tuttavia & assolutamente necessario, come minimo, distinguere 1
Paesi occidentali, caratterizzati dalla civilta occidentale in senso stretto
(Civilization), da quelli semplicemente occidentalizzati, che apparten-
gono invece ad “altri” universi culturali. Questi ultimi (Paesi solo occi-
dentalizzati) possono aver dimostrato una “buona” o una “modesta”
capacita di integrazione con I'Occidente. Un esempio di integrazione
sostanzialmente felice & quello del Giappone, che & riuscito a recepire
larghissima parte dei valori dell’Occidente senza rinunciare alla ric-
chezza dell’originaria tradiziotie buddista. Un esempio di integrazione
non del tutto felice parrebbe, invece, quello della Turchia — un tempo
cristiana e poi musulmana — la cui recente occidentalizzazione forzata
non ne ha scalfito alcune profonde radici islamiche, in un quadro che si
& rivelato, e si rivela, non rispettoso delle altre tradizioni culturali
autoctone (spec. armena e curda).

Esistono, poi, e sono la maggioranza degli Stati del mondo (soprattutto
Terzo e Quarto), Paesi caratterizzati semplicemente da processi di mera
modernizzazione. In questi casi, non solo non ha senso parlare di Occidente,
ma anche di una semplice occidentalizzazione, visto che non v’¢ alcun
sostanziale processo di assimilazione dei valori profondi della cultura occi-
dentale, assistendosi soltanto all’adozione formale di una patina “este-
riore” di modernita, legata di solito all’'uso delle piti recenti tecnologie
(telefonini, computers, internet) e, talvolta, di costumi occidentali (abiti,
cravatte, ecc.). Poiché modernita e Occidente, pur essendo concetti fra loro
connessi, non coincidono in senso stretto, si & verificato, cosi, per esempio,
che gli Hezbollah islamici abbiano usato internet per spiegare come si
costruisce, a scopi terroristici, una bomba e che, a loro volta, i Talebani
dell’ Afghanistan abbiano fruito, quando occorreva, di servizi satellitari.

Ora, I’enorme sforzo che bisogna sempre piu fare &, oggi, quello di
“innestare” nella pianta dei diritti umani (che — ribadiamo — ha
molte e diverse radici: greche, giudaico-cristiane e illuministiche) altri
“germogli”, al fine di farne un prodotto sempre piti transculturale pes-
ché destinato ad un’applicazione transnazionale. Per far questo, bisogna
che tutti (a cominciare dagli occidentali) facciano un passo indietro
rispetto a tradizioni e convincimenti forse troppo consolidati e sentano

74



come “propri” diritti che solo un tempo erano occidentali, anche perché
— nella loro evoluzione (cfr. la IV generazione dei diritti umani) —
sicuramente non sono piu soltanto occidentali.

Inoltre, come ricordavamo (v. § 2), di fronte all’accelerazione del
processo di globalizzazione & ormai illusorio pensare a una tutela solo
nazionale dei diritti umani.

Esistono luoghi singolari, culla di importanti civilta, dove le divi-
sioni (storiche, politiche, religiose e culturali in genere) sembrano pil
accentuate e la tutela #/tranazionale dei diritti umani appare piu ardua:
il Medio Oriente, il Sudan, il Kashmir, ecc. ma soprattutto il
Mediterraneo. Paradossalmente & proprio in sedi e contesti come questi,
intrinsecamente difficili e conflittuali, che si offre 'opportunita di spe-
rimentare la trans-nazionalita e inter-culturalita dei diritti umani, tra-
sformandone 'astratta teoria in prassi concreta. E in luoghi come quelli
ricordati che forse & possibile praticare coraggiosamente ardite potature
e innesti nella pianticella dei diritti umani, le cui radici fondative
restano occidentali ma il cui sviluppo trascende senz’altro il micro-uni-
verso culturale dell’Occidente.

Cid perché veramente i diritti umani sono #niversali, ossia di tutti.

13. 11 caso della Carta envopea dei diritti: un tentativo
di riconoscere una comune identitd nel rispetto di molte diversita

Sembra di poter dire che il caso recente della Carta europea dei
diritti — o Carta di Nizza — faccia ben sperare (nel senso da noi auspi-
cato), perché in essa non solo si afferma una precisa identita europea, ma
in qualche modo si “apre” il sistema giuridico-politico della Comunita
anche a diversita etnico-culturali extra-europee.

E vero che si tratta di un documento solenne che ambisce a costi-
tuire, di fatto, I'inizio di un “mito di fondazione” squisitamente costi-
tuzionale, di tipo sostanziale federale, dei popoli europei: non ancora la
Carta delle Carte, la garanzia delle garanzie, ma certo una non trascura-
bile “parte” del nucleo duro della futura Costituzione europea, che la
Convenzione sta scrivendo (pur forse sotto la formula sof?, alla fine, di
un semplice aggiornamento dei trattati).

Pur nella sua imperfezione, cid che affascina di pit nella Carta

- di Nizza & che essa si qualifica come “esperimento” pre-costituente /#tto

europeo di compromesso culturale fra tradizione e secolarizzazione e fra iden-
tita culturali europee diverse.

75



In effetti, I'Europa presenta una straordinaria ricchezza di specifiche
identita culturali (linguistiche, religiose, ecc.). Esistono “almeno” #re
dialettiche interne al macrocosmo culturale europeo che vanno tenute
presenti: #) fra un’Europa latina e una anglosassone {cui, del resto, si
riconduce (sia pur solo in via approssimativa) il noto confronto fra due
diverse famiglie giuridiche dello stesso ceppo occidentale: la Civil Law
e la Common Law}; b) fra un’Buropa del Nord [per es., scandinava e pit
ricca} ed un’Europa del Sud {per es., mediterranea e piu poveral; ¢) fra
un’Europa occidentale [che usa I'alfabeto latino: cattolica e protestante}
ed una orientale [che scrive con alfabeto cirillico (per gli slavi) o greco
(per gli ellenici): comunque di tradizione ortodossa}. Si tratta di un
contesto infinitamente diverso da quello conseguente al melting pot
nord-americano. Le tre “dialettiche” europee prese in esame esprimono
realta e fenomeni multiformi radicati profondamente e storicamente nel
Vecchio Continente i quali, addirittura, si intersecano fra loro compli-
cando ulteriormente il quadro proposto [per es.: 'Europa mediterra-
nea, contrapposta a quella del Nord, non & solo occidentale (latina), ma
anche orientale (ortodossa)}.

Ma, a ben vedere, la Carta europea dei diritti costituisce un interes-
sante esperimento perché — come ricordavamo —apre anche agli “altri”,
ai cittadini non comunitari o extra-comunitari. Infatti — ad eccezione
degliartt. 15, c. 2, e 39-46, che attengono specificatamente ai cittadini
dell’'Unione — tutte le altre disposizioni della Carta riguardano ogn:
uomo, facendo del documento appunto non un’angusta Carta dei diritti
europei, ma una ben pill rilevante Carta europea dei diritti e dando vita
a quel che potrebbe chiamarsi lo spazio giuridico europeo dei diritti. St
tratta, insomma, non tanto di un’altra proclamazione solenne di diritti
specialistici, quanto (con le eccezioni ricordate) del punto di vista
“europeo” (particolare) sui diritti umani (universali).

14. Dzl relativismo multiculturale (mera “coesistenza”
intra-culturale senza vera integrazione inter-culturale)

al relazionismo interculturale (piena “convivenza”
intra-culturale con effettiva integrazione inter-culturale)

Bisogna tener conto del fatto che, come ricordavamo, a differenza
del melting por americano, quello europeo non & un semplice e consoli-
dato processo di integrazione razziale (o multietnica) all'interno di una
realta politico-giuridica omogenea e sostanzialmente unitaria, ma l'e-

76



sperimento innovativo — il cui svolgimento e i cui esiti sono ancora tutti
da verificare — di un doppio processo di integrazione, sincronico e con-

* testuale: per un verso intra-culturale {fra europeil e, per l'altro, inter-cul-
turale {fra europei ed extra-comunitari (africani, sudamericani, asia-
51 )

La grande apertura alle diversita richiesta esige — almeno in parte —
il superamento del radicamento proprio di ogni identita. Come pud
avvenire un simile processo?

E necessario distinguere fra due vie possibili:

@) una mera coesistenza multiculturale (un’eclettica accozzaglia di tra-
dizioni che si limitano appunto a “coesistere” in un quadro chiara-
mente “relativistico”). In tal modo sussisterebbero ipocritamente
fenomeni fra loro incompatibili. Per esempio: un diritto di famiglia
monogamico (per alcuni) e uno poligamico (per altri); un uso diversifi-
cato dell’assistenza sanitaria secondo le diverse tradizioni: alla Asl il
genitore ebreo portera il figlio per la circoncisione, mentre quello tri-
bale, la propria figlia per l'infibulazione; ai cristiani, sulla scia del
principio evangelico di dare a Cesare quel che ¢ di Cesare e a Dio quel
che & di Dio, si applicheranno le leggi dello Stato laico, mentre ai
musulmani, che non distinguono la sfera del sacro da quella del pro-
fano, la sharia, ecc. (sul ruolo della religione nelle societa multicultu-
raliv. spec. E Viola).

b) una piena integrazione interculturale {in cui tutte le diversita cultu-
rali sono egualmente protette non in modo assoluto, ma solo nel quadro
di una minima e “comune” efica pubblica dei consociati, destinati a
un’effettiva “convivenza” grazie proprio al ricordato “minimo etico
comune” («Das Recht ist nichts Anders, als das ethiche Minimum»: G.
Jellinek). Quest’ultimo costituisce l'identita ginridico-politica che fa da “col-
lante” a — e rende possibililcompatibili — le rimanenti, innumerevoli diver-
sita}. In questa seconda ipotesi — accanto a legittime specifiche tutele
[es.: trascrizione, sui prodotti alimentari, della presenza di proteine
animali, oltre che vegetali, per cittadini di cultura indii} e diversifica-
zioni [es.: riconoscimento legislativo di un giorno festivo diverso:
venerdi per i musulmani, sabato per gli ebrei e domenica per i cristiani;
esclusione dei concorsi pubblici nei tre giornil — esiste inderogabil-
mente un “nucleo duro” di valori comuni fra i consociati, coincidente,
da un punto di vista giuridico-politico, almeno con i ricordati cinque
pilastri fondamentali dello Stato costituzionale contemporaneo, con
relativi corollari (pluralismo, laicita dello Stato, ecc.) [per una radicale

77



distinzione fra i concetti di inter-culturalita, multi-culturalita, trans-
culturalitd, sovra-culturalitd e meta-culturalita , cfr. R. Panikkar}.

15. Relazionismo (non relativismo) metodologico, giustizia, dono e perdono

Ove prevalesse — come speriamo — la seconda delle prospettive prima
indicate (7ntegrazione interculturale), significherebbe che verrebbe meno
I'approccio gnoseologico non cognitivista, che porta al relativismo assio-
logico, mentre prevarrebbe 1'approccio cognitivista, anche se non nella
sua variante estrema dell’assolutismo, bensi nella sua forma moderata del
relazionismo. Infatti, nella prospettiva relazionista, lo stesso fenomeno
non viene considerato praticamente inconoscibile (relativismo), né
riconosciuto unilateralmente e definitivamente (assolutismo), ma esa-
minato, di volta in volta, dai diversi “punti di vista” degli osservatori,
“in relazione” alle diverse prospettive di chi prende in esame I'oggetto
della conoscenza, finendo cosi con I'esser qualificato, se non oggettiva-
mente, in qualche modo inter-soggettivamente. Lapproccio relazioni-
sta, legato all’etica della situazione, non solo non ha nulla a che vedere
con il relativismo, ma nemmeno coincide con il mero convenzionali-
smo giuridico, andando ben oltre.

Solo tale approccio ci sembra compatibile con il metodo e lo stile di
lavoro inter-culturale, senza i quali i diritti umani non diventeranno
mai trans-culturali. Il relazionismo inter-culturale &, in effetti, un approc-
cio umile e non presuntuoso al problema e costituisce la premessa logica
dell’evoluzione necessaria della dottrina “globale” dei diritti umani
(gia dottrina “occidentale” dei diritti naturali, con fondamento razio-
nale o divino che sia). Naturalmente quel che qui si auspica non ¢ facile,
ma nemmeno & impossibile (come, del resto, sono tutte le vie obbli-
gate).

Se i diritti umani diventeranno — veramente e non formalmente —
trans-culturali, allora pace e giustizia regneranno nel mondo. Non si
tratta piti di un sogno, ma nemmeno ancora di una realta: forse siamo di
fronte, piuttosto, a un’#ropia possibile (dunque: a un ossimoro).

Per conseguire questi ambiziosi obiettivi, probabilmente non basta
l'ordinaria disponibilita al dialogo. Qualcuno — probabilmente i cri-
stiani — dovra fare di pitt. Come l’attuale Pontefice ha personalmente
testimoniato pit1 volte, forse ci & richiesto uno sforzo in pit1, un “supple-
mento d’anima”: piuttosto che “mostrare i muscoli” nel mondo, non
dobbiamo avere paura di perdonare. Anzi, dobbiamo chiedere perdono

78



delle nostre mancanze, passate e presenti, e dobbiamo concepire il dia-
logo con I'“altro” come un vero e proprio dono straordinario, un’occa-
sione irripetibile di immergersi coraggiosamente nel mistero della
Carita [sul significato del dono v. ora, specialmente i volumi di S.
Labatel.

Bibliografia di riferimento: indicare una bibliografia generale sui diritti umani & impossibile,
perché risulterebbe —anche nell’ipotesi di una prima selezione — troppo ampia. Ci permettiamo
allora di indicare soltanto alcuni nostri lavori nei quali possono rinvenirsi diversi frammenti di
questa relazione (e alcune indicazioni bibliografiche, anche relative agli autori indicati nel
testo). Cfr., dunque, A. SPADARO: I/ problema del “fondamento” dei diritti “fondamentali”, in Dir. e
soc., 0. 3/1991, 453 ss. e ora anche in AA. VV., I diritti fondamentali, oggi, Padova Cedam, 1995,
235 ss.; (in collaborazione con A. Ruggeri), Dignita dell’ nomo e ginrisprudenza costituzionale (prime
notazioni), in AA VY., Liberta e ginrisprudenza costituzionale, a cura di V. Angiolini, Torino
Giappichelli, 1992, 221 ss. e gia in Pol. del dir., n. 3/1991, 343 ss., ora parz. tradotto in lingua
polacca in AA. VV., Godnosc cztowicka jako cavegoria prawa, a cura di K. Complaka, Wroc_aw
2001, 227 ss.; Contributo per una teoria della Costituzione, 1, Fra democrazia relativistica e assolutismo
etico, Milano Giuffré 1994; Ex facto (id est: ex scripto) oritur ratio scientiae iuris (Notarella sul
metodo “relazionista” nel diritto costituzionale), in Pol. dir., n.3/1996, 399 ss. ed ora anche in
AAVV., Il metodo nella scienza del Diritto costituzionale (Messina, 23 febbraio 1996), Padova
Cedam, 1997, 157 ss.; (in collaborazione con A. Ruggeri) Lineamenti di giustizia costituzionale,
Torino Giappichelli, terza ed. 2004, passim; G/ efferti costituzionali della c.d. “globalizzazione”.
Storia di una metamorfosi: dalla sovranita dei popoli nazionali alla sovranita dell’ opinione pubblica (e
della finanza) internazionali (Salonicco, 23-24 ottobre 1997), ora in Pol. dir., n. 3/1998, 463 ss.;
Le garanzie costituzionali dei diritti fondamentali (Sulla priorita logico-cronologica dei profili sostan-
ziali rispetto a quelli procedurali), in Panorami, n. 9.2/11997,72 ss.; La Carta europea dei diritti tra
identita e diversita ¢ fra tradizione e secolarizzazione, in AANV., La Carta dei diritti dell’Unione
Europea, a cura di P. Costanzo, Genova 2002 e in Dir. pubbl. comp. ed enrop. ,11/2001, 621 ss.; Sulla
“ginridicita” della Carta europea dei diritti: ¢'¢, ma (per molti) non si vede, in AA. VV., I diritti fonda-
mentali dopo la Carta di Nizza, a cura di G. F. Ferrari, Milano Giuffré, 2001, 257 ss.; I diritti
umani fra nord e Sud del Mediterraneo: la questione della loro radice cultnrale “occidentale” e il problema
geo-politico della loro tutela, in AA. V., Testimonianze calabresi dei diritti dell'nomo e dei popols,
Reggio Calabria Laruffa Ed., 2002, 29 ss.; I diritti della ragionevolezza e la ragionevolezza dei
diritti, in Ars Interpretandi, n. 7/2002, 325 ss. (tradotto in inglese in Jowrnal of Legal
Hermeneutics, n. 7/2002, 299 ss.); Verso la Costituzione enropea il problema delle garanzie ginrisdizio-
nali dei diritti, in AA. VV., Riflessi della Carta europea dei diritti sulla giustizia e la ginvisprudenza
costituzionale: Italia e Spagna a confronto, a cura di A. Pizzorusso - A. Ruggeri - G. Silvestri,
Milano Giuffré, 2003, 111 ss., nonché in Dir. pubbl. comp. ed enr., n.1/2003, 338 ss.; L'idea di
Costituzione fra letteratura, botanica e geometria. Ouvvero:  sei diverse  concezioni “geometriche”
dell’ albery” della Costituzione e un’unica, identica “clansola d'Ulisse”, in AA. VV., The Spanish
Constitution in the European Constitutionalism context, s cura di EF. Segado, Madrid 2003, 169 ss.

79






