RosanNA FIORE TRiPODI*

I simboli nell’arte dei primi secoli del Cristianesimo
La nascita dell’iconografia cristiana

Per comprendere il processo attraverso cui nasce e si sviluppa l'arte
cristiana e con essa tutto il sistema di immagini da cui trae origine I’ar-
te occidentale, pud essere utile leggere un brano tratto dalla lettera di
un anonimo cristiano del II secolo al pagano Diogneto!:

«I cristiani né per regione, né per voce, né per costumi sono da di-
stinguere dagli altri uomini. Infatti, non abitano citta proprie, né usa-
no un gergo che si differenzia, né conducono un genere di vita specia-
le [...]. Vivendo in cittd greche e barbare, come a ciascuno ¢ capitato,
e adeguandosi ai costumi del luogo nel vestito, nel cibo e nel resto, te-
stimoniano un metodo di vita sociale mirabile e indubbiamente para-
dossale. Vivono nella loro patria, ma come forestieri; partecipano a tut-
to come cittadini e da tutto sono distaccati come stranieri».

Nessuna novita nei costumi, nel modo di vivere, nessuna differenza vi-
sibile tra cristiani e non cristiani nelle comunita dei primi secoli. Eppure
una grande e rivoluzionaria novita nei contenuti e nei principi. Il quadro
che ho appena citato puo essere applicato con tranquillitd anche alla na-
scente arte cristiana.

Ecco perché, almeno per i primi due secoli dell'era cristiana, non & pos-
sibile ritrovare tipologie e modelli iconografici totalmente originali. Spesso
sono usati, come vedremo, eroi e personificazioni del mondo greco-roma-
no, che diventano prefigurazioni dei protagonisti del cristianesimo. Il pas-
saggio dall'iconografia pagana a quella cristiana fu impercettibile, soprat-

" ROSANNA FIORE TRIPODL. Docente di Storia dell Arte presso [Tst. Stat. d’Arte “A. Frangipane” di R.C.;
di Arte Sacra e Iconografia Cristiana presso UIstituto Teologico “Pio XI” e IISSR di R.C.; Vice Direttore
per il Sertore Arte Sacra dell Ufficio Beni Culturali della Diocesi di R.C.

1 Lettera a Diogneto V, 1-2, 4-5.




tutto nei primi secoli, al punto da rendere difficoltosa l'attribuzione di un
manufatto a un ambito pagano piuttosto che a uno cristiano?, Larte cri-
stiana sorge pian piano, acquisisce autonomia e pur adoperando strumen-
ti espressivi preesistenti, in breve tempo costituisce un patrimonio di rife-
rimento per i fedeli convertiti. Questo per la sua caratteristica principale,
che & quella di rimandare, attraverso un segno visibile, ad una realta invisi-
bile. In breve si crea un codice interpretativo dei segni che permette di scor-
gere un contenuto forte sotto I'apparenza, ¢ cid — come vedremo — nell'u-
so di immagini sia simboliche sia narrative.

Quel che mi preme ora precisare il significato dei termini di cui ci
occupiamo. Innanzitutto distinguiamo “segno” e “simbolo”. Il segno ¢
una realth sensibile che ci rimanda a un’altra realtd che non & presente
o non & presente completamente; il simbolo & una realtd sensibile che
ci rimanda ad un concetto che & definito di volta in volta (dal greco
oupBdM\w che significa mettere insieme, confrontare).

Laltro termine “iconografia” & spesso usato con riferimento alla pro-
duzione, alla lettura, all'uso liturgico delle icone. Riportiamolo al suo
significato originario: da elkwv, immagine e ypa@la, rappresentazio-
ne, I'iconografia ¢ la descrizione delle immagini; nel corso degli studi
storici, particolarmente nell’Ottocento, divenne uno studio sistematico
dell'immenso patrimonio artistico paleocristiano e medievale e dei suoi
rapporti con l'arte tardo-antica e bizantina; I'iconografia quindi identi-
fica un soggetto ¢ lo pone in riferimento alle sue fonti (Vangelo, Bib-
bia o altro). Cosi si realizzo la classificazione delle immagini per cate-
gorie di soggetti, con riferimento alla tradizione scritta e orale, alle fon-
ti, per lo pit bibliche o talvolta dei Vangeli apocrifi, da cui il soggetto
in quella particolare figurazione trae ispirazione. Cosi I'iconografia di-
venne una pista di ricerca fondamentale per la storia dell’arte.

A questo punto, nei primi anni del Novecento (1912) sorse una di-
sciplina parallela, 'interpretazione culturale della forma artistica, che
prese il nome di iconologia (da Aoyoc, discorso, studio) e si occupd di
interpretare le opere pervenendo al loro significato intrinseco’,

2 P DE VECCHI - E. CERCHIARI, Arte nel tempo, vol. I tomo I, Bompiani, p. 252; AA.VV,,
Introduzione all'arte, Electa/B. Mondadori, 1998.
3 E. PANOEFSKY, in Studi di iconologia, Einaudi, Torino 1975.



Le opere, cui I'iconologia si rivolgeva, erano piene di significati na-
scosti, complessi. Noi invece intendiamo riferirci ora alle immagini
semplici e vivaci del cristianesimo primitivo, fatte proprio per una
comprensione immediata, anche da parte di chi non era in grado né di
leggere né di scrivere e che costituivano una sorta di Biblia pauperum.

La genesi di questa nuova iconografia, dunque, come ho gia detto,
non fu immediata, non sorse, infatti, prima del II secolo, perché le pri-
mitive comuniti cristiane dovettero innanzitutto approfondire la speci-
ficita della propria fede rispetto alle comuni radici ebraiche e difendersi
dalle persecuzioni. Larte — si dice — nasce nei periodi di calma. Bisogna
tenere presente, infatti, in primo luogo il divieto veterotestamentario di
rappresentare immagini della divinita?, cui inizialmente si attennero an-
che i cristiani. Tuttavia il divieto della legge mosaica fu talvolta trasgre-
dito dagli stessi ebrei, come si pud vedere nella sinagoga di Dura Euro-
pos. 1l timore di cadere in un culto idolatrico aveva dettato in un pri-
mo momento una contrapposizione, in particolare di alcuni Apologisti,
come Tertulliano nel De idolatria e Minucio Felice nell’ Octavius, rispet-
to alla cultura figurativa greco-romana. Prevalse infine 'urgenza di co-
municare la nuova speranza offerta a turti dal messaggio evangehco Pre-
valse cio la posizione di chi, come Clemente Alessandrino prima e San
Gregorio Magno e Giovanni Damasceno in seguito, comprese che I'im-
magine aveva un valore complementare a quello della parola e poteva as-
solvere innanzitutto una funzione didascalica e pedagogica: fu cosi che
in Occidente si superd la polemica aniconica e I'arte diventd uno straor-
dinario strumento di diffusione della nuova fede.

Questo processo avvenne soprattutto nelle catacombe cristiane do-
ve si passa dalle semplici incisioni graffite sulle lapidi a quelle piti com-
plesse e articolate contenute nei sarcofagi€ infine alle decorazioni pit-
toriche che si dlsp1egano sulle volte e sulle pareti delle gallerie e dei pic-
coli vani che di tanto in tanto vi si aprono, i cubicula. Esili linee verdi
e rosse delimitano dei pannelli, cornici leggerissime entro le quali si di-

4 Fs. 20,3-5: «Non avrai altro Dio fuori di me. Non ti fare nessuna scultura né immagine
delle cose che splendono su nel cielo o sono sulla terra o nelle acque sotto la terra»; Deutero-
nomio 5,7-8.

5> A. GRABAR, Larte paleocristiana, Milano 1991, p. 67 ss.




spongono figure rese con la tecnica compendiaria, riassuntiva, a picco-
li tocchi, tipica del terzo stile della pittura romana; dentro appaiono
immagini di uccellini e piante. Sono gli stessi caratteri che troviamo
negli ipogei pagani: si prende spunto dal locus amoenus classico, di am-
biente agro-pastorale. Ricordiamo ad esempio le bellissime immagini
con cui nel De ave Phoenice lo Pseudo-Lattanzio descrive il giardino fio-

rito con termini paradisiaci®

E una pittura immediata, a tratti quasi ingenua, che ha il merito in
ogni caso di creare un’atmosfera gaia e positiva, che da luce ai bui am-
bienti sotterranei evocando il paradiso e un mondo felice.

Consideriamo adesso in modo piti approfondito il complesso di im-
magini, ricchissimo di raffigurazioni, episodi, scene in cui possiamo
identificare due filoni: a) le raffigurazioni simboliche o immagini-se-
gno; b) le raffigurazioni a carattere narrativo o immagini-narrazione.

I ricorso al simbolo ¢ molto frequente ed ¢ determinato dal legame
con la tradizione giudaica e dal relativo divieto di rappresentare la di-
vinitd. Le immagini-segno sono sintetiche, si distinguono dalle imma-
gini-narrazione per la brevita del messaggio trasmesso e — come ha no-
tato André Grabar’ — esse raggiungono il loro scopo solo se risultano
immediatamente intellegibili a chi le osserva. Non descrivono gli avve-
nimenti, ma li suggeriscono secondo un processo di semplificazione
che le rende comprensibili al fedele cristiano di quei tempi. Per questo
lesecutore, diciamo meglio l'artista, adotta un linguaggio visivo noto.
Due gli esempi significativi, che incontriamo pill frequentemente: 'O-
rante e il Buon Pastore.

La figura dell’Orante (Fig. I), uomo o donna velata con le braccia al-
zate in un gesto di preghiera riprende la figura che esprimeva tradizio-
nalmente nel mondo pagano la personificazione della pietas erga homi-
nes et deos, cioe la religiosa partecipazione verso il prossimo (ricordiamo
Catullo e Virgilio)® ma anche la consuetudine nella pratica religiosa
ebraica di pregare a mani levate. Latteggiamento exparnsis manibus & pre-

6 E. BISCONTI, Letteratura patristica ed iconografia paleocristiana in Complementi interdisci-
plinari di Patrologia a cura di A. Quacquarelli, p. 370.

7 A. GRABAR, op. cit.

8 Catullo Carm. 53 e 76, Virgilio, Aen. 11, 687ss.



sente, infatti, in alcuni luoghi del Vecchio Testamento’ e appare ben
presto nei primi affreschi delle catacombe all’inizio del III secolo.

Pian piano perse il significato di preghiera e la si rappresento spesso
accanto all'immagine del Buon Pastore: cid ha fatto identificare I'O-
rante come I'anima del defunto e la seconda come il Cristo, cio¢ il sal-
vato e il Salvatore.

Vi furono anche altre interpretazioni, ad esempio il belga de Bruy-
ne nel 1960 la vide come simbolo della beatitudine celeste e della pace
divinal® ma attraverso il confronto con i Padri della Chiesa si com-
prende che il senso ¢ quello della preghiera continua di lode al Signo-
re, che esprime la tensione di tutta la persona verso Dio. Ricaviamo tut-
tavia dai Padri anche il collegamento che i cristiani fecero tra 'Orante
e la posizione di Cristo sulla croce, del resto in ambito romano gia Ter-
tulliano paragonava gli uccelli, che in volo tendono le ali a formare il
segno della croce, al modo di pregare degli uomini con le braccia tese.

9 Es. 17,11 «quando Mose alzava le mani Israele era il piu forter; Geremia (Lam. 3,41):
«Innalziamo i nostri cuori al di sopra delle mani verso Dio nei cieli; Salmo 140,2: «Come in-
censo salga la mia preghiera, le mie mani alzate come sacrificio della sera».

10 1. DE BRUYNE, Les lois de l'arte paléochrétien comme instrument herméneutique, in «Riv.

Arch. Crist.», 39 (1963) 12 ss.




Fig. II - Buon pastore, catacombe di Priscilla, Roma.

Laltra figura ¢ quella del Buon Pastore a
(Fig. II), che trae origine dalla figura del g 111~ Moscoforo, VI sec. 2.C.,
Moscoforo, di cui ricordiamo la statua di  Atene, Museo dell’Acropoli.
scuola attica del VI secolo a.C. (Fig. I1I), il
pastore che porta sulle spalle un vitello.

Mentre in ambito pagano I'Orante era simbolo della pietas, il moscofo-
ro era simbolo della @u\avBpwia o humanitas. Nell’ Antico Testamento si
trova frequentemente 'immagine del pastore e cosi nel Nuovo nei vangeli
di Giovanni e Luca!! riferita alla persona di Cristo. Cosi I'immagine assu-
me il significato di Cristo e costituisce con I'Orante uno dei due ideo-
grammi della storia della salvezza. Il pastore ¢ ora giovane e imberbe, ora
barbato e allude inizialmente al defunto rappresentato nell’aldila e poi al-
tre volte richiama chiaramente la persona di Ciristo.

Esamineremo adesso i simboli rappresentati pilt frequentemente:

Ancora (Fig. IV): indica la speranza, anzi la speranza della salvezza
poiché essa & speranza per il navigatore e ultima risorsa in mezzo alla tem-
pesta. Allude alla vita, alla terra considerata un mare in cui 'uomo navi-
ga. Sulle tombe dei martiri divenne il simbolo della fermezza nella fede e

1 Gy 10,11: «Jo sono il buon pastore»; Le. 15,4-7 (parabola della pecorella smarrita).




Fig. IV - Epigrafe Licinia Amias, sec. 111, Roma.

della costanza nei supplizi. Richiamava anche nascostamente I'immagine
della Croce!?,

Nave: scolpita o incisa sulle tombe, la nave che naviga a piene vele in-
segnava ai passanti che il defunto aveva vissuto da cristiano ed era morto
piamente. Segno di una navigazione felicemente compiuta conduceva I'a-
nima verso il porto dell’eterna pace. Accanto vi era spesso la torre di un
faro; a volte la nave sul dorso di un pesce divenne simbolo della Chiesa,
in questo caso Gesl era il pilota e i quattro evangelisti i rematori.

Pesce: segno segreto di riconoscimento per i cristiani perché il ter-
mine greco Lx00¢ rappresentava I'acrostico dell’espressione “Gestt Cri-
sto Figlio di Dio Salvatore”. Fu accostato alla figura di Cristo sia per il
paragone tra la vita e il mare, sia in riferimento al pesce pescato da To-
bia che libera Sara dal demonio!?, un pesce cio¢ che guarisce I'anima

12 Lettera agli Ebrei 6,18-19.
13 T4, 6,1-9.




Fig. V - Pani e pesce con significato eucaristico, catacombe di San Callisto, Roma.

come il Salvatore trae il mondo dalle tenebre. Il pesce fu anche simbo-
lo del cristiano salvato, “pescato” da Ciristo, in questo caso era sospeso
all’amo. Ma nelle immagini delle catacombe il pesce celd anche un ri-
ferimento al Sacramento dell’Eucarestia e alla moltiplicazione dei pani
e dei pesci (Fig. V).

Delfino: sugli anelli dei primi cristiani si trova a volte il delfino le-
gato ad un’ancora come simbolo del cristiano stesso legato a Ciristo, la
sua ancora.

Corona: come la palma era un segno di vittoria ed alludeva alla vit-
toria di Cristo sulla morte. Spesso era associata alle tombe dei santi
martiri e alla possibilita offerta al fedele di ottenere il premio della feli-
cita eterna.

Pavone: & simbolo della risurrezione, perché ogni anno le sue piume
cadono all’avvicinarsi dell’inverno per essere sostituite da altre in pri-
mavera, oppure perché, secondo una leggenda pagana recuperata dai
cristiani, alla sua carne fu concesso di non putrefarsi. In altro contesto
potra essere usato come simbolo negativo di vanagloria.

Colomba: presente nel Vecchio Testamento (diluvio universale) e




nel Nuovo (battesimo di Cristo), fu sempre segno di umilta e di man-
suetudine. In volo rappresentava I'ascensione di Nostro Signore e il
passaggio in cielo delle anime dei martiri; sulle tombe con il ramo d’u-
livo nel becco rappresentava la pace e, come la nave, equivaleva a scri-
vere sulla lapide la formula /IV PACE. Sari usata in seguito, e lo & an-
cora oggi, come simbolo dello Spirito santo.

Agnello: 'immagine, inizialmente collegata al Buon Pastore, simbo-
lizza il Redentore, ma rappresentd anche il cristiano (come nel gregge
di agnelli o di pecore). Sulle tombe indica la purezza di vita del defun-
to e nel caso della sepoltura di due sposi si usava rappresentare due
agnelli I'uno di fronte all’altro. Lagnello aveva gia un significato im-
portante nell’Antico Testamento, dove ricordava la Pasqua di Mosg,
quando il sacrificio di un agnello aveva dato inizio alla liberazione de-
gli Ebrei dall’Egitto, era dunque simbolo della salvezza del popolo d’I-
sraele!® Nel Nuovo Testamento questo significato viene attribuito al
Cristo, percio sara utilizzato dall’arte cristiana come simbolo dell’Euca-
restia o come simbolo del sacrificio di Gest, talvolta raffigurato al cen-
tro o ai piedi della Croce. Lagnello che sorregge una bandiera simbo-
leggia invece la Risurrezione.

Gallo: simbolo della luce, perché annuncia il giorno vincendo le te-
nebre infernali, indica anche la vigilanza e per questo verra messo sul
tetto delle Chiese.

Vigna: simbolo della Terra promessa e del Paradiso, richiama il Van-
gelo di Giovannil® e sara presente su numerosi sarcofagi'® del tipo “a
narrazione continua” con putti alati che danzano tra grappoli d’'uva e
tralci di vite.

Tetramorfo: il termine di origine greca (significa letteralmente
“quattro forme”) allude ai quattro esseri viventi citati da Ezechiele e
nell’Apocalisse!” I Padri della Chiesa identificarono i quattro esseti con
gli evangelisti: Matteo ¢ simboleggiato da un uomo perché il suo van-

14 F5 13,

15 Gy, 15,1 e 5: «lo sono la vera vigna e mio padre ¢ il vignaiolo» e «voi siete i tralci».

16 Cft. la scena di vendemmia del Sarcofago di San Lorenzo fuori le Mura del IV sec. e il
Sarcofago del Buon Pastore del Musei Vaticani, seconda meta del IV sec.

17 Ez. 1,4 e ss; Ap. 4,7-9.




gelo inizia con la genealogia di Cristo per dimostrare agli Ebrei che Egli
¢ veramente il Messia promesso oppure da un angelo in riferimento al-
lispirazione divina del suo testo; Marco & rappresentato con un leone
perché¢ inizia con la predicazione del Battista nel deserto; Luca ha la
forma di un toro alato perché il suo vangelo inizia con il sacrificio ve-
spertino di Zaccaria; Giovanni ha come simbolo un’aquila perché “vo-
la alto” con il suo linguaggio oppure perché il prologo del suo vangelo
presenta la genealogia del Verbo.

Alfa e Omega: la prima e I'ultima lettera dell'alfabeto greco vengo-
no rappresentate per indicare che Gesu ¢ il principio e il fine di tutto.

Monogramma: il segno & formato dall'intersezione delle due lettere
maiuscole dell’alfabeto greco, X e B, che sono le prime due lettere del-
la parola XptaTéc. Si narra che il monogramma apparso in sogno al-
Pimperatore Costantino prima della battaglia di Ponte Milvio contro
Massenzio fu posto sulle insegne dell’esercito romano e lo condusse al-
la vittoria. .

Croce: nei primi secoli del Cristianesimo non troviamo I'immagine
della croce; sino al IV secolo se ne trovano pochissime isolate in qual-
che epitaffio; alla fine del IV secolo essa si presenta gemmata o rivesti-
ta di fiori. Solo nel V secolo accanto ai monogrammi e alle croci gem-
mate avremo la croci astili e nel VI i primi Crocifissi. Forse per la ne-
cessith di velare la verita della Passione o perché 'immagine del Croci-
fisso suscitava ripugnanza e si sarebbe potuta prestare a canzonature i
primi cristiani la difesero con un certo pudore a rappresentarla. Uno
dei primi esempi & la Crocifissione della porta lignea della Basilica di
Santa Sabina a Roma del V secolo (Fig. VI): le figure sono scolpite se-
condo una prospettiva gerarchica (Cristo, infatti, ha dimensioni mag-
giori di quelle dei due ladroni) e ribaltata, i corpi sono frontali e ogni
figura & racchiusa dentro uno schema a timpano; lo sfondo simula som-
mariamente le mura della citta.

Albero della vita: un albero carico di frutti ricordava il Paradiso, nella
Genesi, infatti, 'Eden & descritto come un giardino con al centro I'albe-
ro della vita'®. Nel Medioevo I'albero verra collegato al ciclo vita, morte
e risurrezione e percid collegato anche al legno della croce di Cristo.

18 Gn. 2,8-9.



Fig. VI - Crocifissione, Porta lignea di Santa Sabina, secondo quarto del V secolo, Roma.

Fig. VII - Fenice, mosaico,

Aquileia.




Mandorla: sari usata a partire dal periodo medievale per indicare la
divinita di Gesli, di cui spesso racchiude la figura.

Altri simboli che saranno presenti soprattutto nei mosaici dopo I'E-
ditto di Milano sono:

Fenice: uccello d’Arabia presente nel Mosaico di Aquileia (Fig. VII)
viene usato in chiave cristiana perché vive 500 anni, raccoglie ramo-
scelli, si costruisce un rogo, alimenta un incendio con il battito delle
ali, poi risorge dalle ceneri. Diviene figura di Cristo in riferimento al
vangelo di Giovannil®.

Aquila: quando invecchia, la sua vista & offuscata, allora cerca una
sorgente d’acqua e vola in alto fino al sole, che le brucia il velo degli oc-
chi, torna gitl, si immerge per tre volte nella sorgente e riacquista la vi-
sta. E segno del cristiano, perché 'uvomo vecchio o chi ha gli occhi of-
fuscati viene rinnovato dal Signore?®, Laquila diverra nel tetramorfo il
simbolo di S. Giovanni Evangelista.

Cervo: ¢ simbolo della tensione verso il bene con significato batte-
simale?!, spesso contrapposto al serpente, simbolo del male.

Lepre: nei mosaici pavimentali di Aquileia viene usato come simbo-
lo negativo, di poca fermezza nella fede, perché cambia il pelo al varia-
re delle stagioni.

Leone: in senso positivo indica la forza, in senso negativo si usa in
riferimento al Salmo 9022,

I racconti relativi agli animali e al loro significato tratti dal Phisiolo-
gus, operetta del II-III secolo, arricchiti dai Padri della Chiesa conflui-
rono poi nei Bestiarii medievali, che alimentarono la produzione pla-
stica successiva.

La seconda tipologia di immagini ¢ costituita da quelle che abbiamo
chiamato immagini-narrazione.

Ai simboli si affiancano, infatti, le immagini del Cristo e le narra-
zioni di episodi biblici.

E dallincarnazione di Cristo che nasce la possibilita d1 rappresen-

19 Gu. X,18: «Ho il potere di deporre la mia vita e di riprenderlan.
20 Ff 422,
21 Sal. 41,2.

22 $4/. 90,13: «Camminerai su aspidi e vipere /schiaccerai leoni e draghi».



tarlo in figura umana e che & superata la polemica aniconica che trava-
glid la Chiesa primitiva e si risolse ben presto e positivamente in Occi-
dente a differenza dell’Oriente, dove l'uso delle immagini fu ben pil
travagliato a causa dell’iconoclastia. In ogni caso anche in questa tipo-
logia di immagini 'intenzione non ¢ solo quella di “rappresentare”, ma
anche quella di “suggerire” una realta che trascende il mondo naturale.

Le scene bibliche vengono semplificate: il nucleo narrativo com-
prende due o tre figure associate ad elementi-chiave di lettura. La so-
brieta delle rappresentazioni si spiega in un contesto in cui I'arte assol-
ve esigenze soprattutto didattiche e catechetiche. Il lessico iconografico
si collega a quello biblico per costituire una Biblia pauperum con dei
mezzi semplici e poco sofisticati. E una pittura che presenta due co-
stanti: a) la persistenza di elementi tratti dalla tradizione giudaica, b) la
presenza di soggetti tratti dalla mitologia greca e purificati dall origina-
rio significato pagano.

Ad esempio in un mausoleo della necropoli vaticana, verso il I de-
cennio del IV secolo, troviamo un mosaico con Cristo come Dio sole.
Il sole gia in molte religioni pagane era simbolo della divinita, in am-
bito cristiano diviene allegoria di Cristo portatore di vita eterna e di
una nuova luce spirituale che da salvezza.

Nelle immagini-narrazione prevalgono le scene del Vecchio Testa-
mento, cio si spiega con l'origine ebraica delle prime preghiere cristia-
ne per i defunti e svela il ricco scambio che avviene tra cultura ebraica
e cultura cristiana.

I temi, come ho gia detto, sono rappresentati in maniera molto sin-
tetica: un uomo ritto in preghiera dentro una piccola cassa ¢ sufficien-
te per evocare 'Arca di Noe e il Diluvio Universale, un uomo che con
una canna tocca una roccia allude a Mosé che fa scaturire le acque (Fig.
VIII): ancora una volta, come nella figura dell'Orante, che abbiamo gia
esaminato, ¢ la potenza del gesto e la sobrieta dell'immagine a colpirci
pili che la descrizione dei particolari. Lo stesso avviene nelle rappresen-
tazioni di altri episodi, come quello di Daniele nella fossa dei leoni o
del Sacrificio di Isacco (Fig. IX).

Nelle immagini del Nuovo Testamento (ad esempio la guarigione
dell’emorroissa, del paralitico, del cieco nato, la resurrezione di Lazza-
ro) il leitmotiv ¢ il tema della salvezza.



Fig. VIII - Mosé fa scaturire 'acqua dalla roccia, catacombe di San Callisto, Roma.

-




Fig. IX - 1 sacrificio di Isacco, Ipogeo di via Dino Compagni, Roma.




Fig. X - I tre fanciulli nella fornace ardente, catacombe di Priscilla, Roma.

Interessante appare I'analisi di alcune immagini riconducibili ad una

preghiera formulata alla fine del III secolo?:

Esaudisci la mia preghiera,
come hai esaudito Giona nel ventre del cetaceo.
Esaudisci la mia preghiera,
come hai esaudito i tre fanciulls,
Anania, Azaria e Misaele.
Esaudisci la mia preghiera,
come hai esaudito Susanna tra le mani dei vecchi.

E interessante la corrispondenza tra questa preghiera e I'iconografia
delle origini, il che dimostra ancora una volta il legame tra liturgia e ar-
ti figurative e come 'iconografia stessa diventi un mezzo di diffusione
del cristianesimo. Quanto ai tre episodi citati nella preghiera, I'icono-
grafia di quello dei tre fanciulli condannati da Nabucodonosor per non
aver adorato un idolo ad essere arsi nella fornace ardente?* & fissata dal-

23 P PRIGENT, Larte dei primi cristiani, Edizioni Arkeios, Parigi 1995, p. 227.
24 Dn. 3,25-45; 46-50.




I'immagine delle catacombe di Priscilla (Fig. X): i ragazzi oranti, vesti-
ti all’orientale sulla fornace ardente, talvolta altrove si inserisce una co-
lomba, che allude allo Spirito Santo e alla preghiera dei tre giovani
esaudita dal Signore.

Susanna minacciata dai vecchioni®® & rappresentata tra due anziani,
oppure orante tra due alberi (III-IV secolo) e pili avanti trasformata in
agnello in mezzo ai lupi con valore simbolico.

Spesso I'episodio veterotestamentario richiama la salvezza operata da Cri-

Fig. XI - Sarcofago di Giona, Museo del Laterano, Roma.

sto oppure accade che episodi del Vecchio e del Nuovo Testamento sono ac-
costati nel medesimo monumento per suggerire I'idea della continuita.

Si ¢ fatto riferimento precedentemente anche al perdurare di alcuni
miti pagani nel nascente cristianesimo. Prendiamo ad esempio a tal pro-
posito la figura di Orfeo, mitico cantore che ammansiva gli animali e ad-
dolciva la natura selvaggia con la sua lira; egli viene assimilato a Cristo,
pitt che per il viaggio agli inferi che poteva essere letto in chiave di anti-
cipazione della morte e risurrezione di Gestl, per la sua capacita di pie-
gare la natura al suo volere. Un'immagine delle catacombe di Domitilla,
infatti, lo mostra tra gli animali e trova punti di contatto con I'iconogra-
fia del Buon Pastore. Il motivo esegetico ritorna nei Padri del IV secolo,
particolarmente in Clemente Alessandrino ed in Eusebio®.

A questo proposito possiamo citare anche il tema di Giona, presen-

25 Dn. 13,1-64. -
26 F. BISCONTI, Letteratura patristica ed iconografia paleocristiana in Complementi interdisci-
plinari di Patrologia, a cura di A. Quacquarelli, p. 370.




Fig. XII - Maria con Geslt Bambino, catacombe di Priscilla, Roma.

te in alcuni sarcofagi (Fig. XI), che viene raffigurato gettato in mare,
vomitato dal serpente marino e disteso sotto la pianta di ricino: dietro
tali immagini, richiamando il mito greco di Endimione e Selene, Gio-
na diventa prefigurazione di Cristo, della sua morte e risurrezione. Le-
pisodio viene dunque frequentemente proposto al cristiano come para-
digma di salvezza, che I'uomo deve conoscere perché conferma la spe-
ranza nell’intervento salvifico di Dio.

Nel nostro excursus vanno menzionate certamente due immagini:
nelle Catacombe di Priscilla una madre che allatta un bambino alla pre-
senza di una persona in piedi accanto a lei, pud forse essere interpreta-
ta come un’evocazione di Isaia, che annuncia la nascita del Messia di
fronte alla Madonna in atto di allattare il Bambino Gesu (Fig. XII).

Un’altra immagine di una donna col bambino si trova nelle catacombe




dette Coemeterium maius nel IV
secolo?

Naturalmente dopo I'editto di
Costantino si introducono delle
variazioni nell’'uso delle immagi-
ni: si abbandona il naturalismo e
nei sarcofagi si passa dalla narra-
zione continua e dall’'unione di
episodi diversi?® alla presentazio-
ne di singoli episodi, come avvie-
ne nel Sarcofago di Giunio Basso
(359).

Le composizioni diventano pilt
complesse, con un maggior nu-
mero di figure e inquadrature ar-
chitettoniche, mentre anche le
immagini-segno cambiano. Nella
rappresentazione del Cristo si so-
stituisce la ricchezza delle forme
simboliche primitive con tre nuo- :
ve tipologie. La sua immagine, in- i
fatti, in origine espressa prevalen-
temente dal Buon pastore, ora
presenta: a) il tpo del filosofo
(Christus cynicus), ciot il saggio testimone della divinita, gia frequente
nell’iconografia della seconda meta del III secolo, con riferimento a filo-
sofie stoiche e neoplatoniche, che predicavano la serenita e I'estranea-
mento dalla realta da parte del saggio; b) il tipo del Cristo mistico di eta
costantiniana (prima meta del IV secolo), cioe il Cristo giovinetto a cui
secondo Grabar attribuire uno stato ideale di giovinezza significa collo-
carlo fuori dal tempo in una dimensione eterna®, Pfeiffer vede invece in

Fig. XIII - Cristo docente,
Museo nazionale, Roma.

questa raffigurazione un modo di attestare la preesistenza eterna di Cri-

27 A. GRABAR, Le vie della creazione nell’iconografia cristiana, Jaca Book, Milano 1999, p. 26.
28 Cfr. i sarcofagi gia citati.
29 A. GRABAR, Larte paleocristiana, Milano 1991.




46

sto e la sua superiorita rispetto agli dei pagani®%; ¢) il tipo del Ciristo sto-
rico di et teodosiana (seconda meta del IV secolo), che evoca il significa-
to salvifico della Passione, della Resurrezione e della Maesta anticipando il
Cristo giudice bizantino-medievale.

A proposito del secondo tipo ¢ interessante esaminare una statuetta
seduta della fine del IV secolo interpretata come un’immagine di Cri-
sto docente (Fig. XIII): indossa la tunica ed il pallio, con la mano de-
stra sollevata accompagna la spiegazione del testo contenuto nel rotolo
semiaperto che regge con la mano sinistra; l'immagine & quella usata
tradizionalmente nel mondo pagano per rappresentare un maestro. In
questo caso il Cristo & un giovane dall’aspetto apollineo, che potrebbe
richiamare I'episodio evangelico di Gesti dodicenne che disputa con i
dottori del Tempio.

Con il terzo tipo invece si accentuano i legami tra il Cristianesimo
e le rappresentazioni dell'imperatore in trono, mentre i vincoli tra po-
tere temporale ¢ potere spirituale si fanno pil stretti. Il quadro di rife-
rimento dal quale siamo partiti non vale pii1 e da qui si innesta un pro-
cesso che portera all’iconografia bizantina e medievale.

30 H. PFEIFFER, Limmagine di Cristo nell'arte, Citta Nuova Editrice, Roma 1986, p. 25.



