BARBARA IRIT AIELLO*

La religione ebraica dalla prospettiva della rabbina donna!

Sento il dovere di ringraziare, innanzitutto, il Direttore dell'ISSR,
monsignor Antonio Foderaro, per I'invito a partecipare a questo semi-
nario, ed il professore e amico Enrico Tromba, che ha organizzato un
evento come quello di oggi, che ci porta alla scoperta e alla riscoperta
di una religione e di una cultura come quella ebraica, che per secoli ha
dimorato in questa terra di Calabria.

Vorrei cominciare con il presentarmi. Sono rabbina Barbara Irit
Aiello, la prima rabbina donna in Italia ed anche la prima rabbina pro-
gressiva in Iralia®. _

Lintento principale di questa mia breve relazione & quello di spie-
gare, nella maniera piti semplice possibile, il significato di ebraismo
progressivo € per questo, sara importante rifarmi anche alla mia storia
personale, esemplare per capire il perché di questa scelta.

Nelle sinagoghe progressive troviamo innovazioni e riforme rispetto
all’ebraismo tradizionale.

1l primo punto da mettere in evidenza ¢ la parita fra i due sessi che
esiste per la nostra corrente progressiva.

* Rabbina Sinagoga Ner Tamid del Sud (“La luce Eterna del Sud” Serrastretta - CZ).

1 B questa la relazione tenuta in occasione del Seminario di studi sull’ebraismo svoltosi a
Reggio Calabria il 16 aprile 2008 nell’Aula Magna dell'Istituto Superiore di Scienze Religiose
(Reggio Calabria).

2 AlPinterno del mondo ebraico nel XIX secolo & sorto il movimento dell’Ebraismo rifor-
mato, chiamato anche progressivo o liberale. Scopo principale era quello di mediare la rigida
pratica religiosa ebraica con lo stile di vita della societa occidentale. E diffuso prevalentemente
negli Stati Uniti d’America e in Europa.

41



Nella sinagoga tradizionale le donne assistono alla liturgia da un luogo
separato, generalmente definito, nella lingua ebraica “mekitzah”, da dove le
donne possono solo guardare i servizi liturgici, ma non partecipare.

Invece, per noi progressivi, le donne e gli uomini siedono e parteci-
pano assieme alle sacre funzioni.

Le differenze piti importanti tra i due movimenti riguardano i dirit-
ti delle donne, che tra i progressivi acquistano parita. Lesempio pii1 pa-
lese ¢ il mio: sono, infatti, la prima rabbina donna in Italia!

Oggi questa parita si estende anche ai padri.

Nella famiglia ebraica tradizionale, infatti, il figlio (o la figlia) & con-
siderato ebreo solo quando nasce da madre ebrea, anche se il padre ap-
partiene ad un’altra religione?.

Per noi progressivi, quando il padre ¢ un ebreo, ma la madre appar-
tiene ad un’altra religione, il figlio o la figlia & comunque considerato
lo stesso un ebreo.

Questo rappresenta la parita anche per 'uomo. Per questa ragione tro-
viamo nelle sinagoghe progressive molte coppie miste, o interreligiose, che
offrono cosi I'opportunita a tutti i bambini di crescere come un ebreo.

Ma & importante anche rimarcare, che i principi teologici su cui si
basa la corrente progressiva sono uguali a quelli dell’ebraismo tradizio-
nale. I cambiamenti investono solo alcune cerimonie.

Per esempio, dopo la nascita di un bambino maschio, si pratica il ri-
to della circoncisione, in ebraico “Brir Milah™4.

Per noi progressivi, che continuiamo ad osservare questo rituale, & il
medico che lo esegue nell'ospedale, immediatamente dopo la nascita.
Dopo di che celebriamo una cerimonia nella sinagoga per dare al bim-
bo un nome ebraico.

3 La definizione di Ebreo & un qualcosa ancora oggi molto difficile da inquadrare. Il pun-
to di partenza per gli ebrei & un passo della Torah che recita che ¢ ebreo colui che & Siglio di una
donna ebrea.

4 Questo rito antichissimo & il simbolo del patto tra Abramo e Dio. Abramo, fu circonci-
so all'etd di novanta anni, secondo la tradizione. Il primo ebreo ad essere circonciso all’ottavo
giorno fu Isacco. Da allora, ogni ebreo, come Isacco, sard circonciso.

42



Per una bambina celebriamo la stessa cerimonia nella sinagoga, in
ebraico, “Brit HaBaah” o “la Benvenuta® per assegnarle il suo nome
ebraico.

Un altro esempio del rituale che & comune fra i tradizionalisti ed i
progressivi & la cerimonia che si chiama Bar Mitzvah. “Bar” & la paro-
la ebraica che vuol dire “il figlio di, mentre “Mizzvah” vuol dire “co-
mandamento™.

Il “Bar Mitzvah” & un importante evento del ciclo della vita. Quan-
do un bambino raggiunge il tredicesimo anno, un ragazzo ¢ un “Bar
Mitzvah” o “figlio del comandamento”, e da quel momento pud parte-
cipare ai riti nella sinagoga come un adulto. Per i progressivi, anche la
ragazza ha la stessa opportunitd. Quando lei raggiunge i dodici anni
diventa “Bat Mitzvah”, cioé & “una figlia del comandamento” e viene
introdotta nel mondo degli adulti esattamente come il ragazzo.

Nella sinagoga progressiva, i ragazzi e le ragazze leggono le “paras-
ha®” i brani della Torah e fungono come assistenti della rabbina duran-
te il servizio dello Shabbat.

Vorrei ora velocemente parlare della differenza in campo teologico,
partendo dai “mitzvot”, ciod i comandamenti.

Nella religione ebraica abbiamo seicentotredici mitzvot o regole.

Mentre per la corrente tradizionale questi hanno tutti uguale digni-
t3, nella corrente progressiva esiste una gerarchia interna tra i vari co-
mandamenti.

I precetti pilt importanti sono quelli che riguardano la sfera dei rap-
porti interpersonali e la dignita della vita umana.

Per esempio, & una “mitzvah” che dice che non & giusto disturbare

5 Bar mitzvah (ANXD I3, figlio del comandamento), Bat mitzvah per le ragazze, (N2 NM¥D,
figlia del comandamento), € il termine che indica il raggiungimento della maturita (12 anni e un
giorno per le femmine, 13 anni e un giorno per i maschi). Da quel momento si diventa responsa-
bili per sc stessi nei confronti della legge ebraica, la Halakhah. Fino ad allora sono i genitori dei
bambini responsabili del loro cammino religioso.

6 Parasha (in ebraico AW1D) & una suddivisione della Torah destinata a definire la lettura
settimanale della Torah stessa. La letrura pubblica della Torah risale probabilmente all’epoca
della fine dellesilio babilonese, ai tempi di Ezra ¢ Nehemia.

43



il corpo di una persona dopo la sua morte e questa ¢ la credenza di tut-
ti gli ebrei.

Ma noi progressivi, crediamo anche nella diversa importanza dei co-
mandamenti. Allora diciamo che, quando un’ebrea o ebreo vuole do-
nare gli organi per salvare una vita o per rendere una vita migliore (per
esempio, donare gli occhi), i progressivi lo permettono perché salvare
una vita ¢ pilt importante degli altri comandamenti.

Un altro esempio per spiegare la differenza fra la nostra religione tra-
dizionale e la corrente progressiva ¢ il nostro rapporto con la persona
omosessuale.

Per questo particolare e attuale argomento studiamo le leggi ebrai-
che che si chiamano “lz halakah” .

Rav Isserles, un rabbino famoso del Cinquecento, ha scritto molto
sulla responsabilita dei rabbini nei confronti dei progressi scientifici.

E Ia responsabilita — ha scritto rav Issereles — per la nostra religione com-
binare la halakah, le leggi antiche, e conformarsi a questi mutamenti.

Sappiamo che la vita della persona omosessuale comincia con la na-
scita, perché essere una persona omosessuale & una differenza biologica
e non ¢ una scelta di vita. Per questo accettiamo le persone omosessuali
nello stesso modo di come ¢ accettata una donna o una persona dis-
abile: Dio ha creato tutte queste differenze ed anche la sinagoga pro-
gressiva celebra la bellezza della diversita.

Io ho un grande rispetto per la corrente progressiva, specialmente
perche sono cresciuta nella sinagoga tradizionale, dove le donne non
hanno avuto l'opportunita di partecipare con gli uomini.

Quando ero piccola, ho imparato le mie tradizioni ebraiche, ma non
ho avuto il modo di servire la mia gente.

7 La Halakah, in ebraico sentiero/strada, & per 'ebraismo, I'insieme delle antiche leggi della
tradizione basate sull’interpretazione rabbinica. Trasmesse inizialmente in forma orale dalle pilt
importanti personalita rabbiniche, durante i primi cinque secoli dell’era cristiana queste leggi fu-
rono trascritte del Talmud e nel Midrash. Mentre ' Haggada rappresenta gli approfondimenti dei
principi religiosi, etici e politici, nella Halakah troviamo il contenuto prettamente legale di que-
ste opere. Proprio per questo, dopo la stesura del Talmud, I'Halakah continué ad ampliarsi alla
luce delle disposizioni ed interpretazioni che i rabbini davano davanti alle nuove situazioni.

44



La prima rabbina donna nel tempo moderno & Rabbina Sally Prei-
sand che ha ricevuto I'ordinazione dall’Universita riformata negli Stati
Uniti, ma questo cambiamento ¢ avvenuto solo trentadue anni fa!®

Prima di questo evento era impossibile per le altre donne ebraiche,
e naturalmente anche per me, diventare una rabbina. Come molte al-
tre donne, ho ottenuto la laurea all’'universit e ho iniziato a lavorare,
ma volevo realizzare il mio sogno e seguire il mio cuore: diventare una
rabbina.

Il mio papa, un calabrese che & cresciuto a Serrastretta’ ed anche
molti della mia famiglia italiana, sono stati “ebrei in segreto”10.

Mia nonna ha insegnato alcune regole ebraiche a mio padre, ma do-
po cinquecento anni senza una sinagoga in Calabria, lei non ha avuto
molte cose da dare a suo figlio.

LInquisizione ed altre persecuzioni hanno distrutto la nostra tradi-
zione ebraica in Iralia meridionale. Solo pochi simboli sono rimasti:
mia nonna per anni ha osservato in segreto la festa dello Shabbat, che
cade ogni venerdi sera.

Lei ha trovato due portacandele d’argento, li ha portati nella canti-
na e li ha acceso le luci dello Shabbat!

Quando con tutta la famiglia ha lasciato la Calabria ed ¢ arrivata ne-
gli Stati Uniti, il primo venerdi sera, ha fatto la stessa cosa! E quando
mio padre le ha detto di stare tranquilla perché ' America la terra del-
la libertl, mia nonna ha risposto “Non sono sicura!”. E anno dopo an-
no, lei ha continuato ad accendere le candele solo ed esclusivamente
nella cantina!

8 La consacrazione della prima rabbina avvenne nel 1972.

9 Ridente paese vicino a Lamezia - Nicastro, in provincia di Catanzaro. Situato a circa 840
m di altitudine & posto nel cuore della Calabria tra “strette” “serre” di monti, da cui il nome
Serrastretta.

10 Dopo I’Editto contro gli Ebrei proclamato in Spagna nel 1492, le terre del Sud d’Italia
passarono nelle mani di re Ferdinando il Cattolico che nel 1510 scaccid gli ebrei anche dal Me-
ridione. Le comunith furono costrette ad abbandonare, nel giro di pochi mesi, tutto cid che
avevano. Solo rinnegando la propria fede ebraica sarebbe stato possibile restare nei territori di
re Ferdinando. Tra gli ebrei che rimasero nel Meridione alcuni di loro si convertirono, ma la
maggior parte continud a professare la propria religione in segreto, anche se apparentemente
aveva sposato la fede cristiana.

45



E un aneddoto personale che vi ho voluto raccontare per dimostra-
re come I'Inquisizione ed altre persecuzioni hanno portato la paura tra
la nostra gente ed hanno anche distrutto la nostra tradizione ebraica.

Ma dopo queste tragedie, una cosa & rimasta: la luce nei nostri cuo-
ri, la luce della nostra religione.

Per questo ho scelto il mio lavoro e ho studiato molto, quando ero
pill giovane.

Oggi io lavoro in Calabria dove ho organizzato una sinagoga per la
gente con le radici ebraiche che pud cosi imparare quelle tradizioni che
abbiamo perso secoli fa.

La' nostra sinagoga si chiama “Ner Tamid del Sud,” vuole dire “La
Luce Eterna del Sud”... della Calabria. Ma io so che la speranza del
mondo per noi ¢ quella di trovare una terra comune. Ogni religione &
diversa, ma vivere una vita spirituale & la nostra terra comune.

A tal proposito mi ritornano in mente delle parole della Torah, nel
libro che in ebraico si chiama Beresheet:

“Vay-i-kach Adonai Elohim et ha'adam” ...
“II Signore prese 'uvomo...” (Genesi, 2, 15)

“Vay-an-i-che-hu ve-Gan Eden”.. “lo pose nel giardino di Eden...”

“Le-ov-dah  00-le-shom-ra...” “perche lo coltivasse e lo custodisse”.

Per tutti, il nostro rapporto con Dio ¢ cominciato nel Gan Eden, nel
giardino di Eden, dove Dio ha dato a noi opportunita di partecipare
del miracolo della creazione: ... “Le ov-dah oo-le-shom-ra’.. di coltiva-
re e di custodire la terra”.

Allora, sulla terra, siamo insieme. Per me, come ebrea, queste paro-
le sono un esempio dell'importanza della fede.

II concetto in ebraico & “Tikkun Olam” ... “continuare a lavorare con
Dio per fare il bene del mondo”.

Questo concetto ¢ molto importante per noi progressivi. Abbiamo
la potenza nelle nostri mani di custodire bene o di calpestare male.

46



Infine, io voglio dire, che queste parole si rivolgono alle persone di
ogni fede — cristianesimo, islamico, ebraismo — ed anche alla persona
che non ha fede.

C’¢ una differenza fra religione e vita spirituale. La vita spirituale c’¢
comunque, & la prima e fondamentale.

Dopo di che, la religione specifica ci offre Popportunita di celebra-
re la spiritualitd che abbiamo nel cuore.

Questa ¢ la nostra terra comune. Allora, con questa & possibile per
noi lavorare insieme per portare il bene nel mondo.

47






