CATERINA BORRELLO BELLIENI

L’'insegnamento di Agostino sulla pace

La pace dei cristiant

La parola ebraica pace-shalom indica non solo I’assenza di guerra,
ma una pienezza di vita che & benessere nel senso pit pieno, non solo
materiale e sociale, sazieta e consolazione, felicita e fecondita, quindi
salvezza, bene messianico destinato a realizzarsi solo, nel Nuovo Te-
stamento, con Gesu che della Pace ¢ il primo messaggero e ['unico
autorel. '

Nel periodo antico i cristiani si occuparono di pace in tre acce-
zioni fondamentali?.

Pace della persona umana

I primi cristiani parlarono di pace non primariamente in riferi-
mento ad armi che non si utilizzano, ma a Cristo e all'uomo in quanto
persone. In tal senso per Agostino l'inquietudine dell'uomo e I'as-
senza di pace sono costitutivo essenziale della persona umana in
quanto creatura e in quanto soggetta al peccato:

O Signore ci hai fatti per te, e il nostro cuore non trova pace finché non
riposa in tel.

Cristo & la pace che si raggiunge e la via della pace.

Pace della Chiesa

La pace, frutto dello Spirito, & data a chi crede in Cristo: «Vi la-

1 X. LEON-DUFOUR, Pace in Dizionario di Teologia biblica, Casale Monferrato 1971, pp.

813-821.
2 Cfr. V. Grossy, I nodi della pace nella storia del Cristianesimo: dalle origini alle cro-

ciate, in La pace sfida del Regno, Torino 1983, pp. 80-95.
3 AGOSTINO, Confessiones I, 1.

51



scio la pace, vi do la mia pace» (Gv 14,27). Questo significato della
pace dei credenti quale gruppo religioso si sviluppa in particolare
nella dialettica ortodossia-eresia.

L’eresia era considerata come perdita della pace con la Chiesa?,
e la riammissione nella comunita era intesa come un riacquistare
la pace: «(Nell’eretico e nello scismatico) la Chiesa ¢ divisa dal vin-
colo della carita e della pace, ma € unita nell’'unico battesimo. Per-
cio una & la Chiesa ed essa solo viene denominata ‘cattolica’»>.

E soprattutto la triste situazione delle chiese d’Africa, dilacerate
dallo scisma donatista, che fa considerare ad Agostino la pace e lo
impegna a illustrarne le caratteristiche e a indagarne la fonte. Gli
appelli del vescovo di Ippona alla pace dovettero destare una riso-
nanza singolarmente profonda nella preparazione alla Conferenza
tra cattolici e donatisti, convocata nel 411 per porre fine alla scis-
sione, come ci testimoniano questi ampi stralci di alcuni discorsi pro-
nunciati in quegli anni.

Il Discorso 357 si apre con un accorato «Elogio della pace», pre-
sentata come bene per eccellenza non competitivo, che cresce quanto
pit si diffonde ed & condiviso dagli uomini, e che quindi si coniuga
con l’amore.

E il momento questo di esortare la Carita vostra ad amare la pace secondo
tutte le forze di cui il Signore vi fa dono, e a pregare il Signore per la pace.
La pace sia la nostra diletta, la nostra amica; possiamo noi vivere, con essa
nel cuore, in casta unione, possiamo con lei gustare un riposo pieno di fidu-
cia, un sodalizio senza amarezze. Vi sia con essa indissolubile amicizia. Sia
il suo abbraccio pieno di dolcezza. Non ¢ difficile possedere la pace. E, al
limite, pitt difficile lodarla. Se la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere
capacita che forse ci mancano; andiamo in cerca delle idee giuste, soppe-
siamo le frasi. Se invece la vogliamo avere, essa ¢ li, a nostra portata di mano
e possiamo possederla senza alcuna fatica. Quelli che amano la pace vanno
lodati. Quelli che la odiano non vanno provocati col rimprovero: ¢ meglio
cominciare a calmarli con 'insegnamento e con [la strategia del] silenzio.
Chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace. Facciamo un esem-
pio: tu che ami questa luce visibile non ti adiri con i ciechi ma li compiangi.
Ti rendi conto di quale bene tu godi, di quale bene essi sono privi e ti ap-
paiono degli di pieta. Davvero non li condanneresti, anzi, se ne avessi la pos-
sibilita, che so io, una capacita medica, o anche un farmaco utile, ti affret-
teresti a far qualcosa per risanarli. Cosi, se ami la pace, chiunque tu sia,

4 CIPRIANO, De unitate ecclesiae 10.
5 AGOSTINO, De baptismo I, 10, 14.

52



abbi compassione di chi non ama quello che tu ami, di chi non possiede quello
che possiedi tu. L'oggetto del tuo amore ¢ di tal natura che non comporta
invidia da parte di chi partecipa con te allo stesso possesso. Chi possiede
la stessa pace che possiedi tu, non per questo fa diminuire il tuo possesso.
Se tu desideri un determinato bene terreno, & difficile che non porti un po’
d’invidia a chi ne possiede piu di te. Ancora: se per caso ti viene in mente
di condividere con un amico una tua proprieta per acquistare reputazione
di uomo benefico o per far noto I’'amore fraterno anche nelle necessita at-
tuali, se dunque vuoi dividere con un amico un tuo possesso, sia un podere,
sia una casa, o qualcosa del genere, devi appunto dividerlo con lui, devi go-
derlo in partecipazione con lui...

Se invece ami, tieni, possiedi la pace, puoi invitarne quanti vuoi alla par-
tecipazione di questo possesso. Anzi, i suoi confini si allargano quanto piu
cresce il numero di coloro che la posseggono. Una casa terrena non contiene
pitt di un certo numero di abitanti. In quanto alla pace essa cresce in pro-
porzione del numero di chi ne usufruisce...

La pace € un bene del cuore e si comunica agli amici, ma non come il pane.
Se vuoi distribuire il pane, quanto pitt numerosi sono quelli per cui lo spezzi,
tanto meno te ne resta da dare. La pace invece & simile al pane del miracolo
che cresceva nelle mani dei discepoli mentre lo spezzavano e lo distribui-
vano®...

Viene quindi sviluppato il significato della pace all’interno della
comunita ecclesiale e in rapporto agli eretici.

E intanto abbiate la pace tra voi, fratelli. Se volete attirare gli altri alla
pace, abbiatela voi per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. Per infiam-
marne gli altri dovete averne voi, all’interno, il lume acceso. L’eretico ri-
fiuta la pace come l'occhio malato la luce.

Facciano in modo di aiutare con ogni mezzo i malati d’occhi, con ogni
sforzo, con ogni tentativo: anche loro malgrado, anche se resistono alla cura,
e saranno felici quando avranno riacquistato la vista! Supponi che il ma-
lato si irriti con te. Non stancarti di aiutarlo standogli vicino. E tu, amico
della pace, rifletti, e, gusta per primo l'incanto della tua diletta. Ardi d’a-
more tu, cosi sarai in grado di attirare un altro allo stesso amore, in modo
che egli veda cio che tu vedi, ami cid che tu ami, possegga cid che tu
possiedi’.

L’impegno per la pace diventa allora una vera e propria «cura»
del fratello che si trova nell’errore, e il metodo per raggiungerla &
fatto di mitezza, silenzio e, infine, preghiera.

6 Ip., Sermo 357, 1.
7 Ip., Sermo 357, 3.

53



Dunque, miei carissimi, l’autentica mitezza cristiana e cattolica va con-
trapposta a loro, faccio appello alla vostra Carita. Qui si tratta di curare;
& come se ci fosse un’infiammazione negli occhi di questi santi. Bisogna dun-
que procedere, nella cura, con precauzione, con delicatezza. Nessuno attac-
chi briga con loro. Nessuno voglia con la polemica difendere neanche la sua
stessa fede. Dalla disputa puo scattare una scintilla di lite ed ecco data l'oc-
casione a chi la cerca. Insomma, se anche devi sentire un’ingiuria, tollera,
sopporta, passa oltre. Ricordati che sei in funzione di medico. Osservate il
tratto gentile dei medici verso i malati anche quando la medicina & dolo-
rosa. Essi prestano la loro cura anche quando debbono sentire una prote-
sta. Non rispondono insulto ad insulto. La risposta alle loro parole sia pun-
tuale: di uno che cura a uno che dev’essere curato, non di due che litigano.
Sopportate con pazienza, ve ne scongiuro, fratelli miei, [anche le provoca-
zioni]. «Non tollero - obietta qualcuno - che si insulti la Chiesa». Ma ¢& pro-
prio la Chiesa che ti prega di essere paziente con chi insulta la Chiesa. «Si
denigra il mio vescovo. Si dicono cose infami del mio vescovo e tacero?».
Si dicano pure cose infami, ma tu taci, ora: non per consenso - ¢ chiaro -
ma per sopportazione. Se per il momento non entri nelle discussioni, faiun
servizio al tuo vescovo. Cerca di capire il momento: abbi prudenza.

Volgiti alla preghiera. Non respingere dunque I'ingiuria con l'ingiuria ma
prega per chi la fa. Vorresti ribattere, parlare a lui, contro di lui. Invece
parla a Dio di lui. Vedi che non & esattamente il silenzio che t'impongo. Si
tratta di scegliere un interlocutore diverso; quello al quale tu puoi parlare
tacendo: a labbra chiuse ma col grido nel cuore. Dove il tuo avversario non
ti vede, li sarai efficace per lui. A chi non ama la pace e vuol litigare rispondi
cosi con tutta pace: «Di’ quello che vuoi, odia quanto vuoi, detesta quanto
ti piace, sempre mio fratello sei. Perché ti adoperi per non essere mio fra-
tello? Buono, cattivo, volente, nolente, sempre mio fratello sei». Egli potrebbe
replicare: «Come posso esserti fratello? Io ti sono avversario, nemico». Ma
tu: «Anche se parli in questo modo, anche cosi sei mio fratello.». Sembra
assurdo: mi odia, mi detesta e tuttavia mi & fratello? Si vorrebbe che io ac-
cettassi il modo di vedere di uno che non sa quel che si dica? Io gli desidero
la guarigione: che veda la luce, che mi riconosca fratello. Vuoi che io ac-
cetti quello che lui dice: che io non sarei suo fratello per il fatto che egli
mi detesta e mi odia? Debbo credere a lui e non alla stessa luce?

Ripeti dunque: «Fratello mio, puoi odiarmi, puoi detestarmi finché vuoi,
sei sempre mio fratello. Riconosci in te il segno di mio Padre, che ¢ la pa-
rola del nostro Padre. Per quanto fratello cattivo, per quanto fratello liti-
gioso, mio fratello sempre sei, perché anche tu dici, come dico io: Padre no-
stro che sei nei cieli. Ti prego, fratello, riconosci il senso di quello che dici
insieme a me e condanna quello che fai contro di me. Considera le parole
che escono dalle tue stesse labbra e, pitt che me, ascolta te stesso. Pensa
chi & Colui a cui diciamo: Padre nostro che sei nei cieli. Non € un amico, non
& un vicino. E uno, quello a cui ci rivolgiamo, che ci fa obbligo di andare
d’accordo, e dato che siamo uniti con una stessa voce davanti al Padre, per-

54



ché non dobbiamo essere uniti in una stessa pace?»...

Queste cose ditele con fervore, ma con dolcezza. Sia appassionata la vo-
stra parola, ma per iil fervore della carita, non per l’esaltazione della di-
scordia. E pregate con me il Signore in questi solenni digiuni...

Col Signore preghiera fervida, coi fratelli carita. Si dovrebbero anche au-
mentare le elemosine perché siano esaudite pit facilmente le preghiere. Pra-
ticate anche l'ospitalita: & il momento opportuno dato che vi & qui assem-
bramento dei servi di Dio; & ’occasione buona, la circostanza adatta8.

Lo stesso stesso appello alla preghiera si ritrova nel Discorso se-
guente:

Nessuno di voi, fratelli miei, faccia irruzione nell’aula della conferenza.
Anzi evitate assolutamente, se possibile, perfino di passare per quel luogo,
perché non nasca qualche appiglio di contesa o di lite, qualche occasione,
e appunto trovino l'occasione quelli che la vanno cercando...

Noi disputiamo per voi: voi pregate per noi. E aiutate le vostre preghiere,
come gia vi abbiamo esortato, con digiuni ed elemosine. Aggiungete loro le
ali con cui volino a Dio. Adempiendo questo ufficio forse sarete piu utili voi
a noi, che noi a voi. Nessuno di noi infatti in questa disputa presume qual-
cosa di sé: in Dio & tutta la speranza. Non siamo migliori dell’Apostolo che
dice: Pregate per noi. Pregate per me - dice -, perché mi venga data la parola.
Voi dunque pregate per noi Colui in cui abbiamo riposto la nostra speranza,
affinché abbiate gioia da questa nostra disputa. Tenete ben ferme, fratelli,
queste cose, ve ne scongiuriamo, in nome dello stesso Signore, dell’autore
della pace, di chi I'ha istituita e fondata. Vi preghiamo di scongiurarlo, d’in-
vocarlo in pace; e ricordatevi che siete figli di chi ha detto: Beati gli opera-
tori di pace perché saranno chiamati figli di Dio®.

Pace dello Stato

In una terza accezione la Pace & considerata in relazione alle isti-
tuzioni civili e religiose, ai rapporti tra i popoli che entrano in con-
flitto contendendosi la supremazia di ogni tipo, da quella dei beni
economici a quella delle ideologie politiche.

La problematica e la riflessione cristiana relativa a questo terzo
ambito & connessa all’evolversi della comprensione da parte del cri-
stiano del suo situarsi nel mondo.

Prima di Costantino si ebbe una contestazione radicale della guerra

8 Ip., Sermo 357, 4-5.
9 Ip., Sermo 358, 6.

55



e di ogni attentato alla vita umana. La Traditio Apostolica vietava
al catecumeno e al fedele di uccidere in guerra e di allearsi e nella
Vita di S. Martino il martire confessa: «Non mi ¢ lecito combattere».
Dopo Costantino, in un Impero divenuto ufficialmente cristiano, in
cui esisteva un esercito, esistevano dei magistrati con diritto di uc-
cidere, compaiono le prime sanzioni canoniche contro chi si oppone
al servizio militare. Il Concilio di Arles del 314 condanna i cristiani
disertori e le Costituzioni Apostoliche non proibiscono piu di arruo-
larsi nell’esercito, né al soldato di uccidere.

In questo diverso contesto, che richiede sfumature e gradualita
di posizioni, le affermazioni di Agostino si muovono tra realismo e
profezia. Viene sempre ribadito il valore della mitezza e della non-
violenza evangelica, ma anche si & coscienti della problematicita delle
situazioni in cui il cristiano & chiamato a vivere.

Un gruppo di lettere, legate a un dissidio tra il governatore d’A-
frica Bonifacio e la corte imperiale di Ravenna, forse prima dell’in-
vasione dei Vandali in Africa (429), fa il punto sull’atteggiamento cri-
stiano verso la guerra.

Bonifacio aveva manifestato il proposito di consacrarsi al servi-
zio di Dio abbandonando ogni vanita mondana e anche tutte le cari-
che pubbliche. Ma era stato consigliato da Agostino a far voto di ca-
stita rimanendo nel mondo, conservando il suo incarico di governa-
tore e «vivendo tra le armi materiali, difeso in modo pit saldo dalle
armi spirituali», perché cio «era utile alle Chiese di Cristo» per « di-
fenderle dalle incursioni dei barbari, in modo che potessero condurre
una vita serena e tranquilla»!°.

Bonifacio sconfesso poi questo impegno, sposandosi e dedicandosi
ad ogni vizio; allora Agostino lo richiama, invitandolo questa volta ad:

abbandonare la vita militare per quanto fosse possibile senza compromet-
tere la pace delle condizioni umane, e dedicarti a vivere in comunita coi fe-
deli servitori di Cristo (i monaci), ove i soldati di Cristo combattono nel si-
lenzio, non per uccidere gli uomini, ma per debellare i principi, le potenze
e gli spiriti del male, cioe il diavolo e i suoi angeli;

e, «se mai & necessario» che Bonifacio prenda parte ancora alle
guerre, Agostino lo invita a «cercare la pace anche nelle guerre», di
servirsi dei beni di questo mondo per fare opere buone e non fare
del male a causa dei beni del mondo!!.

10 Ip., Epistula 220.
11 Tbidem.

56



Nella situazione critica di guerra imminente in cui si trovava Bo-
nifacio, un consiglio conforme alle massime di questo mondo non
ci puo essere su'cose insicure; ma un consiglio conforme alla legge
di Dio ¢ di non amare il mondo, vincere le passioni con armi invisi-
bili e spirituali, mirare ai beni sicuri, passando sicuro tra i beni in-
sicuri di quaggit: servendosi del mondo come se non ce ne servis-
simo e mediante i beni materiali fare il bene e non diventare cattivi.

Nella Lettera 229 indirizzata a Dario, alto magistrato della corte
di Ravenna inviato in Africa a negoziare col ribelle Bonifacio, il Ve-
scovo di Ippona ribadisce il valore della Pace non solo come fine,
ma come mezzo adeguato per realizzare una pacifica convivenza tra
gli uomini. ‘

Sono certamente grandi ed hanno una loro gloria, gli uomini di guerra
dotati non solo di molto coraggio, ma, cio che & un titolo legittimo di gloria,
animati anche da grande fede. Si deve ai loro disagi e ai rischi che essi cor-
rono se, con l'aiuto di Dio che ci protegge e ci soccorre, vengono domati ne-
mici accaniti, si procura la pace allo Stato e alle Province, ricondotte all’or-
dine e alla tranquillita. Ma titolo pitt grande di gloria & proprio quello di
uccidere la guerra con la parola, anziché uccidere gli uomini con la spada,
e procurare o mantenere la pace con la pace e non gia con la guerra. Certo,
anche quelli che combattono se sono buoni, cercano senza dubbio la pace,
ma a costo di spargere il sangue. Tu al contrario, sei stato inviato proprio
per impedire che si cerchi di spargere il sangue di alcuno...!2.

La pace, ribadisce ancora Agostino, non va intesa su un piano di
un’assenza di guerre, ma va legata alla carita e alla pieta.

Se infatti venisse a mancare la pieta e la carita, che cosa sarebbe la pace
e la tranquillita, al riparo da tutti gli altri mali del mondo, se non un’esca,
un invito o un aiuto alla scostumatezza e alla dissolutezza!3.

La «guerra giusta»

In questa oscillazione tra realismo e profezia si colloca anche la
famosa distinzione agostiniana tra guerra giusta e guerra ingiusta
che ha poi generato tante ambiguita e sottili distinzioni. Essa nasce
dalla necessita di risolvere il problema concreto di quale posizione

12 Ip., Epistula 229.
13 Ip., Epistula 231, 6.

Si



assumere nei confronti delle invasioni dei barbari e dall’intenzione
di impedire le guerre, per cui vengono poste le condizioni che ren-
dono lecito ai cristiani di difendere con le armi I'Impero contro gli
invasori. L’obiettivo resta sempre quello della guerra contro il
male!4.

Agostino non condanna la guerra in se stessa, soprattutto quando
essa ha per scopo di ristabilire la pace tra gli avversari nella pieta
e nella giustizia.

... Con tale spirito di misericordia, se fosse possibile, i buoni farebbero
anche le guerre, per far si che, riportando vittoria sulle passioni licenziose,
si eliminassero questi vizi che da un governo giusto si dovrebbero estirpare
o reprimere.

Se la dottrina cristiana condannasse ogni specie di guerre, ai soldati che
nel Vangelo chiedono il consiglio per salvarsi, prescriverebbe di gettar via
le armi e di sottrarsi completamente agli obblighi del servizio militare. In-
vece & stato loro detto: Non fate violenza a nessuno e non calunniate; siate
contenti della vostra paga. Evidentemente non si vieta di attendere al servi-
zio militare a coloro cui & comandato di accontentarsi della propria paga;
pertanto coloro che affermano che la dottrina del Cristo € nemica dello Stato,
ci diano un tale esercito, quale la dottrina di Cristo volle che fossero i sol-
dati; ci diano tali provinciali, tali mariti, tali sposi, tali genitori, tali figli,
tali padroni, tali servi, tali re, tali giudici, infine tali contribuenti e tali esat-
tori del fisco, quali prescrive che siano la dottrina cristiana, e poi osino chia-
marla nemica dello Stato e non esitino piuttosto a confessare che, se essa
fosse osservata, sarebbe la potente salvezza dello Stato!®.

Una guerra giusta non puo essere dichiarata né per assicurarsi con-
quiste, né per acquistare gloria, né per impossessarsi di nuovi beni
e ricchezze. E deve ritenersi come ultima soluzione dopo che ogni
tentativo di intesa e conciliazione & rimasto infruttuoso.

Giudichino essi se convenga ai buoni rallegrarsi dell’espansione dell’im-
pero. Poiché ¢ I'ingiustizia dei nemici contro i quali si sono combattute delle
guerre giuste che ha aiutato I'impero a espandersi: certamente esso si sa-
rebbe esteso di meno se i popoli vicini fossero stati cosi giusti e pacifici da
non provocare con offese nessuna guerra contro di loro. In tal modo, con
vantaggio dell’'umanit, non si sarebbero potuti avere che tanti piccoli re-
gni, tutti felici di vivere in perfetta concordia con i popoli vicini: cosli vi sa-
rebbero nel mondo molti regni, come in una citta vi sono molte famiglie.

14 Cfr. M.F. BERROUARD, Bellum in Augustinus-Lexicon (ed. C. MAYER), Basel 1992, vol.
I, pp. 639-643.
15 AcosTINO, Epistula 138, 2, 15.

58



Il guerreggiare, percio, e il dilatare il proprio regno sottomettendo altre genti,
sembra una felicita ai cattivi, mai ai buoni una necessita. Siccome pero sa-
rebbe peggio se gli ingiusti dominassero sopra i giusti, si pud con ragione
chiamare felicita anche questa necessita.

Tuttavia ¢ senza dubbio una felicitd maggiore avere un buon vicino con
il quale si va d’accordo che sottometterne uno cattivo con la guerra. E da
malvagio desiderare di aver qualcuno da odiare o da temere, per poterne
poi essere il vincitore. Se i romani dunque riuscirono a conquistare un im-
pero cosi vasto, combattendo delle guerre giuste, immuni da empieta e in-
giustizie, non dovrebbero forse adorare quasi come una dea anche I'iniquita
altrui? Sappiamo infatti che essa ha molto cooperato per ottenere questa
vastita dell’impero, creando nemici ingiusti affinché vi fosse contro chi com-
battere guerre giuste e cosi accrescere l'impero’®.

Il saggio, infine, non puo che deplorare I'ingiustizia dell’altro che
lo obbliga alla guerra.

Ma il saggio, mi obietteranno, combattera le guerre giuste. Non dovrebbe
piuttosto soffrire, al ricordo di essere un uomo, della necessita in cui si trova
di fare guerre giuste? Se non fossero giuste non dovrebbe condurle, e quindi
il saggio non dovrebbe condurre nessuna guerra. Infatti impone al saggio
di condurre una guerra giusta l'ingiustizia dell’avversario e questa dovrebbe
in ogni caso procurare dolore a un uomo poiché ¢ ingiustizia di uomini, an-
che se non derivasse nessuna necessita di combattere!’.

La pace nella «Citta di Dio»

Negli anni tremendi del crollo del mondo antico, dopo il sacco di
Roma compiuto da Alarico (410 d.C.), Agostino elaboro la sua origi-
nale concezione della pace nel XIX libro del De civitate Dei'8, sullo
sfondo del fluire e dell’'opporsi nella storia delle due societa, quella
orientata sul mondo e quella orientata su Dio. In esso egli mette a
nudo le manchevolezze del progetto di citta terrena perseguito dalla
comunita degli uomini e propone le rettifiche cristiane, che costi-
tuiscono uno forzo costante piuttosto che realizzazioni effettuabili
nella loro globalita.

L’intuizione fondamentale del vescovo d’Ippona intorno alla pace
consiste nell’intenderla come un’esigenza imprescindibile, necessa-
ria per rendere possibile l'esistenza degli individui.

16 Ip., De civitate Dei 4, 15.

17 Ip., ivi, XIX, 7.
18 Cf. Ip., La citta della pace. La citta di Dio libro XIX, S. Domenico di Fiesole 1992.

59



La pace terrena «non € da disprezzarsi» (XIX, 26); ¢ la pace tem-
porale comune a buoni e cattivi, «ricercata nei beni e nelle como-
dita di questa vita temporale» (XIX, 17). La pace della citta ¢ «]'or-
dinata concordia dei cittadini nel comandare e nell’obbedire» (XIX,
17), dove la concordia ¢ «]’accordo delle volonta umane intorno a pro-
blemi concernenti questa vita mortale» (XIX, 17). Agostino si dilunga
a prendere in esame ’aspirazione universale alla pace, un desiderio
tanto diffuso da convivere anche con le guerre e le violenze; «anche
cio che & disordinato deve necessariamente avere pace con qualche
elemento di quelle cose in cui ¢ incluso o che lo costituiscono, altri-
menti non potrebbe esistere» (XIX, 12).

La pace terrena & necessaria e «<importante» anche per i cristiani.
In tal senso, sottolinea Agostino, S. Paolo «raccomanda alla Chiesa
di pregare per i suoi re e per quelli costituiti in autorita, affinché
viviamo una vita quieta e tranquilla con tutta pieta e carita» (XIX,
26)°. Anch’essi usano dei beni temporali «per rendere piu soppor-
tabile il peso del corpo corruttibile che aggrava 'anima»; e quindi
si adoperano a «proteggere e inculcare 1'accordo delle volonta umane
in tutto cio che riguarda la natura mortale degli uomini» (XIX, 17).

Essendo la pace della citta I’ordinata concordia nel comandare e
nell’obbedire, la citta di Dio pellegrina «non esita a obbedire alle leggi
della citta terrena che regolano tutto cio che & necessario alla vita
mortale», a condizione che tale osservanza non intralci la religione
che insegna ad adorare un solo Dio, vero e sommo. E infine riferisce
la pace terrena alla pace celeste, pace cosi vera che deve ritenersi
la sola pace della creatura ragionevole (ivi).

L’interesse per la pace diventa cosi la piattaforma comune per cre-
denti e non credenti, il luogo di una loro fattiva collaborazione.

Resta sempre la radicale differenza tra una vita che si risolve nella
dimensione temporale, e la prospettiva della fede, che porta a usare
dei beni terreni e temporali come un pellegrino e prospetta un fine
ben diverso: i beni eterni.

La vera pace del cristiano, che si identifica con la vita eterna?,

1911 tema della preghiera per le autorita era gia presente in CLEMENTE ROMANO, Epi-
stola ai Corinti LX, 4 e TERTULLIANO, Apologeticum 21 e 29-32.

20 «Percid potremmo dire della pace cid che abbiamo detto della vita eterna: essa &
il supremo fine dei nostri beni... Ma il nome di pace si usa frequentemente anche nelle
vicende di questo mondo mortale, dove certo la vita non & eterna; percio ho preferito
parlare di vita eterna piuttosto che di pace, come fine di questa Citta dove essa tro-
vera il suo bene supremo» (AGOSTINO, De civitate Dei XIX, 11).

60



svolge quindi un ruolo critico e profetico nei confronti della pace
terrena e ancora una volta ne svela ambiguita e contraddizioni. Que-
sta & una pace che si serve di violenze, guerre, terrore, che & dettata
dalla superbia di chi vuole imporsi ai propri simili mettendosi al po-
sto di Dio (vera causa di ogni assolutismo e totalitarismo ideologico
e istituzionale).

Persino i malvagi fanno la guerra per avere pace fra loro, e, se potessero,

vorrebbero assoggettarsi tutti gli uomini affinché tutti e tutto servissero
ad uno solo: e come questo, se non col consenso di tutti alla sua pace, per
amore o per timore? Cosi l'orgoglio imita in modo distorto Dio. Detesta di
essere uguale ad altri sotto di Lui, e invece vuole imporre agli altri il pro-
prio dominio in luogo del suo; quindi odia la pace giusta di Dio e ama la
propria pace ingiusta. Tuttavia non puo, assolutamente, non amare una pace,
quale che sia. Nessuna aberrazione, anche la piu contraria alla natura di-
strugge fino le intime tracce della natura stessa.
Per questo la pace degli ingiusti, a confronto con quella dei giusti, non puo
chiamarsi pace; lo vede bene chi ha imparato ad anteporre il diritto alla per-
versita, cio che & ordinato a cio che & distorto. Ma anche una cosa distorta,
essa pure, necessariamente dev’essere nella condizione di pace in qualche
parte e per qualche parte, o con qualche parte delle cose fra cui si trova
o di cui consiste; altrimento nemmeno esiste?!.

La pace terrena manca di quell’ordine, che ne dovrebbe essere il
costitutivo fondamentale.

Ecco dunque la pace del corpo & 'ordinato contemperamento delle sue
parti; la pace dell’anima irrazionale l'ordinato riposo dei suoi appetiti; la
pace dell’anima razionale 'ordinato accordo del pensiero e dell’azione; la
pace del corpo e dell’anima la vita ordinata e la salute dell’essere animato;
la pace fra I'uomo e Dio l'obbedienza ordinata, nella fede, alla legge eterna;
la pace fra gli uomini la concordia ordinata; la pace di una casa I’accordo
ordinato di quanti vi coabitano sul comando e sull’obbedienza; la pace di
una citta I'accordo ordinato fra i cittadini sul comando e sull’obbedienza;
la pace della Citta celeste 1’associazione col massimo ordine e con la mas-
sima concordia nel godimento di Dio e nel godimento vicendevole in Dio;
la pace universale la tranquillita dell’ordine. E 'ordine ¢ la collocazione di
cose uguali e disuguali nel posto a ciascuno assegnato®.

Destituita dal proprio autentico e sicuro fondamento, e affidan-
dosi ai demoni piuttosto che al vero Dio%, la pace terrena si risolve

21 Ip,, ivi, 12.
22 Ip., ivi, 13.
23 Ip., ivi, 17.

61



nel suo contrario, cio¢ in un interesse di parte, nella prevaricazione
degli uni sugli altri.

Per il discepolo di Cristo, invece, ogni pace si deve riferire a quella
pace che unisce l'uomo mortale al Dio immortale, e che porta ad
amare Dio e il prossimo in Dio.

Dunque anche la Citta celeste in questo suo viaggio quaggit fa uso della
pace terrena, difende e cerca la conciliazione delle volonta sulle realta ap-
partenenti alla natura mortale degli uomini, nei limiti concessi dalla salva-
guardia della devozione e della religione, e la pace terrena riconduce alla
pace celeste, la vera pace, la sola che meriti di essere considerata e definita
tale, almeno per la parte razionale della creazione. Essa ¢ infatti 'associa-
zione, al massimo dell’ordine e della concordia, nel godimento di Dio e nel
godimento reciproco in Dio. Quando si giunga a questo stato di pace, non
vi sara pitl una vita mortale ma una vita davvero vitale; non un corpo ani-
male, che nel corso della sua corruzione grava sull’anima, ma un corpo spi-
rituale privo di bisogni e interamente sottomesso alla volonta. Questa pace
la Citta celeste possiede nella fede durante il suo pellegrinaggio, e da que-
sta fede trae la sua vita di giustizia, poiché riferisce al conseguimento di
quella pace ogni sua azione buona verso Dio e verso il prossimo: poiché la
vita di una citta & necessariamente una vita sociale?*.

Solo cosi si potra realizzare la vera e ordinata concordia con tutti
gli uomini, che consiste nel non nuocere a nessuno e nel rendersi
utili a quanti pit1 & possibile. Si & veramente utili se si aiuta - da ul-
timo - il prossimo ad amare Dio. Il comando e 'autorita diventano
allora non affermazione di sé, ma un porsi a servizio di quelli che
sembrano comandati: «non & infatti per passione di dominio che essi
comandano, ma per desiderio di donarsi; non per orgoglio di essere
capi ma per la preoccupazione di provvedere a tutti» (XIX, 14).

11 mondo liberato dal virus della guerra & il mondo della pace della citta
di Dio che a livello dei singoli giusti si ha anche in questa vita; ma a livello
di civitas & il mondo della redenzione, liberato finalmente dalla causa delle
guerre, la libidine del potere. I cristiani si muovono a livello individuale nella
giustizia e nella pace e questa ha riscontro nella vita sociale secondo la con-
sistenza della presenza di questi giusti; ma non a livello globale®,

che si realizzera solo nel «sabato senza tramonto», dove per noi ci
sara tale e tanto grande pace che migliore e pitt grande non potrebbe
essere.

24 Ip., ivi, 13.
25 V. Grossi, I nodi della pace., cit., pp. 93-94.

62



Lassu vi sara la vera pace e non si patira male alcuno né da parte di se
stessi né da parte di altri. Premio della virtu sara Dio stesso, datore della
virt, lui che ha promesso se stesso come la migliore e massima ricompensa
che possa esistere. Lui ancora sara la fine dei nostri desideri: lo contemple-
remo senza fine, lo ameremo senza saziarcene, lo loderemo senza stanchezza.
E questo dono, questo affetto, questa occupazione sara comune a tutti come
a tutti sara comune la vita eterna...

LA si compira cio che & stato detto: Riposatevi e vedete che io sono Dio.
Questo sara il gran sabato che non avra sera, quel sabato che il Signore ha
santificato nella prima creazione del mondo dicendo: Dio si riposo da tutte
le sue opere il settimo giorno, e lo benedisse e lo santifico poiché in esso si
era riposato da tutte le opere che aveva intrapreso... Noi stessi saremo que-
sto settimo giorno quando, per la sua benedizione e santificazione, avremo
raggiunto la nostra pienezza e la nostra perfezione.

L3, nel riposo, vedremo che lui & Dio, cosa che noi abbiamo voluto usur-
pargli quando ci siamo allontanati da lui per dare ascolto alle parole del
seduttore: Voi sarete come déi, separandoci cosi dal vero Dio, il quale, per
mezzo della grazia, ci aveva promesso di diventare dei per partecipazione
alla sua divinita, non per diserzione. Privandoci di lui, che altro abbiamo
fatto se non venir meno sotto la sua collera? Ma, ristabiliti dalla sua bonta
e resi perfetti da una grazia superiore, noi godremo dell’eterno riposo nel
vedere che lui & Dio, e saremo riempiti di lui quando egli sara tutto in tutti...

LA riposeremo e vedremo; vedremo e ameremo; ameremo € loderemo. Ecco
cio che sara alla fine senza fine. E quale & infatti il nostro fine se non quello
di pervenire al regno che non ha fine?*.

26 AGOSTINO, De civitate Dei XXII, 30.

63






