Luigt CANNIZZO*

La sacramentalita e la ministerialita nel
“De sacramentis” di Ambrogio

Introduzione

Questo elaborato vuole senza alcuna pretesa ed esaustivitd, studiare
ed analizzare la presenza delle categorie di “sacramentalitd” e “ministe-
rialita” ed il loro rapporto all'interno dell’opera De sacramentis di Am-
brogio da Milano.

Dicevo senza alcuna pretesa di esaustivith in quanto il metodo scelto
ed applicato a tale studio ¢ quello di prendere in esame il testo nella lin-
gua originaria di stesura, per verificare, enumerare, comparare e studiare
i termini esplicitamente o implicitamente espressi dall’autore o da chi per
lui, per rapportare e confrontare il loro significato in merito alle catego-
rie teologiche sopra citate di “sacramentalitd” e “ministerialita™!.

La lettura fatta dal testo originale, avvalendoci di varie edizioni criti-
che, ci permettera di accostare la fonte diretta, che ¢ sempre un tesoro per
chi si mette di fronte al testo, per porre alcune domande fondamentali e
trovare non solo le risposte che uno si aspetterebbe, ma soprattutto con-
cetti e novita impensate.

E necessario, inoltre, tentare di leggere il testo in riferimento alla fi-
gura dell'autore, in particolare riferendoci alla sua vita e alle sue opere,

* LuiGt CANNIZZO - Docente di Teologia Liturgica presso lISSR “Mons. V. Zoccali” e presso ['Ist.
Teologico “Pio XI” di Reggio Calabria.

! Un ampio studio in riferimento al tema della “sacramentalitd” e della “ministerialita” &
fornita nel lavoro di GARCIA CORDEIRO, J.M., A sacramentalidade e a ministerialidade no pri-
mero milénio atravérs de alguns testemunhos patristicos, litiirgicos e teoldgicos, Thesis ad Lauream
306, Pontificium Atheneum S. Anselmi de Urbe, Roma 2004, che nel suo studio dottorale ha
sviluppato il concetto di “sacramentalitd” e “ministerialitd” in alcuni autori del primo millenio
a partire dalle testimonianze bibliche, liturgiche e teologiche.




3

per dedurne il pensiero e la teologia ed in particolare il suo rapporto im-
mediato nei confronti delle eresie emergenti, quali I’Arianesimo, e cosi
inquadrare particolari espressioni adottate dall’autore allo scopo di di-
fendere la genuinita e Iortodossia della fede trasmessa dai Padri e con-
trastare gli errori dottrinali emergenti ai suoi tempi.

1l modo di procedere sara il seguente: dapprima ci soffermeremo sul te-
ma della “sacramentalita”, e dopo I'analisi dei termini e delle espressioni
presenti nel testo proveremo a tirar fuori dal testo stesso il concetto, il si-
gnificato e la valenza che Ambrogio esprime facendo ricorso al tema dei sa-
cramenti. Cid non sarh troppo difficile, ma particolarmente lungo ed im-
pegnativo, poiché I'intera opera, essendo una serie di catechesi mistagogi-
che seguenti la ricezione dei sacramenti dell'iniziazione cristiana ricevuti
durante la Pasqua, riprende ripetutamente questo tema e il loro rapporto
in riferimento alle categorie veterotestamentarie e alla luce del Risorto.

Successivamente ci avvaleremo del medesimo metodo e modo di pro-
cedere e lo applicheremo alla categoria di “ministro” e di “ministerialita”,
per poi concludere dopo lo studio e 'analisi di entrambe al rapporto tra
“sacramentalitd” e “ministerialita”

Ambrogio di Milano

Vorrei subito precisare che I'oggetto specifico della seguente trattazio-
ne & lo studio della “sacramentalitd” e della “ministerialitd” che emerge
dall’analisi del De sacramentis di Ambrogio. Tuttavia ho pensato di pre-
mettere a questa analisi e trattazione un breve accenno alla vita, alle ope-
re e alla presentazione generale della stesura e del contenuto dell'opera
presa in esame poiché cid pud essere utile per comprendere il pensiero
dell’autore circa il concetto di “sacramentalitd” e “ministerialitd” in un
contesto piilt ampio collocato nel tempo in cui Ambrogio vive ed opera.

Egli & vescovo e pastore, dunque la sua preoccupazione non & quella
di presentare un trattato di teologia sacramentaria, ma scopo principale
di questa sua opera ¢ istruire coloro che avevano ricevuti 1 sacramenti
dell“iniziazione cristiana”, attraverso una catechesi di tipo mistagogico,
per permettere di assimilare e concretizzare nel proprio vissuto, quello
che poco prima durante la Pasqua, avevano celebrato e ricevuto per le
mani del vescovo.



E altresi interessante collocare temporalmente la vita del vescovo Am-
brogio e la sua posizione nei confronti delle eresie che serpeggiavano du-
rante il suo ministero a Milano, particolarmente quella Ariana, per com-
prendere al meglio le espressioni e talvolta le specificazioni un po” dure
nei confronti delle idee e dei personaggi che con il proprio dire, asserire
e fare, rischiavano di fuorviare coloro che richiedevano per la prima vol-
ta i “misteri” o si accostavano a riceverli.

Una presentazione ed esposizione della vita e del breve ma intenso
trattato sui “Misteri”, ci introduce a tale comprensione.

Vita

Aurelio Ambrogio, nacque intorno al 340 d.C. probabilmente ad Ax-
gusta Treverorum, oggi Treviri, che era sede imperiale della Germania. Il
padre, infatti, era prefetto del pretorio a Treviri.

Con il fratello Satiro, fu mandato a Roma per compiere gli studi di
grammatica e poi di retorica, infine di diritto.

Intorno al 370 d.C. fu designato governatore della Liguria e dell’E-
milia, con sede a Milano.

Leresia ariana, sostenuta dagli imperatori della meta del IV secolo
d.C., era allora forte soprattutto nel nord Italia. Venuto meno il vescovo
di Milano Aussenzio, ariani e cattolici si scontrarono sulla nomina del suc-
cessore inscenando tumulti di piazza. Ambrogio intervenne per farli ces-
sare e fu imprevedibilmente scelto lui stesso come successore del vescovo
per acclamazione popolare, ratificata poi dal clero e dal consenso dell'im-
peratore. Ambrogio confesserd poi di aver dovuto esercitare il ministero
episcopale inizialmente senza la necessaria preparazione, di aver dovuto
cominciare ad insegnare prima che ad apprendere.

Secondo I'uso del tempo, egli non era ancora battezzato. Fu percio pri-
ma di tutto battezzato, il 30 novembre del 374 d.C., per essere poi consa-
crato vescovo il successivo 7 dicembre. La sua esperienza nell’amministra-
zione dell'impero gli attird la stima degli imperatori. Morl nell’aprile del

397 d.C.

21l riferimento & ai sacramenti dell’iniziazione cristiana da parte dei catecumeni della Chie-

sa milanese.




La maggior parte delle opere di Ambrogio ¢ riconducibile a omelie e
predicazioni poi rielaborate in forma letteraria.

1l “De Sacramentis”

Si tratta di sei catechesi mistagogiche predicate nella settimana di Pas-
qua, dal martedi dopo Pasqua alla Domenica in albis. Lautenticita dell’o-
pera & stata lungamente dibattuta, anche se oggi si tende ad attribuire I'o-
pera allo stesso Ambrogio. E inoltre divenuta corrente 'opinione secon-
do cui il De sacramentis rappresenta la registrazione tachigrafica — e quin-
di lo stadio orale — delle catechesi poi pubblicate in forma rielaborata nel
De mysteriis, anche se molti sono concordi nell’affermare che le due ope-
re sono si ambrosiane, ma si tratterebbe di due distinte catechesi battesi-
mali di Ambrogio, fissate in due stadi compositivi diversi. Difficile, co-
munque, reperire elementi per una datazione precisa, ma la maggior par-
te degli studiosi & concorde nel datare lopera tra gli anni 387-390.

Interessante & scoprire attraverso I'analisi delle fonti chi sia stato colui
che materialmente abbia trascritto le catechesi e perché non le abbia au-
tografate; & alla luce di studi recenti alcuni autori presentano la tesi se-
condo cui il tachigrafo delle catechesi non sarebbe altri che il neofita
Agostino?, per cui il De sacramentis sarebbe stato predicato nella settima-
na dopo la Pasqua del 387, in cui Agostino fu battezzato da Ambrogio.

Sacramentalita

Passiamo adesso ad esaminare il tema della “sacramentalita” presente
allinterno del De sacramentis dii Ambrogio, proprio a partire dalla lettu-
ra del testo stesso, applicando ciot il metodo scelto per lo studio dell’in-
tera opera ambrosiana.

3 Questa notizia che riporto in realth non mi sembra affatto convincente, penso certamente
che Agostino sia stato influenzato da Ambrogio, ma a me sembra poco credibile questa ipote-
si al tal punto da accettarla: credo infatti che essa possa essere al massimo legata a ragioni di ti-
po sentimentalistico.



Il titolo dell’opera stessa ci fa comprendere come I'intento dell’autore
¢ di trattare il tema dei sacramenti in modo ampio e diffuso. Sono tan-
tissime le espressioni e le frasi in cui compare il termine sacramentum, mi-
steryum, forma, figura, similitudo, santificatio, per esprimere il realismo sa-
cramentale descritto nel trattato. Cuso che Ambrogio ne fa di essi & ge-
neralmente indicativo: egli, infatti, ha la certezza che la presenza di Dio
puo essere colta dall'uomo solo attraverso molteplici mediazioni. Facen-
do nostre le parole di Enrico Mazza possiamo percid affermare che per
gli scritti di Ambrogio in genere ed in particolare per I'opera esaminata,
il Sacramentum non ¢ altro che il “rito liturgico” attraverso il quale il fe-
dele pud realmente accedere all’evento salvifico operato da Cristo nella
storia e reso presente, ripresentato, nell’oggi dell'uvomo grazie all’azione
della Comunita riunita nel Suo Nome.

Prendiamo subito in esame le volte in cui incontriamo tali termini e
cerchiamo di comprendere in che modo vengono usati da Ambrogio e il
significato ad essi associato.

Sacramentum

Sono molteplici le espressioni di seguito riportate in cui emerge un
concetto ampio di “sacramento” e di “sacramentalitd” che ci permette di
comprendere la visione di Ambrogio che legge la vita sacramentale della
Chiesa come comando da parte di-Cristo di mettere in atto qualcosa che
non appartiene propriamente alla sfera umana. Egli intende il Sacramen-
tum come dono di Dio agli uomini che deve necessariamente essere ac-
colto da colui che lo riceve; esso viene espresso mediante dei gesti che ci
riportano alle realta celesti’.

Lespressione Sacramentum® ha come retroterra l'intera Storia della
Salvezza che parte dall’evento della Creazione ed ha il suo culmine nella

4 Per maggiori approfondimenti rimando allo studio di E. MAZZA, La portata teologica del
termine mistero, in «Rivista liturgica» 74, (1987), 321-338.

5 Piti avanti parleremo di Sacramenta Caelestia, ma gi tale concezione & evidente quando
in una delle citazioni riportate si accenna ai sacramenti come doni del Cielo.

6 Cfr. A. HAMMAN, Sacramento, in Dizionario Patristico e di Antichite Cristiane, Ed. A. Di
Bernardino, Marietti, Casale Monferrato 1983, 3059-3060.




persona di Cristo, dunque tutto cid che raggiunge I'uomo, compresi i sa-
cramenti, vallo letti a partire da Lui e in stretta relazione con Lui.

In modo sintetico, riporto di seguito le espressioni presenti nel testo
nelle quali & presente il termine’ citato, per comprendere immediata-
mente attraverso la collocazione all'interno della frase, il significato pro-
fondo che vuole esprimere e trasmettere.

Come gia puntualizzato, mi avvalgo delle espressioni in lingua latina,
omettendo di riportarne la traduzione italiana, accessibile nelle numero-
se edizioni critiche o tradotte da diversi autori®.

De sacramentis, quae accepistis, sermonem adorior, cuius rationem non opor-
tuit ante praemitti. (Sermo I, 1.1)

Qui se voluit incredulis etiam corporaliter demonstrare, hoc est corporaliter
per signum, spiritaliter per sacramentum. (Sermo II, 5.15)

Crastina die, si domino placet, de sacramentis ipsis tractabimus. (Sermo

Il 2.15)

Veniebas ergo desiderans, utpote qui tantam gratiam videras, veniebas desi-
derans ad altare, quod acciperes sacramentum. (Sermo IV, 2. 7)

De caelo ista sacramenta venerunt; consilium enim omne de caelo est. (Ser-

mo IV, 4.13)
Deinde quantum sit sacramentum, cognosce. (Sermo IV, 6.26)
Haec sunt, quae de sacramentis breviter percucurrimus. (Sermo V, 3.17)

Panem nostrum cottidianum da nobis bodie: Memini sermonis mei, cum de
sacramentis tractarem. (Sermo V, 4.24)

Ergo accepisti de sacramentis, plenissime cognovisti omnia. (Sermo VI, 2.5)

7 Ho collocato il termine scelto ed analizzato ponendolo in grassetto per una facile ed im-
mediata consultazione.

8 Suggerisco di utilizzare I'edizione di BANTERLE: AMBROGIO, De Sacramentis, in Opere
Dogmatiche 3, ed. B. Banterle, Citta Nuova, Roma 1982, 41-133 e AMBROISE DE MILAN, Des
Sacraments. De Mystéres, in “Sources Chrétiennes” 25 bis, ed. B. Botte, Le Edition du Cerf, Pa-
ris 1961, 60-155.



Sacramentum Caelestis

Lautore intende trasmettere la concezione secondo la quale i sacra-
menti appartengono s alla sfera umana in quanto doni dati agli uomini,
ma rimangono sempre qualcosa che appartiene a Dio e dunque I'uvomo
entra in contatto con essi per essere vivificato e salvato. Accostarci ad es-
si significa relazionarsi col divino, col trascendente che sceglie tali stru-
menti per raggiungere I'uvomo e divinizzarlo®.

Eccone di seguito le espressioni presenti nel testo.

Ib: quia mutus erat, os tetigit, ut, quia Zoqui non poterat sacramenta caele-
stia, vocem acciperet a Christo; et ibi, quia vir! (Sermo I, 1.3)

Considera, ubi capias sacramenta caclestia. (Sermo 1, 2.6)

Amara ergo aqua, sed ubi crucem Christs, ubi acceperit caeleste sacramen-
tum, incipit esse dulcis et suavis; et merito dulcis, in qua culpa revocatur.

(Sermo II, 4.13)

Deposuisti peccatorum senectutem, sumpsist gratiae iuventutem: hoc prae-
stiterunt tibi sacramenta caelestia. (Sermo IV, 2.7)

Si operatus est in fonte terreno, si operatus est sermo caelestis in aliis rebus,
non operatur in caelestibus sacramentis? (Sermo IV, 4.19)

Ideo te sacramentis caelestibus dignum iudicat et ideo invitat ad caeleste con-
vivium. (Sermo V, 2.6)

Vide, quemadmodum aptus sit caelestibus sacramentis. (Sermo V; 3.1 3)

Venistis ergo ad altare, accepistis gratiam Christi, sacramenta estis caelestia
consecuti. (Sermo V, 3.14)

Vulnus est, quia sub peccato sumus, medicina est caeleste et venerabile sacra-
mentum. (Sermo V, 4.25)

9 | necessario fare le dovute differenziazioni con la “teologia della divinizzazione” per non
correre il rischio di vedere in questa opera di Ambrogio una teoria gia definita ed assodata su
tale concezione teologica.




Sacramentum Legis

Ambrogio intende la storia come historia salutis ¢ dovunque nella
Scrittura coglie testimonianze a riguardo; cio¢ vede la storia come un
filo che conduce progressivamente a Cristo e dunque deve essere capi-
ta ed interpretata a partire dalla sua persona.

Le espressioni che seguono ci fanno capire come per Ambrogio i perso-
naggj, i fatti e gli eventi presenti sia nellAntico che nel Nuovo Testamen-
to, siano dei veri e propri “sacramenti” attraverso cui Dio parla e si rivela;
questi avvenimenti sensibili e visibili nascondono un senso e una realta piti
profonda, attraverso cui & possibile intravedere il progetto divino e che di-
vengono prefigurazione ed anticipo dei sacramenti della Chiesa.

Ambrogio nelle molteplici citazioni bibliche!? e nei fatti e nei per-
sonaggi della Sacra Scrittura, scorge molti sacramenta'': dunque il pro-
getto di salvezza pensato da Dio viene mediato da numerose realta sen-
sibili!2 che proprio nella loro visibilith diventano nella vita della Co-
munitd “segni”!? di una realtd piti profonda. Il Sacramentum in questi
testi concentra la tensione del passato verso Cristo!. Da notare inoltre
in queste citazioni riportate, I'uso e la contrapposizione dei termini
mysterium e sacramentum usati qui da Ambrogio: egli quando fa riferi-
mento ai fatti biblici usa il termine mysterium, mentre per indicare il ri-
to usato dalla Chiesa utilizza il termine Sacramentum. Notiamo inoltre
l'uso e la presenza dei termini figura e similitudo in relazione agli even-
ti biblici presenti nel testo.

Miramur mysteria Iudaeorum, quae patribus nostris data sunt, primum vetu-
statem sacramentorum, deinde sanctitatem praestantium. (Sermo I, 4.11)

Lllud promitto, quod diviniora et priora sacramenta sunt Christianorum
quam Iudaeorum. (Sermo I, 4.11)

10 Particolarmente prese dall’Antico Testamento.

11 Per come li abbiamo intesi sopra accogliendo la tesi di Enrico Mazza.

12 Persone ed eventi.

13 Sacramenti.

14 Cfr. G. FRANCESCONI, Storia e Simbolo. “Misterium in figura®: la simbolica storico-sacra-
mentale nel linguaggio e nella teologia di Ambrogio di Milano. Morcelliana, Brescia 1981.



Cum enim mergis, mortis suscipis et sepulturae similitudinem, crucis illius
accipis sacramentum, quod, in cruce Christus pependit et clavis confixum est

corpus. (Sermo I, 7.23)

Accipe, quae dico: et anteriora esse mysteria Christianorum quam Iudaeo-
rum et diviniora esse sacramenta Christianorum quam Iudaeorum. (Sermo

1V 3.10)

Tibi autem sacramentorum horum figura praecessit, quando Abraham erat,
quando vernaculos collegit, et ivit, persecutus est adversarios, de captivitate
eruit nepotem suum. (Sermo IV, 3.10)

Ergo primum intellege sacramenta haec, quae accipis, anteriora esse quam
sunt sacramenta, quaecumque Tudaei habere se dicunt, et prius coepisse po-
pulum Christianum quam coepisse populum Tudaeorum, sed nos in praede-
stinatione, illum in nomine. (Sermo IV, 3.11)

Et cognovimus sacramentorum istorum figuram Abrahae temporibus prae-
cessisse, quando obtulit sacrificium sanctus Melchisedech, neque initium die-
rum neque finem habens. (Sermo V, 1.1)5.1.1

Audi iterum, quae sacramenta es consecutus, audi dicentem sanctum David.

(Sermo V, 3.12)

Sacramentum Christi

1l Sacramentum per eccellenza & Cristo, che ne & 'autore e colui che
da il senso profondo ad essi. E lui che rivela il senso della storia ed il-
lumina il passato in modo che tante realta emergano come sacramenta
rispetto a Lui, anche se egli rimane per 'uomo segno privilegiato del-
I’azione di Dio nei confronti dell'umanita.

Dalle espressioni riportate emerge anche la preoccupazione di Am-
brogio di combattere I'eresia Ariana, ecco perché spesso torna la sotto-
lineatura dell'incarnazione del Verbo di Dio. Ciristo ¢& il Sacramentum
per eccellenza, la sua umanita ha una funzione sacramentale rispetto al-
la divinita: nasconde e al tempo stesso media la sua presenza'®.

15 Cfr. FRANCESCONI, Storia e Simbolo, 77.



Ipse ergo auctor sacramentorum. (Sermo IV, 3.10)
FErgo auctor sacramentorum quis est nisi dominus lesus? (Sermo IV, 4.13)
Ergo sermo Christi hoc conficit sacramentum. (Sermo 1V, 4.14)

Sed quia voluit dominus, quia hoc elegit sacramentum, de spiritu sancto et
virgine natus est Christus, hoc est mediator dei et hominum, homo lesus

Christus. (Sermo IV, 4.17)

Quid est ‘in morte? Ut, quomodo Christus mortuus est, sic et tu mortem de-
gustes, quomodo Christus mortuus est peccato et deo vivit, ita et tu superio-
ribus inlecebris peccatorum mortuus sis per baptismatis sacramentum, et re-

surrexeris per gratiam Christi. (Sermo II, 7.23)

Sacramentum Altaris

Ambrogio usa questa espressione in riferimento al Sacramentum in
modo particolare riferendosi all’eucaristia. Infatti, la dimensione sacra-
mentale dell’eucaristia emerge gi2 in rapporto alle sue figure spesso chia-
mate sacramenta altaris.

La parola di Cristo & considerata come potenza che riesce ad essere
una realtd efficace e creatrice, accostarsi ai sacramenti significa essere rag-
giunti dalla Grazia di Dio che opera attraverso la potenza di Cristo.

Venisti ad altare, adtendisti sacramenta posita super altare, et ipsam quidem
miratus es creaturam. (Sermo IV, 3.8)

Hesterno sermo noster atque tractatus usque ad sancti altaris sacramenta de-
ductus est. (Sermo V] 1.1)

Altri usi di Sacramentum
E da notare come Ambrogio nel riferirsi ai sacramenti e dunque al

concetto pilt ampio di “sacramentalitd”, si serva di molteplici espres-
sioni.



Riportiamo di seguito, altre espressioni che rendono esplicativo il ter-
mine Sacramentum all'interno dell’opera esaminata, e che appunto ci fan-
no comprendere bene come I'autore per esprimere la densita e I'ampiez-
za di molteplici significati assegnati al Sacramentum si serva di aggettivi,
sostantivi e sinonimi per meglio esprimersi.

Constatiamo la presenza dell’espressione similitudinem in relazione a
tutto cid che ho gia detto a riguardo del Sacramentum Legis.

Ubi venitur, ut conficiatur venerabile sacramentum, iam non suis sermoni-
bus utitur sacerdos, sed utitur sermonibus Christi. (Sermo 1V, 4.14)

Videt sacramenta mirabilia et ait: “Osculetur me ab osculis oris sui”, hoc est:
osculum mihi Christus infigat. (Sermo 'V, 2.7)

Quare? Quia meliora ubera tua super vinum, hoc est: meliores sensus, me-
liora sacramenta tua super vinum, super illud vinum, quod, etsi suavitatem
habet, laetitiam habet, gratiam habet, tamen in illo laetitia saecularis, in te
autem iucunditas est spiritalis. (Sermo V, 2.8)

Ne igitur plures hoc dicerent, ire se, veluti quidam esset horror cruoris, sed
maneret gratia redemptionis, ideo in similitudinem quidem accipis sacra-
menta, sed verae naturae gratiam virtutem que consequeris. (Sermo VI, 1 3)

Sed panis iste panis est ante verba sacramentorum; ubi accesserit consecratio,

de pane fit caro Christi. (Sermo IV, 4.14)

Forma

Tra le espressioni usate da Ambrogio nel De Sacramentis appare quel-
la a noi nota di forma'®. Tale espressione all'interno del De sacramentis,
come possiamo notare nel testo riportato, Il termine ¢ sempre stretta-
mente legato a quello di Sacramentum o ad esso si riferisce.

16 Suggerisco di consultare a tal riguardo A. BLAISE - A. DUMAS, Le vocabulaire latin des
principaux théme liturgique, Brepols, Turnhout 1966.



E usato inoltre per riprendere attraverso categorie filosofiche le cita-
zioni e le allusioni presenti nella Sacra Scrittura che si riferiscono a Cri-
sto e che devono portare I'zlluminato’ attraverso I'insegnamento mista-
gogico a far convergere tutte le proprie azioni verso Cristo, avendo come
modello e parametro di riferimento il solo ed unico Salvatore.

Ergo si propter nos baptismum, nobis forma est constituta, fidei nostrae for-
ma proposita est. (Sermo I, 5.16)

Quare prior Christus descendit, postea spiritus sanctus, cum forma bapti-
smatis et usus hoc habeat, ut ante fons consecretur, tunc descendat, qui bap-
tizandus est? (Sermo I, 5.18)

Si ergo huius baptismatis forma praecessit, vides superiora mysteria Christia-
norum quam fuerint Iudaeorum. (Sermo 1, 6.23)

Et ideo in illo diluvio omnis corruptela carnis interiit, sola iusti prosapia et
forma permansit. (Sermo II, 1.1)

Hesterno de fonte disputavimus, cuius species veluti quaedam sepulchri for-
ma est, in quem, credentes in patrem et filium et spiritum sanctum, recipi-
mur et demergimur et resurgimus, hoc est resuscitamur. (Sermo III, 1.1)

Forma corporis altare est et corpus Christi est in altari; aquilae vos estis re-
novatae ablutione delicti. (Sermo IV, 2.7)

Tamen propter sequentia anima tua vel humana condicio vel ecclesia videt
se ab omnibus mundatam esse peccatis, dignam, quae ad altare Christi pos-
sit accedere quid est enim altare Christi nisi forma corporis Christi? (Sermo

V,.27)

Ut scias autem: Hoc est sacramentum, cuius figura ante praecessit. (Sermo

IV, 5.25)

17 Colui che aveva ricevuto i sacramenti nel giorno di Pasqua.



Ministerialita

Giungiamo adesso a parlare in questa nostra trattazione del tema del
“ministro”!8 e della “ministerialita” alla luce del testo del De sacramentis di
Ambrogio.

Dobbiamo anzitutto affermare che dalla lettura e dallo studio del testo
del De sacramentis possiamo notare come il concetto di “ministro”, di “mi-
nistero” e di “ministerialitd” sia trattato ed esposto in maniera ridotta e
meno rilevante rispetto alla categoria di “sacramento” e “sacramentalita”.

E dunque opportuno dire subito che all'interno del testo tutte le volte
che si fa cenno alla categoria di ministro o di ministerialita, Ambrogio fa
riferimento alla figura del vescovo, ed in particolare a lui stesso. Questo
non perché I'autore fosse particolarmente preoccupato di parlare di se stes-
so, ma bisogna ricordare che il contenuto dello scritto sono le catechesi
mistagogiche che seguono 'amministrazione dei sacramenti ai neofiti da
parte del vescovo stesso.

Come ci insegna la storia della teologia liturgico-sacramentaria in me-
rito ai sacramenti della iniziazione cristiana, e tenendo ben presente il pe-
riodo in cui Ambrogio vive ed opera come vescovo e pastore, quella dei
primi secoli dell’era cristiana, bisogna affermare che il riferimento imme-
diato quando si parla dei sacramenti ¢ legato alla figura del vescovo che al-
linterno della Comuniti ecclesiale non & solo colui che la regge e la go-
verna ma & iz primis colui che ha il compito preminente ed autorevole di
insegnare ed annunciare la Parola di Dio e di amministrare i sacramenti
della Nuova Legge, in particolare il battesimo. Egli inoltre & preposto a
spiegare il senso profondo della Grazia che i fedeli ricevevano attraverso la
celebrazione di tali misteri®®.

Ecco perché dal testo di Ambrogio la ministerialita talvolta evidente ed
espressa, talvolta nascosta ed appena accennata, faccia riferimento diretta-
mente alla persona del vescovo, che in definitiva & colui che riceve da Cri-
sto, ed & immagine di Cristo stesso, il compito di preparare, iniziare e far
entrare i neofiti ed i cristiani nella vita divina che viene partecipata a tut-

18 Cfr. E. CASTELLUCCI, I/ ministero ordinato. Queriniana, Brescia 2002.
19 Cfr. E. MALNATI, [ ministeri nella Chiesa, Paoline, Milano 2008.




ti i credenti in modo mirabile per mezzo dei sacramenti ed in particolare
in questa opera analizzata con il battesimo.

Ministro primordiale ed assoluto & Cristo, di riflesso ministro & il ve-
scovo che lo rappresenta e lo rende presente ed operante nella Comunita
dei credenti®.

Minister

Il ministro dei sacramenti & Cristo stesso, di cui & anche l'artefice e
'autore.

Colui che amministra i sacramenti opera in persona Christi*!, ed a Cri-
sto deve riferire necessariamente tutto il suo servizio e ministero?2. In
particolare anche se vengono usati diversi termini per designare il mini-
stro, nel testo & scontato che sia unicamente il vescovo a conferire i sa-
cramenti, come attestato dalla storia e dalla Tradizione in merito alla fi-
gura del vescovo ed il suo compito specifico di amministrarli.

Levitam vidisti, sed minister est Christi. (Sermo I, 2.6)

Succinctus sacerdos — licet enim et presbyteri fecerint, tamen exordium mi-
nisterii a summo est sacerdote — succinctus, inquam, summus sacerdos pedes

tibi lavit. (Sermo 111, 1.4)

20 Cfr. 1l testo di S. MARCIANO, La feconditi spirituale nella liturgia e nei ministeri, C.L.V.
Edizioni Liturgiche, Roma 2008, prende in esame in modo completo le catgorie di “ministro”
e “ministerialita” partendo dalla concezione di “ministerialita diffusa” dall'intendimento della
Chiesa dalle origini per giungere alla concezione teologica odierna.

21 Adopero questa espressione per chiarire meglio, attraverso un linguaggio contempora-
neo, il significato attribuito da Ambrogio alla figura del ministro, cio¢ di chi ad immagine di
Cristo, che & 'autore e il latore di tutti i sacramenti, opera all'interno della Comunita, per suo
mandato, per amministrare i doni di Grazia a favore dei componenti della stessa Comunita.
Sono consapevole che tale espressione possa suscitare perplessita in quanto applico alla figura
del ministro un termine ricco di una valenza teologica propria, disconosciuto e impensato ai
tempi del vescovo milanese, categoria che la teologia postuma riprendera per applicarla alla per-
sona e all’ufficio del ministro sacro.

22 E possibile accedere ai testi fondamentali che fanno riferimento al ministero consultan-
do il testo di E. CATTANEO, I Ministeri nella Chiesa Antica. Testi patristici dei primi tre secoll,
Paoline, Milano 1997 e di L. PADOVESE, / sacerdoti dei primi secols. Testimonianze dei Padri sui
ministeri ordinati, Ed. Laurentianum, Roma 2002.



Divisiones autem sunt gratiarum, idem autem spiritus, divisiones ministe-
riorum, idem autem dominus, divisiones operationum sunt, idem autem
deus, qui operatur omnia in omnibus. (Sermo VI, 2.9)

Ordo

Il termine & sempre in riferimento a Cristo ed a cid che opera nella
Chiesa. Inoltre ordo & in relazione ai riferimenti ai personaggi e ai fatti

biblici.

Aliud etsi non ordinem tenemus; quis enim possit omnia gesta conpraehen-
dere Christi, sicut apostoli dixerunt? -: Moyses cum venisset in desertum et si-
tiret populus et venisset populus ad Merram fontem et bibere vellet, quia, ubi
primum hausit, amaritudinem sensit et coepit bibere non posse, ideo Moyses
misit lignum in fontem, et coepit aqua, quae erat ante amara, dulcescere.
(Sermo I, 4.12)

Quis est Melchisedech? Sine patre, inquit, sine matre, sine generationis ordi-
ne, neque initium dierum neque finem vitae habens. (Sermo 1V, 3.12)

Similis per omnia filio dei sacerdos quoque erar Melchisedech, quia et Chri-
stus sacerdos, cui dicitur: Tu es sacerdos in aeternum secundum ordinem Mel-

chisedech. (Sermo IV, 3.12)

Vides ergo, quia contra instituta et ordinem natus est homo, natus ex virgi-

ne. (Sermo IV, 4.17)

Episcopus e Sacerdos

Il vescovo spesso & chiamato sacerdos, episcopus e summus sacerdos e la
sua funzione come emerge nel De Sacramentis & quella di porre degli at-
ti, di compiere dei sacramenti sull’esempio di Cristo. Egli pud essere
chiamato cosi solo in riferimento a Cristo che & il summus sacerdos, il ve-
scovo pud insegnare e porre gli atti sacramentali sull’esempio di Cristo ¢
grazie al potere da Lui ricevuto.

Quae mysteria celebrata sunt apertionis, quando tibi aures tetigit sacerdos et

nares. (Sermo I, 1.2)



Ideo ergo tibi sacerdos aures tetigit, ut aperirentur aures tuae ad sermonem
et ad alloquium sacerdotis. (Sermo 1, 1.2)

Ideo propter gratiam operis et muneris non os tangit episcopus, sed nares.

(Sermo I, 1.3)

Nam ubi primum ingreditur sacerdos, exorcismum facit secundum creatu-
ram aquae. (Sermo 1, 5.18)

Venit sacerdos, praecem dicit ad fontem, invocat patris nomen, praesentiam
filii et spiritus sancti, utitur verbis caelestibus. (Sermo II, 5.14)

Succinctus sacerdos licet enim et presbyteri fecerint, tamen exordium mini-
sterii a summo est sacerdote succinctus, inquam, summus sacerdos pedes tibi

lavit. (Sermo III, 1.4)
Petrus apostolus, qui sacerdos fuit ecclesiae Romanae. (Sermo I, 1.6)

Similis per omnia ‘filio dei” sacerdos quoque erat Melchisedech, quia et
Christus sacerdos, cui dicitur: Tu es sacerdos in aeternum secundum ordinem

Melchisedech. (Sermo VI, 3.12)

Ubi venitur, ut conficiatur venerabile sacramentum, iam non suis sermoni-
bus utitur sacerdos, sed utitur sermonibus Christi. (Sermo IV, 4.14)

Dicit sacerdos: Fac nobis, inquit, hanc oblationem scriptam, rationabilem,

acceptabilem, quod est figura corporis et sanguinis domini nostri lesu Chri-
sti. (Sermo IV, 5.21)

Cum ergo tu petieris, dicit tibi sacerdos: corpus Christi, et tu dicis: amen.
(Sermo 1V, 5.25)

Et sacerdos dicit: Ergo memores gloriosissimae eius passionis et ab inferis re-
surrectionis et in caelum ascensionis offerimus tibi hanc inmaculatam ho-
stiam, rationabilem hostiam, incruentam hostiam, hunc panem sanctum et
calicem vitae aeternae. (Sermo IV, 6.27)

Tangit ergo sacerdos calicem, redundat aqua in calice. (Sermo 'V, 1.13)

Audi, quid dicat sacerdos: Per dominum nostrum Iesum Christum. (Sermo
VI, 5.24)



Rapporto tra Sacramentaliti e Ministerialita

Per concludere, alla luce di quanto detto e presentato attraverso lo stu-
dio dei singoli termini e alla concezione di sacramentalitd e ministeriali-
t3, in breve possiamo dedurre alcuni risultati sul rapporto sacramentalita
— ministerialita.

Innanzitutto vi & una stretta relazione tra i due concetti: sia la sacra-
mentalita che la ministerialith possono avere un senso in rapporto ed in
relazione alla persona del Ciristo che ¢ allo stesso tempo I'autore dei sa-
cramenti e il Summus Sacerdos che opera attraverso di essi.

Il vescovo che ¢ alla guida della Comunita celebrando i sacramenti
opera per mezzo della potenza di Ciristo, il quale permette, attraverso I'a-
zione sacramentale del vescovo, che la storia divenga luogo in cui Dio si
rivela all'uomo, e diviene possibile che I'agire sacramentale nel tempo di-
venga condizione, affinché le vicende dell'vomo diventino historia salutis
mettendo in relazione i fatti accaduti al tempo della Bibbia con 'oggi del-
la celebrazione sacramentale.

E dunque evidente che lo stesso Ambrogio, sia coinvolto in prima
persona nella tematica dell’'opera, e che divenga quasi il personaggio prin-
cipale di essa e qualsiasi riferimento debba essere rivolto alla sua persona
in quanto vescovo. Dalle espressioni usate nel De sacramentis, la stretta re-
lazione tra sacramentalith e ministerialitd diviene un tutt’'uno nella per-
sona del ministro stesso che & il vescovo, il Summus Sacerdos che si fa ser-
vo e latore di Grazia in mezzo alla Comunita e per la salvezza della stes-
sa Comunita.

Una sacramentalitd dunque tutta impregnata di una ministerialita che
si fa presenza attorno alla figura del ministro e viceversa; che certamente
lascia spazio ad interpretazioni ed aperture in seguito ampliate e specifi-
cate meglio nelle opere ambrosiane successive al De sacramentis, quali ad
esempio il De mysteriis che risulta essere la spontanea continuazione del-
le catechesi di natura esemplicativa e mistagogica presenti nello scritto
preso in esame ed analizzato.




e g

——




