GIUSEPPE CARUSO

Esperienze monastiche nell’Ttalia meridionale

del VI secolo: Eugippio e Cassiodoro

- Benedetto da Notcia (480 circa-547) ¢ stato chiamato, e a ragione,
“patriarca dei monachesimo occidentale”. In effetti ¢ difficile soprav-
valutare il ruolo di enorme importanza che il monachesimo benedet-
tino ha svolto nella stotia della spiritualita e della cultura dell’occidente
latino.

Benedetto nella sua regola raccoglie la lezione proveniente dalla tra-
dizione monastica a lui precedente, sia orientale che occidentale, e da
vita a una struttura monastica equilibrata e armoniosa, capace di
soptavvivere nel corso deisecoli e nella varieta delle latitudini.

Le ptime fondazioni benedettine, quella di Subiaco e quella di
Montecassino, sono localizzate nell’Italia meridionale. Proprio quel
meridione d’Ttalia conosce, poco ptima o poco dopo I'insorgenza del
monachesimo benedettino, altre forme monastiche che, pur destinate
a un’esistenza effimera, non per questo sono meno degne di interesse.
Si tratta della comunita di Eugippio, localizzata nel napoletano, e di
quella di Cassiodoro, che aveva sede nei pressi di Squillace, in Calabria.
Sia Eugippio che Cassiodoro furono, oltre che guide di comunita reli-
giose, anche scrittott: il presente articolo intende trarre dalle opere di
questi due autori dati utili per tracciare, almeno sommatiamente, un
ritratto delle loro istituzioni monastiche.

Eugippio
Lavita
Le notizie su Eugippio, abate del monastero di Castellum Lucullannm,
si possono dedutre principalmente dalle opere prodotte da Eugippio

stesso, dal breve insieme di lettere a lui inditizzate e da alcune fonti
antiche che parlano di questo autore.

00



Queste ultime sono due: una notizia contenuta nelle Institutiones di
Cassiodoro e un breve medaglione biografico esibito da Isidoro di
Siviglia nel suo De viris illustribus.

Cassiodoro pone Eugippio tra gli autori le cui opere meritano di
essere lette dai monaci. Pur parlando di “opere” al plurale, Cassiodoro
tratta esplicitamente solo degli Exverpta ex operibus Sancti Augnsting, il
centone agostiniano che il monaco di Castellum Lucullanum compose
per la vergine Proba, parente di Simmaco e dello stesso Cassiodoro.
Quest’ultimo ammira, negli Exverpta, la sagacia con cui Eugippio ha
raccolto in una sintesi profonda e maneggevole'.

Isidoro di Siviglia non fa menzione degli Exverpta eugippiani; in
compenso egli ci ragguaglia su due altre opere di Eugippio: la vita del
santo monaco Severino, testo composto per il diacono Pascasio, e una
regola monastica che egli lascio ai monaci del suo cenobio quasi come
un testamento’.

Raccogliendo i dati forniti dalle notizie antiche e sommandoli a
quelli tratti dalle opere dello stesso Eugippio si ricostruisce il seguente
quadro biografico: Eugippio nacque intorno al 467 (altri ritengono
intorno al 460) e siuni ancora giovane al gruppo monastico fondato da
san Severino. Nel 488 partecipo al trasferimento della sua comunita dal
Norico alla Campania, come si dir tra breve, e della stessa comunita fu
superiore. Mori certamente dopo il 533, anno in cui gli viene indiriz-
zata una lettera da parte del diacono Ferrando di Cartagine, ma prima
del 543-544, anno in cui Cassiodoro, componendo le Institutiones, ne
parla al passato, come di persona gia defunta.

Presentando le notizie antiche su Eugippio si evidenziano gia, nella
combinazione delle due fonti, i suoi scritti; proprio questi saranno ora
brevemente presentati con I'esplicito intento di trarne elementi utili a
evidenziare la fisionomia della comunita monastica di Eugippio.

G/li Excerpta

Gli Exverpta sono un’antologia di testi agostiniani’ che Eugippio,
come egli stesso riferisce nella lettera dedicatoria a Proba, una nobile

'CASSIODORUS, Institutiones, rec. R. A. B. Mynots, Oxford, Clarendon Press, 1937, 1,
23,1,

HSIDORUS, De viris illustribus 26, PL 83, col. 1097.

*BUGIPPIUS, Excerpta ex operibus sancti Angustini, CSEL 9, pars I, rec. P. Knoell,
Vindobonae, Gerold, 1885.

56



matrona, ha raccolto su invito del suo abate, Marino. In questa lettera
Agostino ¢ ricordato come avversario di molti eretici e soprattutto dei
“nemici della grazia”, cioe dei pelagiani.

Il primo testo riportato tra gli Exverpta ¢ la Lettera 167 che Agostino
indirizzo6 a Girolamo nel 415. Bugippio la pone per prima perché que-
sta lettera ha come tema la carita, 'amore per Dio e per il prossimo da
cui dipendono le quattro virtu cardinali. La carita ¢ anche 'argomento
degli ultimi due exverpta: Eugippio raccomanda a quanti vorranno inte-
grare la sua opera con ulteriori estratti di fare in modo che a conclu-
sione dell’opera si leggano sempre quei testi che egli stesso vi ha posto,
in modo che lo scritto siapra e si chiuda con Pesaltazione della carita.

In effetti "opera di Eugippio conobbe diverse integrazioni, tanto
che non ¢ facile determinare il numero primitivo degli excerpta: Pedi-
zione del Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum ne conta 384,
ma ne riconosce come genuini solo 348, racchiudendone 36 tra
parentesi quadre; Paolo Siniscalco’, tuttavia, ritenendo fededegna la
notizia di Cassiodoro pensa che in origine fossero 338. Gli Excerpta,
mentre documentano la venerazione di Eugippio per il vescovo di
Ippona, non danno contributi per I’enucleazione del suo pensiero
monastico.

La “Vita di San Severino”

Le circostanze che nel 411 condussero Eugippio, ormai abate del
monastero di Castellum Lucullanum, alla composizione della “Vita di
San Severino” sono note grazie allo scambio di lettere tra Eugippio
stesso e il diacono Pascasio®. La pubblicazione della vita del monaco
Basso, opera diun laico di nobile lighaggio, aveva suscitato in Eugippio
il rammarico che un uguale destino non fosse toccato a san Sevetino,
un campione particolarmente illustre per virt e miracoli. Il nobile
laico (di cui si ignora il nome e del quale, del resto, si & perduta anche
Popera) scrisse dunque a Eugippio offrendosi di comporre una biogra-

“P. SINISCALCO, "Tl numero primitivo degli Excerpta di Eugippio", in Revue des Etudes
Aungustiniennes 10 (1964), pagg. 331-342.

5] testo della "Vita di Severino", accompagnato dalle due lettere di cui si fa menzione
nell'articolo e corredato da una ricca introduzione di cui ci € serviti nello stendere
queste note si pud leggere in BUGIPPE, 17 de Saint Séverin, Introduction, texte latin,

traduction, notes et index par Philippe Régerat, Sources Chrétiennes 374, Patis, Edi-
tion du Cetf, 1992.

57



fia del santo monaco Severino; a tale scopo lo pregava di mandargli le
notizie relative alla vita del santo.

Eugippio dunque si risolve a comporre un promemoria sulla vita e
la virtu di san Severino ma non volendo che sia un laico, piu preoccu-
pato dell’eleganza formale che dell’efficacia nell’incentivare alla virti, a
tessere ’elogio del santo, gira il suo testo a Pascasio perché sia luia dar-
gli un rivestimento letterario adeguato. Pascasio si sottrae all’incarico
spiegando che quello che Eugippio ritiene un semplice promemoria ¢,
in realtad, un’opera compiuta e pregevole, a cui nulla deve essere
aggiunto e che non necessita di nessun miglioramento.

Stando a questa testimonianza la “Vita di san Severino” ¢ nata come
un semplice abbozzo salito poi, inaspettatamente, alla gloria di opera
letteraria. In effetti si puo dubitare delle veridicita di questa ricostru-
zione: Philippe Régerat lo fa, notando che l'opera di Eugippio
risponde nei dettagli a quanto ci si aspettava di trovare in uno sctitto
agiografico e non presenta affatto i caratteri di una bozza®. Lo scambio
dilettere tra Eugippio e Pascasio ¢ probabilmente un pretesto per dare
a Bugippio I'occasione di presentare, con un’efficace confessione di
inadeguatezza, la sua opera e di arricchirla di ulteriori notizie, sia pure
nebulose, relative alla patria e alle ascendenze di Severino.

Eugippio presenta Severino come un uomo straordinario. Egli ¢ un
“uomo di Dio” (VS 1, 1), un monaco atricchito da carismi eccezionali:
¢ in grado di prevedere il futuro (VS 5; 7; 17, 4; 20; 27, 30) e di cono-
scere fattiignoti (VS 9; 37); guarisce le malattie (VS 6; 14; 33; 38) e risu-
scita un morto (VS 16; il risuscitato pero, avendo gustato la dolcezza
della vita eterna, manifesta il desiderio di non tornate a quella tempo-
rale, e Severino lo accontenta: evidente argomento di catechesil); inol-
tre interviene sugli elementi della natura, come la terra (VS 3), 'acqua
di un fiume che minaccia di travolgere una chiesa (VS 15) e petsino
sugli animali, come le cavallette (VS 12).

E’ particolarmente degno di nota questo dato: Severino esplica la
sua attivita taumaturgica principalmente a vantaggio delle popolazioni
romane stanziate nel Norico ma anche i barbari possono ricorrere effi-
cacemente a lui, anzi, proprio la sua straordinaria potenza gli ottiene
agli occhi di questi ultimi un prestigio che egli utilizza in vista dello sta-
bilimento di una pacifica convivenza tra i “romani”, cattolici, e i “bar-
°Al contrario, M. PELLEGRINO, "I1 Commemoratorium vitae sancti Severini”, in Rivista di

Storia della Chiesa in Italia 12 (1958), pagg. 1-26, ritiene veridiche, e non quindi un puro
gioco letterario, le notizie fornite da Eugippio riguardo alla genesi del suo testo.

58



bari”, precisamente i Rugi, ariani’. Forse proprio in relazione a questo
impegno pacificatore Severino non manifestava quale fosse la sua
patria di origine: Eugippio confessa di non conoscerla, anche se la sua
pronuncia lo tradiva come latino; inoltre, poiché egli riferisce che
Severino non voleva patlare delle sue ascendenze per non rischiare di
montare in superbia, lascia intendere che la prosapia del santo doveva
essere tutt’altro che oscura (Lettera di Eugippio a Pascasio 8-10).

Severino & dunque un latino e, per di pit, probabilmente di nobile
lignaggio; tuttavia per amore di Dio rinuncia a questa sua condizione
privilegiata: questo gli da agli occhi dei latini e dei barbati una partico-
lare autorevolezza. Chi non & che di Dio, non persegue altri interessi
che quelli di Dio e pertanto & ben degno di diventare suo portavoce
accreditato anche con segni e prodigi.

Narrando gli inizi della ptima comunita monastica fondata da
Severino a Fuviand’, Eugippio ricorda che il primitivo proposito del
santo monaco era quello di condutre vita eremitica in un luogo deno-
minato “Le Vigne”. Solo in seguito a un precetto impartitogli da Dio
nel corso di una rivelazione divina Severino si risolse a tornare in citta e
a radunare intorno a sé un gruppo di discepoli per istruirli piti con I'e-
sempio che con le parole (VS 4).

A quella di Fizviana dovettero seguite, pet gemmazione, altre fonda-
zioni. Bugippio ticorda quella di Bazava, Podierna Passau, scrivendo
che fu condotta more solito: segno evidente che la creazione di una
nuova residenza monastica era un fatto abbastanza comune, anche se
Faviana restava il monastero piti grande e conservava probabilmente
un certo primato (VS 19, 1). Ilmonastero di Bazava sorgeva in una posi-
zione quanto mai eloquente, a ridosso del centro abitato, ma fuori di
esso, in una localita detta Boiotrum (VS 22, 1); qui Severino dovette

"Su questo tema, ma anche sul complesso tema dei rapport tra Severino (e la sua
comunitd) con i diversi leaders barbarici di quel tempo ha sctitto M. PAVAN, "7
Lucullanum ¢ i rapports romano-barbarici", in Studs tardoantichi I (1986).

$Ta localizzazione di Fuviana & controversa. Nel medioevo si titeneva che fosse tut-
t'uno con Vienna; Mommsenn l'identifica con Mauer an der Url. Per Kenner, seguito
da Bielet, Faviana & l'attuale Mauten. Infine, Kramert ¢ Neumann 11CONOSCoONo
Faviana in Heiligenstatt, nel luogo dove ¢ attestato, almeno sin dal XVI secolo, un
culto 2 San Severino e in cui la tradizione medievale vedeva il sito de "Le Vigne". Per
questa questione si veda EUGIPPIUS, The life of Saint Severin, translated by Ludwig
Bieler with the collaboration of Ludmilla Krestan, The fathers of the Church 55,
Washington, The Catholic University of America Press, 1965, Excursus: Favianis,
pagg. 111-119.

59



intervenire vigorosamente per correggere tre monaci macchiati dal
peccato di uno straordinario orgoglio (VS 36).

Sivedranno oraun po’ pittin dettaglio i valori monastici che, stando
al testo della “Vita”, Severino (e quindi anche Eugippio, che di
Severino raccoglie 'eredita per trasmetterla ai suoi lettori) proponeva
ai suoi monaci.

Il monachesimo di Severino appare profondamente legato all’am-
biente urbano o, almeno, del vivere associato. Chiamato per divino
precetto a essere cenobita, Severino vive tra gli uomini e per il servizio
degli uomini, sia dei confratelli che delle popolazioni, tanto romane
che barbariche, stanziate nel Norico. L’essere cenobita, il non vivere
nell’eremo, ¢ una condizione che Severino accetta solo pet obbe-
dienza: prima di fondare il monastero di Faviana egli si era ritirato a “Le
Vigne” e aveva fatto ritorno in citta solo per comando divino; tuttavia
anche risiedendo a Faviana si era riservato un luogo di ritiro a circa un
miglio dalla citta. Anche la scelta di rinunciare alla pace dell’eremo per
recare un utile conforto alle popolazioni oppresse dall’angoscia di quei
tempi calamitosi ha una specie di limite: Sevetino non accettera mai di
diventare vescovo, malgrado avesse subito pressioni in tale direzione
(VS9,4). :

Pur vivendo tra la gente la lezione che Severino impartisce alla sua
comunita ha come temi quelli classici della fuga saeculi: anche se vivono
nel mondo, 1 monaci devono vivere un reale distacco dal mondo, da
realizzarsi mediante I’ascesi (VS 9, 5). Sevetino stesso &, infatti, un
asceta, avvezzo a domare il suo corpo sia sottoponendolo al digiuno
che esponendosi scalzo al rigido clima di quella regione, capace di far
congelare le acque del Danubio (VS 4, 5-10).

Nellintrodurre I'argomento della mortificazione praticata da
Severino, ma raccomandata anche ai monaci, Eugippio sottolinea il
ruolo imprescindibile che compete alla grazia di Dio nell’adempi-
mento e nell’efficacia delle pratiche ascetiche. Poiché ¢ tanto e comun-
que bisognoso della grazia, 'uomo, anche se si impegna in un rigoroso
programma di vita penitenziale, non ha motivo di insuperbitsi e deve
conservarsi umile, come lo fu Sevetino, che fece dell’'umilta il punto di
appoggio dei numerosi doni concessigli da Dio. E’ facile vedere in que-
ste sottolineature del ruolo della grazia, unito al classico tema dell’u-
milta, un’eco lontana della controversia pelagiana, vecchia ormai di un
secolo.

Eugippio pone sulla bocca di Severino morente un lungo discorso

60



di addio ai suoi monaci (VS 43). Pronunciando questa sorta di testa-
mento spitituale Severino protesta di non volersi in nessun modo equi-
parare al patriarca Giacobbe (un ritorno del tema dell’'umiltal); egli si
limita a raccomandare ai suoi discepoli I'esempio del patnarca
Abramo. Questi si distinse per obbedienza, fede e santita; proptio lui
puo dunque insegnare ai monaci a non fissare lo sguardo verso le cose
terrene e a volgerlo invece verso la patria celeste. Del resto, nota com-
mosso Severino, i suoi monaci vivono gia cosi, innamorati della carita,
dell’unione fraterna, della castita e dell’umilta. Poiché petd Dio vede
meglio di qualunque uomo la condizione interiore di ognuno e
tenendo presente che anche quanti sembrano lodevoli agli occhi degli
uomini non sono sicuri di esserlo effettivamente di fronte a Dio, i
monaci non devono mai abbassare la guardia e devono perseverare
nella preghiera per riuscire a comprendere che 'uvomo ¢ sempre biso-
gnoso dell’aiuto di Dio.

Severino sottolinea ancora il valore dell’'umilta per mezzo della
quale 'uomo si riconosce peccatore, chiede il perdono e 'ottiene; ben-
ché sia concessa questa consolante possibilita di rinnovamento, 1 reli-
giosi devono guardarsi con ogni cura dal commettere il male che, repel-
lente in chiunque, lo ¢ ancor di pitrin coloro che, come i monaci, hanno
rinunciato a tutto per amore di Cristo (anche qui si notano, lo si dice
incidentalmente, diversi temi che richiamano le argomentazioni anti-
pelagiane).

Severino muore '8 gennaio 482 intonando il salmo 150: “Lodate il
Signore nei suoi santi...Ogni vivente dia lode al Signore.”

Gli ultimi capitoli della “Vita di San Severino” (VS 44-46) narrano
le vicende delle sue reliquie. Il santo aveva predetto che, dopo la sua
morte, i “romani” sarebbero stati costretti a lasciare il Norico. Certi
che questa predizione si sarebbe avverata i monaci avevano predispo-
sto una cassa di legno per il trasporto del corpo del loro maestro. La
migrazione ebbe luogo effettivamente nel 488, nel corso degli scontri
tra Odoacre e Federico, re dei Rugi, che aveva cercato I'alleanza dell’o-
strogoto Teodorico. I monaci si trasferirono in Italia portando con
loro il corpo del venerato maestro. Dopo un soggiorno di alcuni anni a
Mons Feleter, localita di incerta identificazione, per mteressamento di
una nobile matrona, Barbaria, fu traferito, durante il pontificato di
Gelasio (492-496) a Castellum Lucullanum, cioe 'odierno Pizzofalcone,
presso Napoli. Durante il trasporto del corpo santo si verificano stre-
pitose guarigioni che all’epoca in cui Eugippio scrive continuavano

61



numerose presso il mausoleo dove Severino fu deposto e accanto al
quale si stabili la sua comunita monastica.

La Regula

La notizia di Isidoro di Siviglia gia citata in precedenza afferma che
Eugippio, quasi come testamento per i suoi monaci, consegno loro una
regola monastica. Per secoli si ¢ ritenuto che questa regola fosse stata
perduta, finché nel 1971 De Vogii€, dando corpo a un’ipotesiche gia da
qualche tempo veniva avanzata da pil parti’, non riconobbe nel testo
contenuto nel Codex Parisiensis latinus 12634 (E) la Regula di Eugippio™.

Questa Regola ha la forma di un centone''. Essa ¢ composta da 52
capitoli tratti da diverse legislazioni monastiche preesistenti. Al posto
d’onore, in apertura, Eugippio pone la Regola di Agostino, che per lui
consiste nell’ Ordo Monasterii seguito dal Praeceptum: questa collocazione
non stupisce affatto se si tiene a mente la grande ammirazione tributata
dall’abate di Castellum Laucullanum al vescovo di Ippona, cornprovata
dalla composlz1one degli Exverpta di cui si ¢ detto sopra.

Seguono poi 51 capitoli, tratt dalla Regola di San Basilio, dalle
Conlationes e dalle Institutiones di Giovanni Cassiano, dalla Regola del
Maestro, da quella dei Quattro Padi, di Pacomio, dalla Sentenza di Novato
e dall’Epistula 125 di Girolamo, testo posto a conclusione dell’opera™.

Lo studio di una raccolta antologica pone sempre dei problemi pat-
ticolari: I’autore di un’antologia non parla in prima persona, non
esprime il suo pensiero attraverso la composizione di un suo discorso;
egli si affida alle parole di altri, di coloro dei quali utilizza i testi. La ratio
che ha ispirato il curatore di un’antologia si pu6é dunque ricavare, sia
pute con prudenza, dall’analisi dei testi da lui scelti rispetto ad altri, che
si suppone fossero a sua disposizione, e dal modo in cui egli colloca gli
stessi testl.

°1. SCHUSTER, Storia di San Benedetto e dei suoi tempi, Viboldone, 1953 (3" ed.), pag. 293; L.
VERHEIEN, La Régle de saint Augustin, 1, Patis, 1967, pag. 116; A. DE VOGUE, "Scolies
sur la Regle du Maitre", in Revue d'Ascétique et de Mystigne 44 (1968), pag. 134,n.71.
YA. DE VOGUE, "La Régle d'Eugippe retrouvée?", in Rewne d'Histoire de la Spiritnalité
47 (1971), pagg. 233-265. E inoltre: A. DE VOGUE, "Quelques observations nou-
velles sur la Régle d'Eugippe", in Benedictina 22 (1975), pagg. 31-41.

Per il testo si veda: EUGIPPIUS, Regula, edd. Fernandus Villegas et Adalbertus De
Vogué, CSEL 87, Vindobonae, Hoelder-Pichler-Tempsky, 1976.

7 a disposizione dei singoli brani antologizzati si pud cogliere agevolmente nel
quadro prospettico che si trova in CSEL 87, pagg. X1-XTI.

62



Eugippio nella sua Regu/a non ricorre se non poche volte alla conta-
minazione: in effetti, solo in due casi alcuni capitoli sono ottenuti acco-
stando brani di piti fonti (nello specifico, la Regola del Maestro e quella
dei Quattro Padri per Reg. 2 e la Regola del Maestro e quella basiliana
pet Reg. 3); di solito invece ogni capitolo si rifa a un solo autore, talvolta
attraverso una citazione integrale, tal’altra attraverso una abbreviata da
tagli.

I capitoli della Reguia di Eugippio sono disposti in modo tale che,
dal 2 al 10, pur occupandosi di temi diversi, quali la cura delle cose
comuni, 'esercizio del proprio mestiere all’interno della comunita o il
ricambio delle vesti dei monaci, tende a inculcare in questi ultimi un
rigido sentimento di dipendenza: tutto deve essere fatto su precetto del
superiore, anche le azioni buone, anche un gesto di generosita. Il
monaco deve dunque essere obbediente e docile davanti al suo supe-
riore (Reg. 18) ma anche a quest’ultimo ¢ prescritto un severo codice di
comportamento poiché, in ragione del suo ufficio, egli ha una respon-
sabilita tutta particolare (Reg. 25; 26). Il monaco poi deve esetcitarsi in
ogni virtu, soprattutto nell’'umilta (Reg. 28; 29), nella castita (Reg. 31; 32)
e nella preghiera, soprattutto quella corale, per amore della quale &
necessario, al momento della convocazione, lasciare ogni altro lavoro
(Reg. 19-22; 24, 35; 36). Non mancano anche capitoli relativi alle colpe,
alle sanzioni e al modo di comportarsi con i frati in castigo.

La regola di Eugippio, come aveva gia notato De Vogiié, si pone al
punto di confluenza di due diverse tradizioni monastiche, rappresen-
tate dai due autori maggiormente presenti nella regola stessa: Agostino
e'il Maestro. Queste due tradizioni sono animate da spiriti alquanto
diversi: il vescovo di Ippona insiste di pit sulla carita della comunione
fraterna, sulla cura vicendevole con cui i religiosi devono andarsi
incontro e andare, tutti insieme, incontro alla perfezione della carita. Il
Maestro, invece, sottolinea, conformemente alla tradizione egiziana a
lui mediata da Giovanni Cassiano, i rapporti verticali tra ’abate e il
monaco, che da quello deve lasciarsi condurre con docilita. In tale con-
testo ¢ possibile ipotizzare che lo stile di vita della comunita fosse mag-
giormente segnato dallo spirito che anima la Regula Magistri piuttosto
che da quello che si respira realmente, ma molto discretamente, nella
Regula Angustini, tanto piu breve degli estratti che, nella regola di
Eugippio, la seguono.

In conclusione si segnala un testo che da notizia di una delle attivita
che si svolgevano nel cenobio di Castellum Lucullanum. Fulgenzio di

63



Ruspe, scrivendo a Eugippio, gli chiede di adoperarsi perché Eugippio
faccia copiare alcuni codici presenti presso di lui e glieli invii®. Si viene
dunque a sapere che, a Castellum Lucullanum Cera una biblioteca o
almeno una raccolta di libri (ma di quale vastita?) e inoltre uno serzpto-
rium dove alcuni “servi” (monaci? altri?) potevano copiare questi testi e
mandarli, per esempio, a un vescovo africano esule in Sardegna.

Lattivita di trasmissione di testi esercitata dal monastero di
Pizzofalcone fa da Zason con quella che di li a pochi decenni carattetiz-
zera il sito monastico di Vizvarium.

Cassiodoro
Lavita

La vicenda biografica di Cassiodoro ¢ stata, soprattutto da un alcuni
anni a questa parte, oggetto di numerose e talvolta appassionate ricer-
che'; qui se ne traccera dunque solo uno schizzo sommario giusto per
richiamare alla mente le coordinate in cui il personaggio si muove.

Flavio Magno Aurelio Cassiodoro Senatore nacque a Squillace, tra il
485 e i1 490. La famiglia era di origine otientale, probabilmente siriaca,
ma si era stabilita in Calabria gia alla fine del IV secolo, tanto che il
bisnonno di Cassiodoro, anch’egli chiamato Cassiodoro (a cui Sirago,
che ha dedicato un prezioso studio alla famiglia dei Cassiodoro®,
aggiunge, per distinguerlo, il numerale I), difese la Sicilia e la Calabtia
dai Vandali che le minacciavano nel 440. Il padre di Cassiodoro lo scrit-
tore, Cassiodoro 111, fu governatore della Sicilia sotto Odoacre e poi,
sotto Teodorico (che nel 493 sostituisce Odoacre) corrector (493), prae-

Sfectus praetorio (500) e patricins (507).

BFULGENTIUS, Ep. 5 (CCL 91, pag. 235-240): "Obsecro ut libros quos opus habemus,
servi tui describant de codicibus vestri".

1Si segnalano i contribut dei due convegni che si sono tenuti, negli ultimi anni, nei
luoghi cassiodorei: S. LEANZA (cut.), Flavio Magno Aurelio Cassiodoro. Atti della setti-
mana di studi. Cosenza-Squillace 19-24 settembre 1983, Soveria Mannelli (CZ),
Rubbettino, 1986; S. LEANZA (cur.), Cassiodoro. Dalla corte di Ravenna al Vivarium di
Squillace. Atti del convegno internazionale di studi- Squillace, 25 /27 ottobre 1990,
Sovetia Mannelli (CZ), Rubbettino, 1993; A. CARUSO, Cassiodoro. Nella vertigine dei
tempi di ieri e di oggi. Soveria Mannelli (CZ), Rubbettino, 1998.

V. A. SIRAGO, I Cassiodoro. Una famiglia calabrese alla direzione d'Ttalia nel V e VI
secolo, Soveria Mannelli (CZ), Rubbettino, 1983.

64



‘Con tali illustti ascendent si apriva per Cassiodoro IV, lo scrittore
universalmente noto, una brillante cartiera nell’amministrazione pub-
 blica. In effetti Cassiodoro fu questore nel 507, console nel 514 ¢ 7agi-
ster officiorum dal 523, succedendo in tal carica a Severino Boezio.

Dopo la morte di Teodorico, avvenuta nel 526, Cassiodoro conti-
nua la sua attivita pubblica anche sotto i suoi successori, finché nel 537,
stretto nel difficile contesto della guerra greco-gotica, si ritira a vita pri-
vata. Nel 550 Cassiodoro & a Costantinopoli insieme al papa Vigilio:
resta incerto se si sia recato nella citta sul Bosforo nel 540, tra i prigio-
nieri di guerra catturati dal generale greco Belisario, ovvero da profugo,
nel 546, per sfuggire alla riscossa gotica di Totila. In ogni caso
Cassiodoro torna in Italia, probabilmente in seguito alla Prammatica
Sanzione del 554. Da questo momento in poi egli trascorrera la sua esi-
tenza a Vzwarinm, il monastero da lui fondato nei suoi possedimenti
calabresi, fino alla morte, sopraggiunta intorno al 580, dopo aver supe-
rato il traguardo dei 90 anni. ’

Leopere

Si dara qui una breve presentazione delle opere cassiodoree che
sono, in un modo o nell’altro, superstiti, omettendo quelle di cui si ha
solo notizia.

L’intensa attivita politica di Cassiodoro ¢ documentata, oltre che
dagli scarsi frammenti di Discorsi, dalle VVariae, cioe dalla raccolta delle
epistole ufficiali da lui composte in nome dei re gotici o comunque
legate alla sua funzione di persona impegnata nella gestione della cosa
pubblica. Le Variae raccolgono testi composti tra il 507 e i1537. Egli ¢
anche autore di una Chronica, edita nel 519, di una Historia Gothorum, di
cui sopravvive un’epitome, i Gezica di Jordanes, come resta anche un
riassunto, I Anecdoton Holderii (dal suo scoptitore Adolf Holder) di una
storia della sua famiglia, I'Ordo generis Cassiodorun.

Indice di una riflessione esplicitamente tivolta all’approfondimento
della fede sono il De anima, opetetta pubblicata come X1 libro delle Iariae,
in cui Cassiodoro affronta, sulla scorta di Agostino, ma anche di Lattanzio
Boezio, il tema della spititualita e del’immortalita del’anima umana.

Al periodo costantinopolitano va asctitta la composizione
dell’Expositio Psalmornm, nata nellintenzione originaria come un’epi-
tome, sia pure integrata da ulteriori contributi, delle Enarrationes in
Psalmos di Agostino, ed evolutasi in seguito in un’opera che, malgrado

65



la fedelta al modello, presenta caratteri originali. Delle Institutiones divi-
narum et bumanarum lectionum (chiamata con altro titolo Institutiones divi-
narum et saecularium litterarunm), pubblicate in redazione definitiva nel
562, si dira in seguito. Chiude la produzione cassiodorea il trattato De
orthographia, composto all’eta di 92 anni. '

Vivarium

La data di fondazione di 1Vzwarium, la comunita monastica che
Cassiodoro costitui nei pressi di Squillace e che pit di ogni altra sua rea-
lizzazione gli ha assicurato una fama imperitura (benché egli non fu

. mai monaco, ma piuttosto un “patrono’” della comunita), non ¢ put-
troppo nota. Di solito I'istituzione del cenobio ¢ assegnata agli anni
successivi al ritorno dal soggiorno costantinopolitano di Cassiodoro,
quindi dopo il 554. O’Donnell tuttavia ritiene non inverosimile pen-
sare che gia durante gli anni del suo piu intenso impegno politico,
intorno al 530, Cassiodoro potrebbe essersi adoperato per creare nei
suoi vasti possedimenti calabresi una comunita monastica'’. Benché
suggestiva, questa ipotesi, in assenza di documentazione a sostegno, ¢
destinata a restare tale.

Le istituzioni di vita monastica vigenti nel monastero di Vzvarium
sono note attraverso le Institutiones di Cassiodoro: manca infatti qua-
lunque testimonianza di una Regu/a seguita dai monaci vivariensi, ben-
che si sia tentato di attribuire a Cassiodoro la paternita della Regula
Magistri o, pit modestamente, ci si sia sforzati di dimostrare che que-
st’ultima era conosciuta nel monastero calabrese'.

Mettendo da parte questa ipotesi, si cerchera di delineare, a partire
dalle Institutiones cassiodoree®, il ritratto di VZwariwm. La comunita
monastica era allogata nei vasti possedimenti di Cassiodoro, che per il
monastero aveva predisposto una struttura confortevole, prossima
alle acque del fiume Pellene e al mare (sivedala descrizione di IVzvarium
in Inst. 1, 29) k

]. J. O' DONNELL, Cassiodorus, Betkley-Los Angeles-London, California University
Press, 1979, pag. 191. . )
"Cosi ritiene, sulla scorta di altri autori, G. PENCO, Storia del monachesimo in Itakia, s. 1.,
Paoline, 1961. Siveda anche J.J. O' DONNELL, Cassiodorus, pag 187, nota 11.
®Una recente traduzione italiana, corredata di introduzione e note, &: CASSIODORO,
Le istituziont, a cura di Mario Donnini. Roma, Citta Nuova, 2001; altra traduzione:
CASSIODORO, Le #stitnzion, a cura di A. Caruso, Roma, Edizioni Vivere In, 2003.

66



Le caratteristiche di questo /locus-amenns permettevano lesercizio
dell’agricoltura, raccomandata ai monaci indotti come attivita confa-
cente allo stato monastico (Insz. 1,28, 5), sia la pesca e 'allevamento del
pesce nei vivai che hanno dato il nome all’intero complesso. I vasti ter-
reni di pertinenza del monastero erano, pero, coltivati anche da conta-
dini affittuari che Cassiodoro raccomanda conoscere personalmente,
di trattare con equita e diistruire nella morale e nella preghiera ctistiana
(Inst.1,32,2).

Questa produzione alimentare non era solo per i monaci, ma anche
pet i pellegrini, la cui accoglienza era un’attivita non secondaria per la
comunita di Vzvarinm, alla quale, anzi, si raccomandava di farsi luogo di
accoglienza e di consolazione per quanti bussavano alla sua porta. Una
particolare categoria di pellegrini era costituita dagli ammalati che
giungevano al monastero per trovare sollievo alle loro patologie:
Cassiodoro aveva infatti predisposto che alcuni bagni terapeutici
facessero parte del complesso monastico e che alcuni monaci-medici
mettessero la loro arte al servizio dei sofferenti (Inst. 1, 28, 7; 29, 1; 31,
1;32,1).

Per svolgere con profitto una cosi intensa attivita la vita dei monaci
doveva essere sufficientemente regolata, ma non ¢ dato sapere come:
Cassiodoro si limita a raccomandare la lettura dei testi di Cassiano,
depurati da qualunque deviazione dottrinale, le regole dei padri (ma
senza specificare in dettaglio a chi si riferisca) e Pobbedienza ai due
abati (Inst. 1,29, 2; 31, 1).

Proprio Iesistenza di due abati in una sola comunita ¢ un dato diffi-
cile da spiegare. Forse Puno era il coadiutore dell’altro, o forse (ma
sembra inverosimile) c’era un supetiore, un abate, anche a Mons
Castellum, il romitorio in cui si potevano ritirare i monaci che, dopo
essersi formati a Vvarium, sentivano lattrattiva della vita eremitica
(Inst. 1,29, 3).

Fin qui sono statl evidenziati alcuni aspett dell’attivita e alcuni
scarsi elementi della struttura della comunita di Vivarium. E il
momento di dire qualcosa dello spirito che animava il cenobio fondato
da Cassiodoro.

Il monaco vivariense, poiché non ignora che Dio ¢ presente ovun-
que, ¢ invitato a condurre una vita degna di tale presenza, evitando, con
Paiuto della misericordia di Dio, ogni peccato e confessandosi umil-
mente colpevole di quelli che ha eventualmente commesso, confi-
dando in Cristo che, come buon pastore, si premura di caricarsi sulle

67



spalle la pecorella smarrita. Vivere nella consapevolezza della presenza
di Dio, riflettendo su tutto quello che Egli ha realizzato per la salvezza
dell’'vomo; improntare la vita alla reciproca concordia e alla contem-
plazione delle realta spirituali per anticipare gia sulla terra il gaudio
della citta celeste e al tempo stesso farsi maestri degli indotti, come i
contadini (Insz. 1, 33, 3-6): questo, unitamente alla cura degli infermi e
dei pellegrini di cui si € gia detto, ¢ il programma di attivita del I zvarinm,
e qui si colloca I'esigenza dello studio inteso da Cassiodoro come un
servizio eminentemente religioso.

Nella prefazione alle Institutiones Cassiodoro narra di aver accarez-
zato, mentre si trovava a Roma, il progetto di fondare insieme a papa
Agapito, una scuola di esegesi e di eloquenza cristiana dove, grazie al
contatto con la Sacra Scrittura, i fedeli potessero piu agevolmente per-
correre la via che conduce alla salvezza. Un’attivita scientifica, dunque,
con un fine eminentemente pastorale. Purtroppo questo progetto, che
deve risalire agli anni tra il 530 e il 536, non ebbe modo di concretiz-
zarsi a causa della guerra greco-gotica. Izvarium non ¢ né vuole essere
la riproposizione di quel progetto fallito; piuttosto sono le Insttutiones
stesse, cioe lo scritto di Cassiodoro, a tenere per 1 monaci il posto di
quel corso di studi che non pote essete organizzato a causa dei tempi
calamitosi (Inst. Pref. 1).

I monaci di Vivarium sono esortati a studiare assiduamente la
Scrittura, come esercizio ascetico e di formazione cristiana. Proprio in
vista di questo studio al quale ¢ assegnato un valore del tutto fonda-
mentale, Cassiodoro ha predisposto piu codici del testo biblico, uno
dei quali ampiamente commentato, e una serie di altri testi patristici
che valgano ad agevolare la comprensione della Scrittura (Inst. Pref. 2).
Dopo aver compreso la Sacra Scrittura, chi vuole puo passare a un
approfondimento della dottrina dei padri sulla stessa, cioe, si potrebbe
dire, a un’attivita di ricerca, che comprende anche lo studio dei testi
greci e la loro interpretazione, e che non puo, a un certo punto, pre-
scindere dalla conoscenza delle discipline liberali né da una certa for-
mazione enciclopedica (Insz. 28, 1).

Per questi “monaci-ricercatori” Cassiodoro appronta il secondo
libro delle Institutiones, ma ad essi sono dedicate larghe parti anche del
primo che, pero, ¢ volto a un pubblico piu vasto, cio¢ all’'insieme dei
monaci, tutti egualmente impegnati in un’intensa attivita intellettuale,
dai monaci-contadini, che devono, anche loro, meditare assiduamente
la Scrittura con i commentari patristici e, dopo questo, dedicarsi con

68



solerzia all’attivita agricola, non omettendo di specializzarsi nella loro
attivith attraverso la lettura dei trattati di agricoltura (Insz. 28, 1; 5-6).
Analogo discorso per i monaci-medici, ai quali sono raccomandati
diversi trattat sulla loro disciplina (Inst. 31, 2). '

La Sacra Scrittura & contenuta in libri; a libri sono affidati i com-
mentari scritturistici degli autori del passato; attraverso i libri, o
almeno, anche attraverso i libri i monaci si formano alla sequela di
Cristo e allesercizio delle divetse attivita con cui, a imitazione del loro
maestro, soccorrono chi & nel bisogno: & evidente che a Vivarium la
parola scritta ha un valore che difficilmente si puo sopravvalutare.

Da questo riconoscimento per il valore dei testi codificati derivano
in Cassiodoro quelle raccomandazioni sul rigore da tenere nel copiare i
testi e nell’emendatli che ne ha fatto quasi un “santo patrono” dei filo
logi modetni. In effetti & proprio Cassiodoro che, in un’ottica squisita-
mente cristiana, vede nel copista coscienziosamente impegnato nel
suo lavoro (un’altra attivitd che doveva essere carattetistica a [zvarium,
ma non solo li, come si disse a proposito di Castellum Lucullanum) 'eroe
che infligge a Satana sanguinose ferite. :

Cassiodoro, per concludere, come altri, ma forse pit di altri a causa
del suo precedente impegno nell’ambito politico di una cancelletia
reale, ha colto e apprezzato tutto il valore della parola, capace di un
potente influsso sulla storia, sia che si tratti della parola di un potente
della terra, sia, € @ fortiors, che si tratti della parola del’Onnipotente.

La salvaguatdia di questa parola, la sua genuina conservazione e la
sua intelligente comptensione come premessa di una risposta che
diventi principio di azione e di scelte esistenziali sono la preoccupa-
zione che emerge dalla lettura delle Institutiones e ne fanno un testo a pin
livelli interessante e utile anche per 'uomo contemporaneo.

69






