VALERIO CHIOVARO

I1 Midrash

Proponiamo, in questo articolo, un primo approccio al midrash,
quale metodo esegetico di attualizzazione e come complesso lettera-
rio, di modo che ciascuno possa conoscere 1'essenziale di questa atti-
vita che ha segnato la stesura della Sacra Scrittura e la sua lettura nel
corso dei secoli. Ci auguriamo che la fatica, compagna dell interesse
di ogni lettura, sia sufficientemente ricompensata dal ricco filone di
interpretazione e spiritualita ebraica che & 1'approccio midrashico.

11 Midrash come attualizzazione

La parola midrash deriva dalla radice ebraica darash che significa
cercare, esaminare, approfondire. Diventa, per il popolo di Israele, un
“atteggiamento” di approccio alla realta ove cercare la “presenza’ del
Dio del patto antico e sempre attuale.

La Bibbia “& concepita come rivelazione di Dio animata da un'ar-
monia interna che impregna tutte le sue parole, al punto che da
ognuna di esse si pud attingere luce nelle nuove situazioni in cui la
comunita di Israele viene a trovarsi '. La ricerca di tale luce, affinché
dia chiarore all'esperienza concreta del popolo e del singolo, & la fina-
lita del midrash, che & quindi una “tecnica di attualizzazione”, gia usata
all'interno della Sacra Scrittura. Questa sie “interpretata, arricchita,
compresa” alla luce di se stessa. Ad esempio alcuni testi, quale il libro
delle Cronache, riprendono altri libri, quali il Deuteronomio, per adat-
tare alle situazioni attuali tradizioni antiche. Ancora, del testo sacro, si
tenta di risolvere le contraddizioni interne, si associano brani, si spie-
gano i sensi dei nomi di persona e di luogo, evitando cosi 1'anonimato,
riferendo etimologie popolari e spiegando gli antichi toponimi?.

'A.MINISSALE, La Versione greca., p. 14.
Ctr. . MANNS, Le Midrash..., pp. 5-8.

39



La possibilita della rilettura della Scrittura in ogni tempo e in
ogni situazione & data dall'unita della Rivelazione, che permette una
visione sintetica della storia biblica, e dall'unita del Popolo di Israele
attraverso le generazioni. Nonostante lo scorrere dei secoli la catena
della trasmissione della Tradizione scritta ed orale attribuisce fedel-
mente al popolo contemporaneo la predilezione che fu, dai tempi dei
padri, per il popolo dell'Esodo. I1 patto sancito sul Sinai non & tra Dio
e un uomo, ma tra Dio e un popolo. Non & per un tempo, ma per i
tempi che nascono da questa rinnovata alleanza. La rilettura
dell'Esodo, quale momento fondante del popolo di Israele, come la
rilettura della creazione, e dell’intera Storia della Salvezza, attraverso
i personaggi che, in qualche misura, la muovono ora collaborando,
ora opponendosi al progetto di Dio, caratterizza diversi libri della
Sacra Scrittura ed & proposta al popolo che vive la nostalgia dell esi-
lio, quale garanzia della fedelta di Dio, o al popolo affascinato da altre
culture (quali l'ellenismo) come richiamo alla sua fedelta. La compro-
missione di Dio con 1'uomo diviene cosi appello sempre ricordato e
celebrato, liturgicamente presente e operante.

Ecco quindi il valore e la finalita del midrash. rendere sempre.
attuale, prima oralmente, poi in forma scritta (nella Sacra Scrittura,
nella letteratura extrabiblica, nei testi midrashim), cio che e detto in
generale. Rendere il messaggio vibrante e presente, vivo e vivifi-
cante.

Targum e LXX

La necessita di attualizzazione della Rivelazione, (quindi in qual-
che misura 1'approccio midrashico) che trovava il suo specifico nel
contesto liturgico e scolastico, ha spinto alla traduzione della Tora nei
Targum (traduzione sinagogale aramaica della Scrittura) e, successiva-
mente, in ambiente ellenistico, alla traduzione greca (la LXX). Senza
entrare in merito si accenna appena che queste traduzioni, a vari
livelli e a secondo del libro biblico considerato, sono caratterizzate da
aggiunte, omissioni, letture differenti, altre tecniche midrashiche
(notariqon, gematria, gezarah shawah, et) e diversi fenomeni letterari
tesi a veicolare, a volte, diverse prospettive teologiche®, soluzioni di

*Esempio & lo sviluppo dell’angelologia, la nota di universalismo, la piit chiara prospettiva
messianica, maggiormente evidenziate nella LXX. Cfr. . MANNS, Le Midrash..., pp. 21-25.

40



controsensi et. Nulla & inventato, tutto si gioca sulla poliedricita
sinfonica della parola sacra e della sacralita della parola.

Regole del Midrash

I1 midrash, ben lungi dall’essere un insieme di fantasiosi riferi-
menti al testo sacro, o frutto di un creativismo pseudoesegetico, si
basa su criteri ermeneutici antichi. Sono le middot, codificate in sette
e attribuite ad Hillel, contemporaneo di Gesti. Rabbi Eliezer (fine I1
secolo) ne definira 13*. Oltre ai gia citati motivi-causa e ai criteri
interpretativi (unita della rivelazione, risoluzione delle contraddi-
zioni e dell’anonimato, spiegazione dei nomi e dei toponimi, et.) ne
accenniamo altri:

il Qai wahomer (leggero pesante): & il passaggio per analogia, da
qualcosa di minore a qualcosa di maggiore, in altre parole: se una
norma vale per una “cosa leggera” varra a fortiori per “quella pesante”
(cfr. Es 6,12, Nm 12,14, Gn 44,8).

Kelal upherat: Quando in una lista sono indicati un caso generale e
poi i particolari, il primo & limitato ai secondi.

Perat ukelal: Quando sono elencati i casi particolari, poi il generale, ogni
caso particolare va inteso secondo quello generale (il senso @ allargato).

al tigra (non leggere... cosi...ma): si basa sulla diversa possibilita
di vocalizzazione delle parole.

Con la regola del Tartey mashma si fa leva sui diversi significati che
una parola puo assumere (1 Re 11,5). Il Bynyan ‘ab (costruzione prin-
cipale) consiste nella costruzione di una famiglia di riferimenti che
hanno elementi comuni (ad esempio la stessa formula introduttiva).
A questi & dato uguale valore-interpretazione. Secondo la Dabar hala-
med meyanyano (la cosa si impara dal contesto): la parola va considerata
nel suo contesto, con cid che la precede e con cid che la segue.

La presenza di termini uguali permette inoltre 'accostamento dei
testi che 1i contengono, & la Gezerah Shawah (decisione identica): si
applica a questi due testi “avvicinati’ la medesima conclusione.
Processi analoghi permettono ancora 1'accostamento di testi diffe-
renti: col Kayose bo bemaqom aher (come esce in un altro posto): si ha la
spiegazione di un passaggio scuro con uno chiaro.

I1 Notarigon (acrostico) consiste nel considerare le lettere di una

‘Cfr. IBIDEM, p. 80.

41



parola come nucleo produttivo di altre parole. La Ghematria, associa
alla parola il valore numerico, spesso simbolico, che comunque
diventa ulteriore chiave interpretativa. La Metonimia consiste nel
cambiare una consonante della parola.

Letteratura rabbinica

La diffusione del cristianesimo e gli eventi del 70 d C e del 135 d
C convinsero i rabbini (la scuola farisaica, a fronte del pluralismo teo-
logico giudaico dei primi decenni della nostra era, & 1'unica che
rimane dopo la distruzione di Gerusalemme) a porre per iscritto la
Tora orale (interpretazione autentica di quella scritta) che fu sempre
una realta vivente e flessibile accanto alla fissita della Legge scritta.
Con 1la distruzione del Tempio, perso il culto come elemento di uni-
ficazione del popolo intorno alla Shekinah, la legge diviene il nuovo
“polo di attrazione”. Nasce cosi la Misnah (dalla radice ebraica snh=
ripetere) e via via, la letteratura rabbinica, un vasto campo di raccolta
di tradizioni orali messe per iscritto. Per tale motivo queste opere
sono spesso di difficile datazione. Non ci si pud imbattere in questo
sentiero se non con un attento approccio storico critico circa 1'origine,
la scuola, I'ambiente di provenienza e di destinazione, le aggiunte
successive e gli altri elementi caratterizzanti gli scritti.

In questo nuovo contesto rabbinico la radice darash & pressoché
riservata alla spiegazione del testo®. “Nella letteratura rabbinica il
termine midrash indica innanzi tutto una spiegazione della Scrittura.
A differenza dell’esegesi letterale (nel secolo X1 pe’sat) il midrash va
alla ricerca dello Spirito delle Scritture®.

Col termine midrashim si indicano le opere. Distinguiamo due
grandi generi di midrash. una codificazione precettistica, casuistica,
con interpretazione di tipo giuridico, & I'Halakah, (dal verbo hik:
camminare); un'interpretazione che pone 1'accento sul senso morale
ed edificante, con un carattere pit1 omiletico, si tratta dell’ Haggadah'
(dalla forma hifil del verbo nagad. raccontare o annunciare). | piu
antichi midrash sono di natura halakica e risalgono al II-III sec. d C®.

5Ctr. IBIDEM, p. 71.

SP. STEFANI, “Lettura ebraica della Bibbia", in NDTB, p. 806.
'Cfr F. MANNS, La preghiera..., p; 248.

Cfr. P. STEFANI, “La lettura..., p. 807.

42



I midrash haggadici hanno il loro campo di esistenza specialmente
in contesto liturgico. Tra i piti conosciuti vi & quello pasquale
(Haggadal sel Pesah), in altre parole il testo della liturgia domestica
della cena pasquale (seder)’. L'haggadah & 1'espressione privilegiata del
memoriale (zikkaron).

Mentre I'halakah pone 1'accento sulla risposta dell uomo alla legge
sminuzzata nei pil sottili precetti per le pili diverse situazioni; 1’hag-
gadah sottolinea l'intervento di Dio, ricordato e attualizzato nella
memoria del passato che diventa presenza nel contemporaneo, impegno
nel futuro, proprio perché il passato & inteso come il destino di ognuno.

*Quando si & nell'esilio (e chi non lo ¢7) accanto alla norma occorre
udire parole che attraggano il nostro animo, parole di “benedizione e
consolazione”, cioe parole di haggadah. "°

Le prime due grandi scuole intorno alle quali nasce la letteratura
rabbinica sono quelle di R. Aqgiba e di R. Ismael (II sec d C). Ciascuna
di queste ha un linguaggio peculiare e un diverso approccio erme-
neutico. Ad esempio per R. Aqiba nella Scrittura tutto & ispirato,
anche le particelle. Queste quindi danno un senso rafforzativo-
ampliativo (come & per la particella et che indica l'accusativo), o
valore diminuitivo-restrittivo (come & per la particella min).

Piu semplicemente, per R. Ismael, la Bibbia parla il linguaggio
dell’'uomo, quindi, come avviene nel linguaggio comune, puo usare,
o pud non usare le particelle di cui sopra che, per questo, non hanno
alcun significato esegetico.

Le due scuole danno origine a un lungo elenco di midrashim
halakici ed haggadici', ai quali se ne aggiungeranno altri di vario
genere (ad esempio liturgico come la Pesigta di Rab Kahana').

Halakah e Haggadah

Questi due elementi non sono in contraddizione tra di loro.
Contro un superficiale riduzionismo dell’ebraismo all osservanza della
legge - catteristica dell'illuminismo ebraico, come di un superficiale
approccio contemporaneo - J. A. Heschel® - rifacendosi al pit1 antico

9Cfr. F. MANNS, La preghiera..., pp. 186-211.

10P, STEFANI, “La lettura..., p. 811.

uCfr. F. MANNS. Le Midrash..., pp. 89-97.

12Cfr. IBIDEM, p. 103.

13A. J. HESCHEL, Dio alla Ricerca dell'Uomo. Borla. Roma 1983.

43



insegnamento rabbinico - sottolinea l'interdipendenza tra le due
realta halakicca ed haggadica: “la legge & 1'elemento che tiene insieme
il mondo; 1'amore porta il mondo avanti . L halakah, quindi non &
nell'ordine dei fini, non va osservata per se stessa ma come risposta
dell'uomo alla “signoria” di Dio. La rivelazione & infatti intesa come
fatto duplice: iniziativa di Dio, risposta dell'uomo.

L'elemento “personale”, la “direzione del cuore’ che motiva la
legge come atto di risposta alla ricerca dell'uomo da parte di Dio, & la
parte haggadica della Tora. E questa che permette quel tipo di cono-
scenza che ‘muove” i passi, cioe che motiva le scelte. Infatti, contro
una definizione negativa dell'Haggadah (quella parte della letteratura
rabbinica che non & Halakah), i rabbini dicono: “se sei desideroso di
conoscere colui che con la sua parola ha creato 1'universo, devi stu-
diare 1'haggadah e cosi riconoscerai il Santo e seguirai fedelmente le
sue vie . Una conoscenza carica di desiderio, di ‘relazione”, di stu-
dio. Di fatto la parola Tora, prima che legge (nomos della LXX), signi-
fica insegnamento (dalla radice verbale irh). E con questo unico senso
che & il vocabolo & correttamente tradotto nell’ Aramaico oraita. Ed &
in questo senso che 1'unica Tora si compone di halakah ed haggadah.

La Halakah alimenta la necessita di configurare la propria vita in
conformita ad un modello prestabilito; la haggadah & 1'espressione
della lotta che la persona porta avanti incessantemente.

La prima tratta dei dettagli e di ciascun comandamento, la
seconda contempla la vita nel suo complesso. Ancora, la prima tratta
della legge, la seconda del significato della legge. L halakah ci illustra
le norme per 1'azione; I haggadah, invece, c'insegna la visione dei fini
della vita. La prima ci dice come possiamo compiere gli atti comuni,
la seconda ci insegna come dobbiamo compiere gli atti eterni.
L halakah decreta e definisce, I haggadah ispira e muove. La prima
chiede 1'assenso, la seconda la scelta.

“Lintima natura dell'ebraismo sta nell'interdipendenza fra
halakah e haggadah. E infatti 1’ halakah senza I'haggadah & una cosa
morta, e I haggadah senza 1’ halakah & una cosa selvaggia”'®.

E questa dialettica bipolare (amore e timore, tempo ed eterno,
legge ed interiorita, gioia e disciplina, ricerca di Dio da parte del-

“[BIDEM, p. 348.
15Sifre, Deut. 49, su 11,22.
1A, J. HESCHEL, Dio..., pp. 362-363.

44



’ . ? . . . . .
1'uomo e ricerca dell'uomo da parte di Dio...). che fa il modo di vivere
e pensare ebraico.

La Parola e il silenzio

Le modalita di applicazione del midrash svelano una profonda
attenzione alla parola quale dinamica di relazione nella
Rivelazione.

La parola & personale, viva, capace di “stabilire” vincoli di rap-
porto. Per questo i principi ermeneutici del midrash si basano sulla
sua ricorrenza, sulla sua polivalenza di accezioni, sul valore numerico,
sulla diversa possibilita di vocalizzazione, sul suo significato conte-
stuale, particolare e generale, sulla sua funzione determinante!’, per-
fino sul suo silenzio. Midrash & quindi “applicazione” alla parola,
incontrarla dai tanti punti di approccio della sua realta poliedrica,
teoforica e teofanica.

La parola ¢ intesa come compromissione dell Impronunziabile col
mondo, come mistero di Presenza agente e trasformante. E incontrata
come elemento reale e parabolico, il quale rimanda ad una Realta che
lo comprende e lo supera.

I1 testo sacro, perfino nel suo contenuto formale, contiene un’ener-
gia che si dispiega attraverso 1'interpretazione, ma che mai in essa si
esaurisce'®. La parola ha sempre pil significati di quanto se ne pos-
sano attribuire. [l mistero della rivelazione - domanda di Dio - va
sempre colto nella nube di presenza e assenza - liberta dell'uomo -.
Dio rivelandosi non si impone, ma crea “eventi” gravidi di domanda,
che esigono risposta.

Le parole del decalogo sono pronunciate “dinanzi al popolo, di
mezzo al fuoco, alla nuvola e all'oscurita” (Deut 5,22). I1 tema teofa-
nico della nube'® dice che Dio, quando si rivelava, rimaneva celato.
Ancora, al profeta Elia, Dio si manifesta come “voce di silenzio” (1 Re
19, 11-12). Per questo, la stessa rivelazione riporta, nel silenzio, ad un
eco di vibrazione cosmica, un’energia di continua ri-generazione®.

Ctr. F. MANNS, Le Midrash..., pp.7-8.
18Cfr. V. CHIOVARO, Lo Spirito come Energia, Gerusalemme 1997.
¥Cfr. Ez 24,16; Num 12,4; Deut 12,5; Sai 99,7; Es 34,5; Num 11,25, Es 16,10; Ley 16, 2;

Es 19,9;... .
#Su] tema del silenzio cfr. A. NEHER, L Esilio della Parola. Dal Silenzio Biblico al Silenzio di

Auschiwitz. Marietti 1820. Genova 1983.

45



Dire midrash?' &, quindi, dire considerazione attenta, rispetto, ascolto
della sinfonia della parola, ma & dire anche prepararsi a quell'ascolto
che ci “getta” nell oltre. ’

2Contando tutte le parole del Pentateuco - era uno dei principali impegni degli scribi (sofe-
rina= contatori) - il versetto centrale & Lv 10,16 che contiene il verbo darash in infinito asso-
luto. 11 Pentateuco (la Tora) rivela il suo significato solo a chi approfondisce la scrittura.

BREVE BIBLIOGRAFIA

HESCHEL J. A., Man is not Alone. A Philosophy of Religion, Noonday press, Farrar, Straus and
Giroux. New York 1951.

HescHEL J. A., Dio alla Ricerca dell'Uomo. Borla 1983.

MANNS E., Le Midrash. Aproche et Commentaire de I'Ecriture. Jerusalem 1990.

MANNS F,, La Preghiera giudaica al tempo di Gesi. (Studi biblici 28). EDB Bologna 1996.
MINISSALE A., La Versione greca del Siracide. Confronto con il Testo ebraico alla Luce dell "Attivita
midrascica e del Metodo targumico, (Anelata Biblica 133), P1.B., Roma 1995.

NEHER A., L'Esilio della Parola. Dal Silenzio Biblico al Silenzio di Auschwitz. Marietti 1829.
Genova 1997.

STEFANI P., “Lettura ebraica della Bibbia” in AA.VV., Nuovo Dizionario di Teologia Biblica.
" Edizioni Paoline. Cinisello Balsamo 1988, pp. 801-818.

46



