(Islamismo), liberazione, illuminazione, risveglio, unione con la
realta universale (religioni orientali).

Anche la globalizzazione della nostra epoca con i suoi obiettivi
principalmente economici, quali che siano i suoi risultati positivi, &
possibile relativizzi fondamentali sensi cristiani trascurando la prece-
denza della persona umana per favorire invece altri valori secondari,
in questa epoca - che non ci & possibile descrivere piti a lungo - che
significato pud avere quanto abbiamo detto in precedenza circa cioé
’esperienza ascetica e il vissuto liturgico della salvezza del mondo?

Volendo ora, a mo’ di epilogo, rispondere all’interrogativo di quali
possano essere le estensioni nel mondo odierno di quanto abbiamo
detto in precedenza circa le dimensioni cosmiche della soteriologia
ascetica e liturgica, mettiamo in risalto lapidariamente i seguenti
aspetti della sua applicazione:

a) Il razzismo e la xenofobia, per quanto li espelliamo dalle nostre
societd con bei discorsi teorici, in pratica fanno la loro comparsa e
bollano il nostro cristianesimo. Da quanto abbiamo detto in prece-
denza & chiaro che in una genuina realta ascetica e liturgica ortodossa
questi fenomeni non hanno assolutamente alcun posto.

b) Ugualmente ingiustificato e totalmente da rigettare dalla sfera
della vita religiosa in generale & il fanatismo, e molto di piui da parte
della tradizione ortodossa. E un carcinoma che uccide la verita, per-
ché i fanatici non servono la verita, ma la pongono al loro servizio,
non si sacrificano loro stessi per la verita ma la stringono a sé cosi
strettamente da farla soffocare servendo la loro preminenza.

¢) Se Chiesa e mondo sono due cerchi concentrici con centro

comune, il Cristo, e se il mondo costituisce il cerchio piti ampio,
allora dovere e missione della Chiesa (cio¢ del cerchio piu stretto) &
far conoscere in tutto il mondo Cristo, centro della vita, cioé servire
il mondo attraverso I’azione missionaria.
d) Lanalisi della soteriologia ascetica e liturgica ha mostrato, alla
fine, che cid che si ricerca e si persegue non & la salvezza come singoli,
ma la responsabilitd sociale e cosmica della salvezza di tutto il
mondo. Cosi la preghiera dei monaci della Chiesa orientale, che & pre-
ghiera di tutta la Chiesa di Cristo, orientale e occidentale, il noto
“Signore pietd”, acquista il suo senso pieno nella sua forma pit
ampia: “Signore pieta di noi e di tutto il tuo mondo”.

39



IOANNIS GALANIS

La soteriologia dei vangeli nella vita spirituale

della Chiesa Ortodossa

La salvezza ¢ il tema centrale della Sacra Scrittura e in particolare
del Nuovo Testamento, che si potrebbe, appunto, definire il libro
della salvezza. Cristo si & fatto uomo nel mondo ed & venuto nella sto-
ria per rinnovare il creato, per far rinascere l'uomo e cosi portare
tutto, uomo e creato, cioe¢ l'intera creazione, alla redenzione eterna e
alla salvezza. Il mistero della salvezza in Cristo viene esposto nel N.T.
e ad esso sono chiamati tutti gli uomini; della salvezza si occupa tutta
la tradizione patristica della Chiesa d’Oriente e d’Occidente.

Nella presente relazione, dopo un breve approccio ai termini che
esprimono il significato della salvezza nel Nuovo e nell’Antico
Testamento, ci riferiremo in linea generale alla soteriologia dei van-
geli. In seguito esamineremo come i Padri orientali hanno interpre-
tato e vissuto questo insegnamento e come esso ha influito e influisce
nella vita spirituale della Chiesa Ortodossa, ciog ’azione liturgica e
cultuale, facendo riferimento all’innologia relativa delle due princi-
pali festivita della cristianita: il Natale e la Pasqua.

I

La parola “salvezza” e i suoi derivati sono dei termini base del lin-
guaggio biblico dell’Antico (LXX) e del Nuovo Testamento. Sono
gravidi del contenuto teologico centrale della Sacra Scrittura, la
redenzione e la salvezza dell’'uomo. La parola greca “soteria” etimolo-
gicamente significa ‘conservare qualcosa in salvo, indiviso, intero”.
Inoltre significa ‘sicurezza, garanzia’ ed anche la modalita porta a
tutto questo. Lo stesso contenuto hanno anche i termini corrispon-
denti dell’ Antico Testamento. I LXX traducono con il termine “sal-
vezza” sei parole ebraiche e con il verbo “salvare” sedici . La salvezza,
intesa nel suo senso fondamentale di ‘preservazione da un pericolo’, &
un’esigenza e un’ aspirazione di tutti gli uomini; come anche di tutti
gli uomini e di tutte le religioni & la percezione che il salvatore per

40



eccellenza & Dio. Cid & particolarmente frequente nell’A.T. (LXX),
dove molti nomi ricorrenti hanno come loro radice il senso di ‘salvare’
(Yasa), ad es. Gesui, Isaia, Osea, ecc. Inoltre, ci sono molti esempi e
racconti in cui Dio stesso interviene e redime il suo popolo in modo
miracoloso oppure con I'invio di un abile condottiero. Le molteplici
esperienze che il popolo d’Israele ebbe degli interventi salvifici di Dio
permettono loro di avere I'inamovibile certezza che Dio agira allo
stesso modo anche in futuro. Le frequenti cattivita ed i numerosi con-
quistatori suscitano negli Israeliti una continua tristezza, ma anche la
speranza che in futuro Dio ristabilira il suo popolo nella sua patria.
Israele affronta le molte prove sempre con la certezza che Dio lo sal-
verd. Lesperienza degli interventi salvifici durante il suo cammino
crea la convinzione che Dio sara per il popolo d’Israele il proprio sal-
vatore; Egli lo guidera alla liberazione e alla salvezza finali. Tale con-
vinzione viene spesso formulata dai profeti: Isaia (35, 4), Geremia
(38, 7), Ezechiele (34, 22) e Daniele (12, 1). Questa concezione dell’
A.T. su Dio salvatore & continuamente manifestata anche nella vita
cultuale degli Israeliti. Nei salmi, per es., si fanno frequenti riferi-
menti a Dio salvatore, salvatore dell'uomo sia individualmente inteso
Szl 24, 5; 26, 9; 61, 7) che a livello di comunita (S#/ 64, 6; 78, 9;
94, 1). Dio salva i giusti, protegge e salva quanti lo invocano, se
poveri, umili, perseguitati, ecc.

Il contenuto concettuale della salvezza & passato dall’Antico al
Nuovo Testamento. Infatti quest'ultimo ha come suo tema centrale la
salvezza dell'uomo e del mondo. E, come prima abbiamo notato, il
libro della salvezza, dato che tutto si orienta alla salvezza, cosmica ed
escatologica. Una moltitudine di termini teologici del N.T. hanno
come loro contenuto la salvezza: liberazione, liberta, eredita, reden-
zione, riscatto, giustizia, speranza, pace, remissione, forza, miracolo,
vita, luce, riconciliazione, giudizio, fede, beatitudine, vittoria, chiesa,
vangelo, vita eterna, regno di Dio, ecc. Cristo si rivela al mondo e alla
storia come Salvatore. Egli salva i malati dalla loro malattia, fa tor-
nare in vita i morti, guarisce I’emorroissa e quanti toccano i suoi
vestiti, salva la figlia di Giairo, il setrvo del centurione, I'indemoniato
di Gadara, il cieco di Gerico, ecc.; salva anche quanti sono in pericolo,
come ad es. i suoi discepoli sul lago in burrasca e Pietro che voleva
camminare sulle acque per incontrare Gesu.

Tutti questi interventi salvifici di Gesi, riferitici quasi esclusiva-
mente nei vangeli, hanno una relazione diretta con la vita o I'incolu-

41



mita fisica dei salvati. La salvezza, ciog, la guarigione dei malati, la
preservazione dai pericoli, ecc. si devono principalmente a due fattori:
a) al volere e alla misericordia di Gesli, b) alla fede dei malati. Gesti
ad es. si impietosisce della vedova di Naim e fa tornare in vita suo
tiglio. La guarigione dell’emorroissa si deve alla fede di lei, convinta
che, anche solo toccando il suo vestito, sarebbe stata salvata dalla sua
malattia. Lo stesso accade con il cieco di Gerico che, sentendo che
Gesli passava la vicino, corse da lui gridando “figlio di Davide, abbi
pieta di me”. La vilta e la paura di fronte ai pericoli si deve a man-
canza di fede. La timidezza dei discepoli, ad es., sul lago in burrasca
provoca I'appunto di Gesl: “perché avete paura, uomini di poca
fede?” La stessa cosa nel caso di Pietro che, tentando di camminare
sulle acque per incontrare Gesii ha provato paura e percid, terroriz-
zato, grida: “Signore, salvami”. Questi lo ammoni dicendogli: “como
di poca fede, perché hai dubitato?”

La guarigione dei malati e gli interventi miracolosi di Gesii non
sono delle azioni che mirano al sensazionalismo. Hanno una prospet-
tiva e un profondo contenuto teologico. Le guarigioni, secondo i van-
geli, non si limitano solo al corpo ma si estendono anche all’anima. Il
malato stesso partecipa alla propria salvezza mediante la sua fede e la
penitenza, cosicché, assieme al suo corpo, viene guarita anche la sua
anima. Ci0 viene sottolineato anche da Gesi. Val la pena notare, perd,
che questa fede rischia di essere perduta a causa della disposizione
peccaminosa dell'uomo, perché questa permette I'attivita del diavolo
e delle forze ostili a Dio, impedendone la salvezza. Per tale motivo si
esige I'inserimento e la permanenza nell’ovile di Cristo, cioé nella sua
Chiesa. Si esige anche la fede, la metanoia, ciod il cambiamento del
modo di pensare e di vivere, uno sforzo insistente e continuo. Pit di
tutto perd si esige I'amabilita e la provvidenza divina che, per mani-
festarsi presuppone la partecipazione attiva dell'uomo alla propria sal-
vezza. ‘Cosa irrealizzabile’ secondo i suoi discepoli, tanto & vero che
si trovano costretti a interrogare Gesli: “chi si potra dunque salvare?”
(Mz 19, 25). Ma si sentono rispondere: “questo & impossibile agli
uomini, ma a Dio tutto & possibile” (Mz 19, 26).

La presenza e I'azione di Cristo nel mondo non si esaurisce negli
ambiti spazio-temporali ma si protrae nell’ eschazton. Con la sua morte
in croce e risurrezione, Cristo si & rivelato vincitore della morte, capo
e salvatore del mondo. La sua opera continua nella Chiesa lungo i
secoli con l'invocazione del suo nome e la continua presenza dello

42



Spirito Santo. Cosi resta sempre valido il detto di Gesu: “chi credera
e sara battezzato sara salvo” (Mc 16, 16).

11 significato della salvezza non si applica solo a singole persone,
ma si estende a tutto il mondo. La comunitarieta della salvezza ¢ pro-
clamata in tutti i vangeli, soprattutto in Giovanni. Infatti “Dio non
ha mandato il Figlio nel mondo per giudicare il mondo, ma perché il
mondo si salvi per mezzo di lui” (3, 17). Cristo in un suo detto
dichiara: “non sono venuto per condannare il mondo, ma per salvare
il mondo” (12, 47). Cristo viene definito il “Salvatore del mondo” (4,
42), la ‘Porta’, per la quale “se uno entra, sara salvo” (10,9).

Si ricordi, poi, che nel vangelo di Giovanni il significato della sal-
vezza viene formulato pilt spesso con il concetto della ‘vita’.
Addirittura la parola ‘vita’ & usata in questo vangelo pili volte che nei
tre Sinottici. Lo stesso dicasi per ‘vita eterna’. Insieme alla “vita”
viene spesso usata anche la parola ‘luce’, suo sinonimo nel lessico teo-
logico giovanneo. Nel prologo del vangelo & scritto: “in lui era la vita
e la vita era la luce degli uomini” (1, 4). Cristo & il possessore della
vita e il suo datore. La vita eterna, ciog, & dono di Dio agli uomini. La
vita eterna l'ottiene chi accetta Cristo e crede in lui (6, 40). Cristo
dice di essere egli stesso “la via, la verita e la vita” (14, 6) e ancora che
le sue parole sono “spirito e vita” (6, 63). Alla Samaritana promette
“l'acqua viva” (4, 14), cioé una vita superiore. Le parole salvifiche di
Cristo sono confessate anche dai suoi discepoli. Pietro, ad es., confessa
che il suo maestro ha “parole di vita eterna” (6, 68), ecc.

II

La soteriologia dei vangeli & passata nella tradizione, nel culto e in
genere nella vita della Chiesa ed & diventata un modo spirituale di
comportamento e condotta dei cristiani. I padri della Chiesa
Orientale estendono la soteriologia dei vangeli alla vita quotidiana
degli uomini, mirando fondamentalmente alla loro salvezza. Non si
limitano semplicemente all’interpretazione dei fatti salvifici, come
essi si presentano nei vangeli, ma espongono anche le loro esperienze
personali di vita tracciando e proponendo cosi un cammino sicuro e
un giusto orientamento verso la salvezza. I termini “salvezza”, “vita”,
“luce”, “redenzione”, ecc., e le frasi “salvezza delle anime”, “vita
eterna”, ecc. pervadono le loro opere. Essi continuamente cercano e
formulano modalita che portano alla salvezza facendo ricorso ai ter-
mini del Nuovo Testamento. Mettono in evidenza principalmente

43



quattro tappe dell’opera redentrice di Cristo: a) la sua incarnazione
per mezzo di Maria e I'unione della natura divina con quella umana,
mediante la quale Cristo ha inaugurato I'inizio della salvezza; b) il
suo divino insegnamento e il suo esempio, che ha rivolto all'uomo,
smarritosi; ¢) la sua morte in croce, con la quale ha liberato 1'uomo
dal peccato e lo ha avvicinato a Dio; d) la sua risurrezione, con la
quale ha eliminato la morte e ha portato I'uomo dalla morte alla vita.
Cioe Cristo ha redento, secondo i padri della Chiesa, il genere umano
mediante la sua incarnazione, il suo insegnamento ed esempio, la sua
morte in croce e la risurrezione. Queste quattro tappe dell’opera sal-
vifica di Cristo costituiscono la base cristologica della salvezza, che i
padri della Chiesa Orientale ripetutamente presentano, per mettere
in evidenza la necessita della fede in Cristo.

La fede in Cristo & per Giovanni Crisostomo, “principio di sal-
vezza”, “preambolo d’immortalitd”, “occhio puro di conoscenza di
Dio”. Tramite essa il fedele “contempla le cose invisibili” e solo questa
“e capace di insegnare e far comprendere le cose”. Questa fede perd
non € una “nostra conquista”, ma carisma di Dio e “dono dello
Spirito”. Tanto Giovanni Crisostomo quanto gli altri padri esegeti
della Chiesa Orientale, quando si riferiscono agli interventi di Cristo
per la guarigione dei malati o la salvezza dai pericoli, mettono in evi-
denza principalmente due punti: la divinitad di Cristo e la necessita
della fede. Nel miracolo in cui la figlia di Giairo ritorna in vita, ad es.,
focalizzano la frase di Gesti: “la fanciulla non & morta, ma dorme”, per
mettere in evidenza che con questo miracolo Cristo debella la morte e
che le conseguenze si estendono a tutta 'umanitd. Nel miracolo della
guarigione dell’emorroissa i padri esaltano la professione di fede della
malata. Nel miracolo della cessazione della tempesta sul lago e del sal-
vataggio dei discepoli, Crisostomo, seguito da molti altri padri ese-
geti, segnala e pone in evidenza i seguenti punti: a) ritiene che il mira-
colo, nel modo in cui & successo, ha lo scopo di creare una forte impres-
sione nei discepoli di Gest, sicché rimanga indelebile nella loro
memoria; b) la confessione del pericolo da parte dei discepoli con la
frase “Signore, salvaci, siamo perduti”, & fatta per valutare la grandezza
del pericolo. A questo concorre anche il fatto che Gesti stava dor-
mendo, perché, come dice Crisostomo, se non dormiva, i suoi discepoli
non avrebbero avuto paura e non avrebbero avuto bisogno di pregarlo;
¢) Gestt compie il miracolo lontano dalle folle, per non far notare la
poca fede dei discepoli; d) il miracolo si & compiuto per far esaltare la

44



dimensione divina di Gest. Quest’'ultimo & anche l'aspetto pil
profondo, secondo il Crisostomo. Percid non ha una grande impor-
tanza la salvezza dei discepoli dall’annegamento, ma il fatto che con il
miracolo viene dimostrata ancora una volta la divinita e I'onnipotenza
di Cristo e che questo ha aiutato i suoi discepoli ad essere condotti,
tramite le gravi circostanze di pericolo d’annegamento e per la loro
incolumita, all’accettazione della sua divinita.

I padri della Chiesa Orientale parlano molto spesso della salvezza
degli uomini. E, come nel N.T., il tema centrale del loro insegna-
mento. Ma & pure lo scopo fondamentale verso cui, con la loro vita ed
esempio, tentano di indirizzare con sicurezza 'nomo. In questo loro
tentativo si occupano maggiormente della salvezza dell’anima, perché
essi ritengono che le malattie corporali sono dovute al peccato e,
quindi, con la purificazione dell’ anima viene purificato anche il
corpo. Cioe danno la precedenza all’anima, perché questa & la fonte
dei peccati e dalla sua guarigione dipende anche la guarigione della
parte materiale dell'uomo. Giovanni Damasceno, ad es., consiglia il
fedele: “nella preghiera non chiedere la ricchezza, né la salute, né la
difesa dai nemici, né la gloria umana, ma solo le cose che contribui-
scono alla salvezza dell’ anima”. Essi fondano il loro insegnamento sui
miracoli di guarigione dei malati operati da Gesil; ma non si fermano
al fatto della guarigione. Mettono in risalto tutto cid che abbia rap-
porto con I'anima, ciot la fede del malato; questa portera anche alla
guarigione delle malattie corporali. A sostegno di questo pensiero
portano pure diversi detti di Gesl, come: “non abbiate paura di
quelli che uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere I'a-
nima” (Mz 10, 28), “cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia e
tutte queste cose vi saranno date in aggiunta” (Mz 6, 33), ecc.

I padri della Chiesa affrontano il mistero della salvezza collegando
elementi gnoseologici e teologici con quelli etici e pratici. Si riferi-
scono molto spesso a cid che porta e a cid che allontana dalla salvezza
e il loro insegnamento rimane valido ancora oggi come tradizione
della Chiesa. La salvezza non & una grandezza speculativa ma un
modo dinamico di vita, che continuamente si sviluppa e si muove
verso il suo completamento finale. Secondo i padri, 'nomo & chia-
mato ad adattare la sua vita lottando nella chiesa e nell'ambito della
sua ‘chiamata in Cristo’ al fine di essere partecipe dell’opera di ‘rige-
nerazione in Cristo’ di se stesso e del mondo intero. La sua salvezza
non dipende solo da lui. Il suo contributo & ben limitato in confronto

45



all'incommensurabile grazia di Dio, che per lui & necessaria. Ireneo
scrive esemplarmente: “Se Dio non donasse la salvezza, sicuramente
non la avremmo”.

L'uomo non ¢ in grado di realizzare azioni tali da garantire la sua sal-
vezza, tantomeno quella degli altri. Non pud comunque neppure riporre
tutto nella grazia e nella gratuita di Dio. Per la sua rigenerazione e la sua
salvezza sono necessari la grazia di Dio e la collaborazione umana.

La cooperazione alla propria salvezza, secondo i padri della Chiesa
Ortodossa, viene attuata in vari modi e con 'esercizio di molte virtiL
Una delle virth fondamentali & la fede. Essa porta alla salvezza. La fede,
per0, non nel senso dell” accettazione di Dio e dei suoi comandamenti,
ma con I'inserimento personale del credente nella nuova realta che si &
creata con l'incarnazione di Cristo. San Basilio scrive che “la fede e il
battesimo sono due modi di salvezza, congeniti tra di loro e indivisi-
bili. La fede si perfeziona mediante il battesimo e il battesimo si fonda
mediante la fede”. Con il battesimo il credente viene incorporato nella
chiesa ed ha la possibilita di partecipare alla salvezza. La fede deve
essere manifestata mediante opere buone; le quali non costituiscono dei
mezzi per il riscatto della salvezza, ma sono I'espressione della fede.

Insieme alla fede, importante per la salvezza dell'uomo sono anche
I'obbedienza e la libertd. L'obbedienza porta all’'umiliazione e alla
liberazione dall’egoismo, mentre la liberta costituisce un presupposto
per la salvezza, perché lascia all'uomo la scelta sulla sua rinascita in
Cristo e la salvezza. Strettamente legata alla fede & anche la speranza.
Questa porta alla salvezza, perché da significato alla fede, I’alimenta e
la mantiene sempre attiva. Con la speranza I'uomo orienta corretta-
mente e con certezza il suo cammino verso la salvezza, e ha modo di
viverla anche nel presente. Secondo Clemente Alessandrino, la spe-
ranza ¢ “il sangue della fede”. La speranza viene definita come 'ancora
che trattiene 'uomo dall’ affondare nell’ abisso della cattiveria.

Un’altra virth fondamentale che porta alla salvezza & I’amore.
Lamore verso Dio e 'amore verso gli altri. Questo amore & una scelta
libera dell'uvomo e costituisce un’ offerta totale di se, la quale
mediante la gra21a di Dio diventa rinascita e salvezza. Lamore vero ed
autentico non & teorico, né interessato, né costrittivo. Si manifesta,
concretamente, con la continua osservanza della volonta di Dio, sem-
pre entro la chiesa.

La valutazione dei padri della Chiesa Orientale su quale delle virti:
sia la pit fondamentale o quale costituisca il presupposto e I'inizio

46



della salvezza dell'uvomo non sempre coincide. San Basilio, ad es.,
ritiene presupposti necessari per la salvezza la pazienza e 1'obbe-
dienza, perché colui che ha pazienza segue 1'esempio di Cristo stesso,
il quale ha obbedito a Dio Padre fino alla morte. Giovanni
Damasceno considera come inizio della salvezza la liberazione dal
male e il timore di Dio. Massimo il Confessore parla di tre situazioni
di salvezza: la virtt, la conoscenza e la teologia. Altri considerano
come inizio la volonta perché dopo di essa segue la lotta e tramite essa
I'uomo & portato all’acquisto delle virtl. Altri ritengono virth fonda-
mentali I'amore, la conoscenza di Dio, I'evitare il male, ecc.

I

La tradizione patristica della Chiesa Ortodossa forma e alimenta
per secoli I'azione e la vita cultuale dei cristiani ortodossi. In essa
viene vissuta ed espressa la spiritualita ortodossa.

La viva spiritualita quotidiana della Chiesa Ortodossa si manifesta
con il culto divino, cioé la divina liturgia, gli inni, le preghiere e in
genere la vita sacramentale dei fedeli. Il mistero della salvezza costi-
tuisce anche nella vita cultuale il tema centrale e lo scopo fondamen-
tale di ogni fedele. Tutte le manifestazioni del culto divino sono
orientate ad un unico scopo, cioé la redenzione e la salvezza. Bisogna
notare che le richieste e le suppliche per questa salvezza non si limi-
tano solo alla salvezza dell’ anima dell'uomo ma si estendono a tutto
l'uomo e comprendono tanto i suoi bisogni materiali quanto il
mondo materiale in senso pitt ampio, cioe tutta la creazione di Dio.
Entro gli ambiti del culto divino i fedeli, per mezzo del sacerdote e
del diacono, pregano Dio non solo per la salvezza della loro anima ma
anche per la soddisfazione di bisogni di carattere materiale, come ad
es. la preservazione da ogni afflizione, pericolo, circostanza difficile,
ecc. Pregano anche per il vento favorevole per quanti viaggiano in
mare, la fertilitd, la ricca produzione di frutti a nutrimento degli
uomini, ecc. Alcune volte le richieste e le suppliche comprendono
insieme ai bisogni spirituali ‘anche alcune istanze materiali. Il dia-
cono, ad es., prega Dio di donare misericordia, vita, pace, salute, sal-
vezza, attenzione, protezione, perdono, remissione dei peccati, ecc.

Un’importanza particolare presentano gli inni della Chiesa
Ortodossa e soprattutto gli inni del Natale e della Pasqua. Questi
inni si fondano principalmente sulla cristologia e sulla soteriologia
dei vangeli, dove la sostanza della salvezza & la base dell’opera reden-

47



trice di Cristo, cioé dell’incarnazione, della morte in croce, della
risurrezione e dell’ascensione.

L'incarnazione di Cristo significa rivelazione di Dio nel mondo e
nella storia, significa vita, redenzione, salvezza. Gli innografi della
Chiesa con esaltazioni poetiche, tono solenne e profondita teologica
inneggiano e festeggiano I'evento dell’incarnazione. Nell’innologia
del Natale Cristo viene spesso definito ‘Salvatore’, ‘il Dio della nostra
salvezza’, ‘il Dio che salva’, ecc. Gli innografi invitano tutta la crea-
zione a solennizzare la nascita del Salvatore. Cielo, terra, uomini,
angeli: tutto & chiamato a glorificare Dio per la venuta del Salvatore,
il quale “ha salvato il mondo”. Alcune volte gli innografi si rivolgono
anche ai luoghi dove & avvenuto 'evento salvifico della nascita di
Cristo, come Betlemme e i suoi dintorni, i monti e le colline della
Giudea, e li invitano a festeggiare I'evento della salvezza.

Molti inni finiscono con le frasi “ha salvato il mondo”, “ha salvato
noi”, ecc., cio¢ viene usato il passato remoto. Questo tempo & litur-
gico e significa che la salvezza & iniziata nel passato, continua perd
pure nel presente e continuera anche nel futuro. Molti inni presen-
tano I'evento della salvezza al tempo presente, come l'inno “oggi si
realizza il capitolo della nostra salvezza e la rivelazione del mistero
dei secoli...”. L' “oggi” & anche tempo liturgico, nel quale gli eventi
salvifici sono ritenuti presenti e continui, cioé compiuti nel presente
ma sviluppati in continuo per essere completati nell’ eschaton, che
pure appartiene al presente; & un presente continuo.

Linnografo presenta tutto il creato che si rallegra, sussulta, gioisce
e festeggia la nascita di Cristo, perché, come scrive e canta, “il crea-
tore crea e rinnova il creato”.

Negli inni del Natale si inneggia spesso anche alla Madre di Dio.
Essendo “colei che fece germogliare il frutto della vita” & pregata ad
intercedere presso Cristo o da sola o insieme agli Apostoli e tutti i
santi per la salvezza degli uomini. Caratteristico & I'inno seguente per
il valore delle intercessioni della Madre di Dio:

Come possiamo chiamarti o piena di grazia?

‘Cielo’ perché hai fatto sorgere il sole della ginstizia.

‘Paradiso’ perché hai fatto germogliare il fiore dell’incorruttibilita.

‘Vergine' perché sei vimasta immacolata.

‘Madre pura’ perché hai tenuto nelle tue sante braccia come figlio il Dio

di tusti gli uwomini.

Prega Lui a salvare le nostre anime.

48



Un tono particolarmente solenne e gioioso ha I'innologia della
Pasqua, la quale alimenta e rafforza la vita spirituale dei cristiani
ortodossi. La Pasqua & la festa di tutto il creato, percid mediante I'in-
nologia “tutto il mondo, visibile e invisibile” & invitato a festeggiare
con solennita 'evento della risurrezione, perché come scrive I'inno-
grafo, “il Verbo che era al principio ... & risorto dai morti e ha salvato
I'universo”. La Pasqua & definita “la festa delle feste e la solennita
delle solennita”, “salvifica”, “vivificante”, “grande e santissima”,
“riscatto di tristezza”, ecc. In tutta I'innologia dominano i termini
risurrezione, gioia, pace, solidarieta, perdono, e ancor piu ‘luce’ e
‘vita’, che provengono principalmente dalla soteriologia del vangelo
secondo Giovanni. Per questo Cristo viene definito “sole di giusti-
zia”, “colui che fa sorgere la vita”, che “dona la vita, la vita eterna”.

La risurrezione di Cristo & inneggiata dai cristiani ortodossi come
I'inaugurazione della salvezza: fa morire la morte e dona la vita eterna;
fa sparire le tenebre ed effonde ovunque la luce, facendo arrivare il
giorno senza tramonto. La risurrezione non viene inneggiata solo come
un fatto storico, ma anche come un “mistero orribile” con delle conse-
guenze enormi per il mondo. Insieme alla risurrezione viene inneg-
giato anche il sepolcro di Cristo come salvifico e vivificante, piu bello
del paradiso, fonte della risurrezione degli uomini, ecc.

Nella preghiera quotidiana del fedele, soprattutto durante il
periodo che va dalla risurrezione di Cristo fino all’ascensione, viene
sempre dichiarata la fede che: “Gesu risorto dal sepolcro ... ha dato a
noi la vita eterna e la grande misericordia”. Negli inni si esprime la
certezza che Cristo risorto salva “dalla corruzione e dai pericoli”, cioé
guarisce anche i bisogni quotidiani, salva “le nostre anime”, salva
“l'vomo”, “il mondo”, ecc. I tempi diversi delle frasi, quali “ha sal-
vato noi”, “la salvezza & vicina”, “oggi la salvezza & venuta nel mondo
perché Cristo & risorto”, ecc., nell’innologia pasquale ma anche, piu
in generale nell’innologia della Chiesa Ortodossa, si riferiscono, come
abbiamo prima accennato, al tempo liturgico e dichiarano che la sal-
vezza non € solo un evento degli ultimi giorni, ma & pure presente e
gia eschaton.

Nell’innologia della risurrezione, ma anche di tutte le feste della
Chiesa Ortodossa, i fedeli inneggiano, supplicano o ringraziano non
individualmente ma comunitariamente, come Chiesa: “salvaci”, “abbi
pieta di noi”, “salva le nostre anime”, ecc. Non mancano perd degli
inni, i quali sembrano riferirsi all'uvomo come individuo: “¢ risorto

49



dai morti, ha salvato me, uomo smarrito”. L' “uomo smarrito” pero
non & l'individuo, ma I'uomo come complesso, & I'umanita. Cosi l'e-
lemento individuale si inserisce nel complesso, nella Chiesa.

Il cristiano ortodosso esprime la sua fede con l'azione liturgica e
cultuale quotidiana. Per mezzo di essa si alimenta e rinasce spiritual-
mente. Il culto della Chiesa Ortodossa & teologia, poesia, melodia e
modo di vita. Ha una tradizione di molti secoli. Comincia
dall’Antico e dal Nuovo Testamento, viene formato nella tradizione e
nell’esperienza dei padri e arriva fino ad oggi. Suo scopo e tema cen-
trale & il messaggio evangelico, ciog la salvezza, la quale presuppone
la convivenza pacifica dell'uomo con Dio, con il prossimo e con il
creato.

50



