ANTONINO JACHINO

La pieta popolare, con particolare
riferimento alle feste patronali

Ritornare sul tema della religiosita popolare, dopo
quanto é stato scritto sull’argomento sia da studiosi
«laici» che in campo cattolico, potrebbe sembrare su-
perfluo. Tuttavia, tenendo presente le insistenze del
magistero nell’evidenziare i valori autentici da coltiva-
re ed i rischi da evitare, non sembra fuori luogo, maga-
ri dando la parola a chi é quotidianamente impegnato
sul fronte del rinnovamento della vita cristiana delle
nostre comunitd. Lo facciamo anche alla luce del sug-
gerimento del Sinodo straordinario dei Vescovi del no-
vembre scorso, che ha ribadito gli orientamenti piii re-
centi del Papa e dei Vescovi. Ecco quanto si afferma
nel numero 4 della relazione conclusiva che esamina
la vocazione universale alla santita nel mistero della
Chiesa. «La devozione popolare, giustamente intesa e
rettamente praticata, é molto utile come alimento del-
la santita del popolo. Per questo motivo merita una
maggiore attenzione da parte dei pastori».

L’articolo che segue ¢ la relazione tenuta dal parroco
don Antonino Jachino, anch'egli docente presso l'lsti-
tuto Superiore di Scienze Religiose di Reggio Calabria,
durante il convegno pastorale della Chiesa reggina del
settembre 1985 sul tema «Il giorno del Signore e la pie-
ta popolare».

Parliamo di pieta popolare, quella pieta profonda e radicata nella
storia della nostra gente, che esprime, con accenti commoventi, una
fede vissuta, incarnata e sofferta, ma che a volte & talmente som-
mersa da incrostazioni che distoglie la nostra gente dal mistero
di Cristo e da cio che ¢ essenziale e irrinunciabile nella vita della
Chiesa. .

Si ¢ scritto moltissimo in questi anni sulla religione popolare, se

. 55



ne sono interessati cultori di molte discipline: dalla storia alla teo-
logia, dalla sociologia alla psicologia religiosa, dall’antropologia
culturale alla pastorale.

Cosi abbiamo oggi pregevoli studi monografici su particolari
aspetti della religione popolare.

Manca ancora, tuttavia, a mio avviso, una trattazione organica
che, mettendo a frutto le ricerche e gli studi fatti nei diversi settori,
dia di essa un’idea sufficientemente completa e approfondita.

In realta non si tratta di una cosa facile. Ne sono prova i molti contra-
sti e le grandi divergenze che esistono tra gli studiosi sull'interpretazio-
ne del fenomeno, a cominciare dal nome con cui lo si deve designare.

Il mio vuole essere un tentativo di lettura molto schematica del fe-
nomeno della religiosita popolare, con particolare riferimento alle fe-
ste patronali che manifestano, nello stesso tempo, le ricchezze e i limi-
ti e impongono una sempre piu approfondita attenzione pastorale.

Intendiamo per religiosita popolare la maniera in cui il cristiane-
simo si incarna nelle divérse culture, viene vissuto e si manifesta
nel popolo. E un fatto autenticamente religioso, vissuto dal popolo,
da una comunita umana che ha in comune una cultura. Il termine
«popolare» denota un soggetto collettivo con un’espressione stori-
ca comune e suppone un profondo senso di appartenenza.

La cultura corrente, fino ai nostri giorni, ha tenuto sempre in po-
co conto la religiosita popolare, svalutandola. Impregnata di razio-
nalismo illuminista, di storicismo idealista e di evoluzionismo pro-
gressista, essa guardava con disprezzo la religione popolare, rite-
nendola un groviglio di superstizioni, una forma inferiore dello spi-
rito ancorata ad una visione mitica della realta e non ancora illumi-
nata dalla luce della ragione, un relitto di tempi passati che il pro-
gresso avrebbe presto distrutto. Per tale motivo, la religione popo-
lare era considerata la «religione delle plebi» frutto, quindi, di igno-
ranza e di arretratezza spirituale e sociale. Non a caso Benedetto
Croce, nella sua Storia del Regno di Napoli, opponeva la «religione
esteriore, superstiziosa e pinzochera» delle plebi meridionali alla
«religione della ragione», propria degli illuministi, e affermava che
questa era la vera religione, non quella fondata sulla trascendenza.

La crisi della religione popolare

Alla svalutazione della religione popolare ha contribuito anche il
rinnovamento biblico e liturgico degli ultimi decenni. Essa, infatti,

56



si esprime in forme diverse da quelle della liturgia e fa scarso ricor-
so alla Sacra Scrittura, almeno nella sua forma scritta. Di qui la po-
ca stima da essa goduta presso i teologi in genere, in particolare
presso i biblisti e i liturgisti.

Cid non & stato senza conseguenze pratiche. In un momento di
grande fervore biblico e liturgico, quale ¢ stato il periodo conciliare
e post conciliare, molte forme di religiosita popolare sono state
spazzate via o sono entrate in crisi. Cosi ¢ entrato in crisi il culto dei
Santi: non solo le chiese costruite in questi ultimi tempi non fanno
pill posto ai Santi, ma in molti casi le stesse vecchie chiese, che pul-
lulavano di immagini e di statue, sono state riportate ad un’austera
sobrieta. Sono entrate in crisi la devozione alla Madonna e la prati-
ca del Rosario, che ne era I’espressione pitt comune. Sono poi scom-
parse o si sono ridotte al minimo molte devozioni popolari, come le
novene, i tridui, le processioni, il mese di Maggio, la Via Crucis, la
benedizione eucaristica, ecc.

Ma al deprezzamento della religiosita popolare ha anche pit pro-
fondamente contribuito il discredito gettato da molti sulla «religio-
ne». Facendo propria, in maniera assai acritica, la distinzione, o
meglio, 'opposizione radicale che K. Barth coglie tra la «religione»
e la «fede», molti cattolici, anche teologi e sacerdoti, hanno visto e
vedono nella «religione» il tentativo dell’'uomo di salvarsi con le sue
proprie forze e di soppiantare, quindi, la «fede», che per I'uvomo &
l'unica via di salvezza; di qui la condanna di ogni religione, e quindi
anche della religione popolare come idolatria ¢ come vero e proprio
paganesimo.

Anche I'entusiasmo che molti cattolici hanno mostrato per la teo-
logia della secolarizzazione e per la desacralizzazione del Cristiane-
simo ha portato al disprezzo di un Cristianesimo «religioso», e
quindi della religione popolare che di tale Cristianesimo ¢ la forma
pit evidente. Sulla scia di D. Bonhoffer questi cattolici auspicavano
I'avvento di un «Cristianesimo senza religione» e quindi la scom-
parsa dalla vita dell'uomo, ormai divenuto adulto, di ogni segno di
religione cioe di ogni ricorso ad un «Dio tappa-buchi». La crisi della
religiosita popolare & parsa percio ad essi un segno della nascita di
un Cristianesimo piu maturo.

Proprio, perd, quando sembrava che la religiosita popolare fosse
entrata in una crisi irreversibile e che la secolarizzazione dovesse
trionfare, ci si & trovati dinanzi al fenomeno della «persistenza del-
la religione». Il fenomeno ¢ divenuto sempre pill evidente in questi
ultimi anni. Da una parte si nota un pullulare di movimenti e di

57



gruppi religiosi, che si ispirano sia alle religioni orientali, sia al
Cristianesimo, sia sincretisticamente alle une e all’altro, e che vi-
vono ai margini delle chiese o del tutto al di fuori di esse; dall’al-
tra, all'interno dello stesso cattolicesimo sono in ripresa alcune
forme di religiosita popolare, come i pellegrinaggi ai santuari,
mentre gli avvenimenti che nel 1978 hanno segnato profondamen-
te la vita della Chiesa - la morte di Paolo VI e di Giovanni Paolo I
e 'elezione di Giovanni Paolo II - hanno visto una grandiosa par-
tecipazione popolare, da cui certamente non era assente, almeno
nella maggior parte dei casi, un autentico sentimento religioso,
che ha impressionato anche i laicisti piti intransigenti. Il fenome-
no della «persistenza della religione» ha spinto a rivedere vecchie
posizioni.

Le deformazioni della pieta popolare

I teologi si sono accostati con interesse alla religiosita popolare,
specialmente nei paesi di antica tradizione cattolica. Particolare at-
tenzione all’argomento ha riservato il Sinodo dei Vescovi del 1974.
Il Cardinale Pironio ha detto:

«La religiosita popolare costituisce il vero punto d’inizio
dell’evangelizzazione con i suoi elementi di fede autentica che va
purificata, interiorizzata, maturata e vissuta quotidianamente».

E Mons. Pimiento Rodriguez:

«Ignorare o trascurare i valori della religiosita popolare sarebbe
una grande offesa alla comunita da evangelizzare e potrebbe pre-
cludere la via all'evangelizzazione. Tale religiosita deve costituire
I'inizio dell’evangelizzazione».

Questi rilievi furono accolti da Paolo VI che nella Evangelii Nun-
tiandi dedico alla religione popolare un paragrafo, il n. 48, assai
denso. In esso, dopo aver detto che la religiosita popolare - che egli
preferisce chiamare «pieta popolare» - ha i suoi limiti, aggiunge che

«se & ben orientata soprattutto mediante una pedagogia di evan-
gelizzazione, & ricca di valori» e puo costituire «un vero incontro
con Dio in Gesu Cristo».

La religiosita popolare ha certamente i suoi limiti e Paolo VI li
mette sinteticamente in evidenza:

58



«E frequentemente aperta alla penetrazione di molte deformazio-
ni della religione, anzi di superstizioni. Resta spesso a livello di ma-
nifestazioni cultuali senza impegnare una autentica adesione di fe-
de. Puo anche portare alla formazione di sette e mettere in pericolo
la vera comunita ecclesiale».

Dobbiamo riconoscere, inoltre, che la religiosita popolare in al-
cuni casi si & ridotta a un fatto puramente esteriore, senza parteci-
pazione interiore, o, peggio, a un fatto folkloristico e spettacolare
senza nulla di autenticamente religioso. Si deve anche riconoscere
che la ricerca di grazie temporali, in particolare la richiesta di gua-
rigioni delle malattie o di protezione contro mali fisici e disgrazie
d’ogni genere spesso costituisce quasi lo scopo unico di molte prati-
che religiose popolari in base ad una specie di contratto bilaterale,
ispirato all’antico adagio romano: Do ut des.

Non si pud non rilevare ancora che la religiosita popolare, spe-
cialmente in certe aree culturalmente pit1 arretrate, in cui ¢ manca-
ta una adeguata educazione religiosa da parte degli operatori pa-
storali, & giunta talvolta a concentrare talmente l'attenzione sulla
potente intercessione della Madonna e dei Santi da lasciare in di-
sparte Dio e Gesu Cristo. Cosi in molti casi si riscontra che
dall’orizzonte religioso di tanti, che praticano la religione popolare,
Dio e Gesti Cristo o sono assenti, oppure occupano un posto assai
secondario.

Si deve anche segnalare il distacco che si verifica spesso tra le
forme della religiosita popolare e i riti essenziali del cristianesimo,
quali sono la celebrazione dell’Eucaristia e la celebrazione di altri
sacramenti. Capita ancora oggi che molta gente attenda fuori dalla
chiesa la statua della Madonna o del Santo per partecipare alla pro-
cessione, ma non entri in chiesa per partecipare alla Messa e acco-
starsi alla confessione e alla comunione. Cosi obblighi essenziali
per un cristiano, come quelli di partecipare alla messa ogni dome-
nica e del precetto pasquale, non sono osservate da molte persone,
che invece sono attaccatissime a certe pratiche di religione popola-
re, fino a credere di fare un grosso peccato tralasciandole.

C’¢ da rilevare, inoltre, il grande posto che nella religiosita popo-
lare hanno la ricerca e il gusto del meraviglioso e in generale del
miracoloso, non raramente a scapito della fede. Molte volte i Santi
sono venerati pii1 per i loro miracoli che per la loro santita e i San-
tuari Mariani sono frequentati pit per la fama dei prodigi, che per
un’autentica devozione alla Vergine.

Ovviamente questi limiti della religiosita popolare li troviamo un

59



po’ dovunque. La nostra gente non ne &€ immune, anzi talvolta li ri-
troviamo radicati cosi profondamente che ogni azione di evangeliz-
zazione sembra essere inadeguata e vana. Da noi si ritrova spesso
una religiosita che pone Dio distante dal reale vissuto; inventa tante
figure diverse della Madonna con specializzazioni particolari, pro-
tettrici di singole difficili situazioni esistenziali; materializza il rap-
porto con i Santi nel contatto fisico, nel vestirsi come il Santo, nel
mettersi corone di spine in capo e farsi ferire le gambe, nello stri-
sciare ginocchioni, nella recita meccanica di preghiere e formule.

Nella religiosita della nostra gente si & sovrapposta molto spesso
una serie di tradizioni, o meglio, di abitudini e abusi, accolti passi-
vamente, che offuscano sovente il senso religioso e fanno prevalere
invece una esterioritad e vacuita che per niente incide nella vita,
creando evasione dai quotidiani problemi o pigra rassegnazione fa-
talistica a un ignoto destino.

Mons. Aurelio Sorrentino in una Lettera pastorale, gia nel 1969,
cosi denuncia le carenze della religiosita del popolo lucano che si ri-
“scontrano chiaramente nella religiosita della nostra gente:

«E molto carente di contenuto teologico, e il pitt delle volte si trat-
ta di una religiosita dedita alle pratiche religiose e al devozionismo,
con notevoli residui di superstizione e di magia, radicata in un con-
venzionalismo abitudinario ed esteriore nella pieta e nei riti, con in-
farinature laiciste e ostentazioni di indifferentismo nelle classi in-
tellettuali e borghesi; una religiosita avida di pellegrinaggi a san-
tuari, di processioni, di statue, di devozioni, di tridui, di novene e
«mesi»: molte funzioni, poco culto e meno ancora sacramenti e pa-
rola di Dio».

Le carenze e i limiti della religiosita popolare devono essere tenu-
ti in grande evidenza. Ma non bisogna dimenticare che la religiosita
popolare & I'’humus originario da cui si stagliano le forme piti elabo-
rate e pitt complesse, ma meno calde, della religiosita. E quella reli-
giosita in cui ¢’¢ meno razionalita, ma pitt mistero e pit1 calore, piu
immediatezza e pill vicinanza con la sorgente, una religiosita che
appare diversa da quella elaborata dove c’é piti comprensione e piu
razionalizzazione ma anche piu freddezza e schematizzazione.

Percio la religiosita popolare esige un atteggiamento di grande ri-
spetto, perché nel cuore del popolo & presente Dio. Essa ¢ gia fede
in fermento, che manifesta una sete di Dio come solo i semplici e i
poveri possono conoscere, rende capace di generosita e di sacrifi-
cio, comporta un senso acuto degli attributi profondi di Dio, genera
pazienza.

60



Ma la religiosita popolare esige anche continui illuminati inter-
venti: il divino, nel popolo, & per cosi dire impastato con tutte le re-
sistenze del vissuto umano personale e collettivo. Queste resistenze
devono lasciarsi compenetrare e trasfigurare dalla fede. Il Concilio
Ecumenico Vaticano II nella Costituzione liturgica Sacrosanctum
Concilium raccomanda vivamente «i pii esercizi del popolo», ma li
vuole conformi alle norme della Chiesa.

L’opera di evangelizzazione, da noi, in gran parte si identifica con
quest’opera di intervento e di educazione, per rendere il Vangelo,
gia confusamente presente nell’animo popolare, piu nitido e piu1 vi-
vace.

I valori della pieta popolare

La religiosita popolare € portatrice di valori che debbono essere
riscoperti. Nel gia citato testo della Evangelii Nuntiandi, Paolo VI
mette in evidenza questa ricchezza di valori:

«Essa manifesta una sete di Dio che solo i semplici e i poveri pos-
sono conoscere; rende capaci di generosita e di sacrificio fino
all’eroismo, quando si tratta di manifestare la fede; comporta un
senso acuto degli attributi profondi di Dio: la paternita, la provvi-
denza, la presenza amorosa e costante; genera atteggiamenti inte-
riori raramente osservati altrove al medesimo grado: pazienza, sen-
so della Croce nella vita quotidiana, distacco, apertura agli altri, de-
vozione.

A motivo di questi aspetti, noi la chiamiamo volentieri «pieta po-
polare», cioe religione del popolo, piuttosto che religiosita.

«La carita pastorale deve suggerire a tutti quelli che il Signore ha
posto come capi di comunita ecclesiali, le norme di comportamento
nei confronti di questa realta, cosi ricca e insieme cosi vulnerabile.

Prima di tutto occorre esservi sensibili, saper cogliere le sue di-
mensioni interiori e i suoi valori innegabili; essere disposti ad aiu-
tarli e a superare i suoi rischi di deviazione. Ben orientata questa
religiosita popolare, puo essere sempre pitl, per le nostre masse po-
polari, un vero incontro con Dio in Gesui Cristo» (n. 48).

Sulla stessa linea di Paolo VI si colloca Giovanni Paolo II.
Nell’esortazione apostolica Catechesi Tradendae, il Papa auspica la
valorizzazione, da parte dell’insegnamento catechetico, degli ele-
menti validi della pieta popolare.

«Io penso a quelle devozioni che sono praticate in certe regioni
dal popolo fedele con un fervore e una purezza d’intenzione commo-

61



venti, anche se la fede, che vi sta alla base, dev’essere purificata e
perfino rettificata sotto non pochi aspetti.

E penso a certe preghiere facili, che tante persone semplici ama-
no ripetere.

E penso a certi atti di pieta, praticati col desiderio sincero di fare
penitenza o di piacere al Signore.

Alla base della maggior parte di queste preghiere o di queste pra-
tiche, accanto ad elementi da eliminare, ve ne sono altri i quali se
ben utilizzati potrebbero servire benissimo a far progredire nella
conoscenza del Mistero di Cristo e del suo messaggio: 'amore e la
misericordia di Dio, 'incarnazione del Cristo, la sua Croce redentri-
ce e la sua resurrezione, ’azione dello Spirito in ciascun cristiano e
sulla Chiesa, il mistero dell’al di 13, le virtu evangeliche da praticar-
si, la presenza del cristiano nel mondo...

E perché dovremmo fare appello a certi elementi non cristiani -
perfino anticristiani - rifiutando di appoggiarci su elementi, i quali,
anche se han bisogno d’essere riveduti ed emendati, hanno qualco-
sa di cristiano alla loro radice?» (n. 54).

Paolo VI, il 26 maggio 1977 all’episcopato Calabro-Lucano in visita
ad limina, parlando del patrimonio religioso-morale della nostra gen-
te, accennava alle tradizioni, alle devozioni sempre fresche e sponta-
nee alla Vergine e ai Santi. Sono tradizioni piene di valori; e questi va-
lori vanno stimati, custoditi e anche difesi. E tuttavia sono tradizioni
piene pure di difetti che vanno corretti con piul rinnovato slancio
nell’impegno pastorale. Quest’'impegno pastorale badera all’evangeliz-
zazione in primo luogo, ma anche agli opportuni interventi sociali che
vanno sollecitati e promossi dalle rispettive competenti autorita.

E l'attuale Pontefice ai Vescovi della Basilicata in visita ad limina
il 28 novembre 1981 richiamava la realta e I'importanza della reli-
giosita popolare, in cui 'uomo recupera un’identita perduta o fran-
tumata, ritrovando le proprie radici.

«Assecondando una certa moda svalutativa della religiosita popo-
lare, si corre il rischio che i quartieri, i paesi e i villaggi diventino
deserto senza storia, senza cultura, senza religione, senza linguag-
gio e senza identita con conseguenze gravissime.

E necessario quindi valorizzare la pieta popolare, e al tempo stes-
so purificarla ed elevarla, in una parola evangelizzarla, arricchen-
dola cioe sempre piu di contenuti validi, veramente cristiani».

Il magistero dei vescovi calabresi:
evangelizzare

Sulla religiosita della nostra gente hanno scritto ripetutamente

62



anche alcuni vescovi calabresi, ed in modo particolare monsignor
Aurelio Sorrentino. Nella lettera pastorale del 1978 dal titolo «La
Madonna della Consolazione nella religiosita popolare e nel culto»
egli scrive:

«Considerare superflue le manifestazioni della pieta popolare o,
peggio, contestarle significherebbe impoverire la fede, impedire
esperienze vive e soggettive che hanno il pregio della spontaneita,
della creativita, della storicita.

Che le manifestazioni religiose e popolari siano servite di scher-
mo e di copertura per interessi di ben altro valore, non vi sono diffi-
colta ad ammetterlo; che vi siano in esse ambiguita e mistificazioni
¢ da tutti riconosciuto; che in esse si trovino aneliti di liberazione o
una carica di proteste & anche possibile. Tutto questo pero non le-
gittima atteggiamenti di condanna globale. E doveroso invece un at-
teggiamento di critica, ma anche di ascolto e di partecipazione di
fronte a realta che permangono e ripullulano, nonostante tutti i
cambiamenti e il progresso economico e sociale. Del resto, queste
manifestazioni promanano pure da quel popolo, che ¢ una delle ca-
tegorie piu usate dal Vaticano II e verso cui almeno a parole, tutti
professano rispetto. E il popolo, si sa, ha una fede semplice e linea-
re, ama esprimersi con la sincerita dei suoi gesti e dei suoi senti-
menti, vuole sentirsi protagonista, & propenso alle forme esteriori,
persino verbose, rispetta il passato, partecipa alle sofferenze e alle
gioie pitt umili...

Per la legge dell’incarnazione il Cristianesimo prende I'uomo tut-
to intero, con la sua cultura, le sue esigenze, le sue aspirazioni. Si
eliminino pure le ingiustizie, ma non si pretenda di privare il popo-
lo e la povera gente della consolazione di mettersi in relazione con
Dio, con la Madonna e con i Santi, come sa e come puo».

Sullo stesso argomento I'arcivescovo di Reggio Calabria si ¢ sof-
fermato nella lettera pastorale della Quaresima 1979 su «Evangeliz-
zazione, promozione umana e impegno socio-culturale, nella Chiesa
reggina». Dopo aver affermato che la religiosita popolare, per man-
canza di evangelizzazione talvolta si & ridotta a semplice folklore,
proiezione di frustrazioni, tradizionalismo vuoto, semplice momen-
to di aggregazione, egli afferma:

«Attenti a non ridurre la fede cristiana a una religione di élite. La
gran parte del nostro popolo trova ancora le sue espressioni pii1 ge-
nuine in manifestazioni congeniali alla sua cultura e al suo senti-
mento. Queste manifestazioni, le feste, i pellegrinaggi, il canto, so-
no parte insopprimibile della natura dell’'uvomo. Possono diventare
folklore e superstizione quando non sono alimentate dalla parola di
Dio. La stessa liturgia, del resto, senza evangelizzazione puo scade-
re a semplice rito o addirittura a teatro».

63



L’evangelizzazione della religiosita popolare deve farsi dunque
con giudizio equilibrato e con sapienza pastorale. In una religione
di popolo si trovano pratiche profondamente radicate in una solida
tradizione culturale e in uno spirito religioso; se ne trovano altre
piul precarie, incerte, facilmente dipendenti da condizioni sociali
mutevoli. In tali situazioni chi evangelizza deve discernere cio che
sembra avere un futuro da quanto appare privo di significato in
prospettiva e quindi concentrare le sue forze sugli aspetti pit1 solidi
e pit significativi della religiosita.

Sopprimere o cambiare una pratica non educa la fede, se non nel-
la misura in cui aiuta a migliorare gli atteggiamenti; per cui I'evan-
gelizzazione deve farsi dando valori, atteggiamenti e motivazioni
superiori, pitt che cambiando pratiche esteriori. Eliminare senza
dare nulla in cambio, che sia piu valido, significa abbandonare la
gente a un vuoto religioso e puo portare a una maggiore scristianiz-
zazione. L'evangelizzazione deve aiutare a interiorizzare la religio-
sita, mostrando la coerenza voluta dal Vangelo fra la pratica este-
riore e I'atteggiamento del cuore; deve aiutare a liberare ogni reli-
giosita dalle sue schiavitu inerenti.

La liberazione che ci porta Gesu Cristo € anche una liberazione
religiosa dalla schiavitu della paura e dal ritualismo formale. Una
religiosita insufficientemente evangelizzata tende impercettibil-
mente a rendersi schiava di pratiche formali, ripetute senza varia-
zioni.

E I'eterno «ritorno religioso». La paura che capiti qualcosa di ma-
le se non si osserva la pratica, porta ad agire sempre nella stessa
forma. L’evangelizzazione libera la religiosita interiorizzandola e
relativizzandola in un contesto di fiducia e di amore e apre al cam-
biamento e al superamento dell’osservanza. Essa deve aiutare a
proiettare nella vita gli atteggiamenti cristiani «rinchiusi» nella
pratica religiosa. Non c’¢ soluzione di continuita fra i valori religio-
si e i valori umani, fra i valori insiti nella pratica religiosa e quelli
che sono richiesti dalla fraternita cristiana. A volte, pero, questa
continuita si spezza, se si identifica il cristiano solo con le pratiche
o si riduce tutto a manifestazioni esteriori.

Lo sforzo pastorale deve tendere a far passare da una visione ri-
tualistica ed esteriore della religione ad una visione piu interiore:
'adesione a Cristo non deve restare sul piano della partecipazione
al rito, ma deve divenire conversione interiore e partecipazione alla
grazia e alla vita di Cristo mediante la partecipazione ai sacramenti
della penitenza e all’Eucaristia.

64



Dai «riti» dunque ai «sacramenti»: si tratta di un passaggio che
per popolazioni abituate da secoli a partecipare ai riti religiosi sen-
za accostarsi ai sacramenti ¢ estremamente arduo, perché si tratta
di scalfire incrostazioni secolari.

Nella religiosita, i «riti religiosi» tengono il posto dei sacramenti
cristiani o li soppiantano.

La Messa, per esempio, nella religiosita popolare, generalmente
parlando, & un rito che serve a solennizzare le feste - di qui la gran-
de affluenza a Natale, a Pasqua, alle feste della Madonna e del San-
to Patrono - o alcuni grandi avvenimenti della vita, come il matri-
monio e i funerali; difficilmente, percio, si comprende la Messa do-
menicale come celebrazione settimanale della Pasqua del Signore e
come incontro comunitario della Chiesa locale attorno alla Parola
di Dio e all’Eucaristia.

Le feste patronali

Momento privilegiato per una seria evangelizzazione della reli-
giosita popolare sono le feste patronali o altre feste che esprimono
e significano la vita religiosa della nostra gente, molto ricca di de-
vozioni, profondamente radicate nel costume di vita e nella propria
cultura. Le feste sono senza dubbio una delle piu espressive manife-
stazioni della pietd popolare, ma piu croce che delizia dei pastori
d’anime e degli operatori sociali. Gli interventi dei vescovi del Sud
-sulle feste religiose sono molto numerosi. In essi prevale 'anelito
pastorale per «una religione pili pura e una giustizia pit vera». Per-
cio, mentre sono un invito a valorizzare cio che & positivo e degno di
lode, nello stesso tempo mettono in guardia dagli abusi e dalle in-
crostazioni che modificano la fede e offendono la dignita umana.

Alle feste religiose del Sud, un altro vescovo calabrese, monsi-
gnor Giuseppe Agostino, ha dedicato la lettera pastorale nella Qua-
resima del 1976, che & un tentativo apprezzato di comprendere, at-
traverso le feste, la religiosita del popolo meridionale, di rivelarne
insieme i limiti e le carenze, suggerendo opportuni rimedi pasto-
rali.

Egli rileva anzitutto che la festa religiosa &

«un fenomeno sorprendente e indicativo delle nostre terre. Si sten-
ta una crescita umana e sociale, ma quasi magicamente ci si ritrova e
ci si esalta nei giorni della festa. La festa nel Sud, difatti, polariz-

65



za, impegna, scuote. In se stessa, la festa non € mai un episodio. E
un momento essenziale dell’esistenza umana, un atteggiamento ra-
dicale dello spirito, un gesto qualificante. Rivela un popolo, un’epo-
ca, una cultura, una fede. E un dato umano di vasta incidenza e
complessita. Nelle nostre terre & espressa in gesti vari e significan-
ti. Rivela aspetti tipici ricorrenti nei fenomeni celebrativi dell'uo-
mo. E appuntamento e attesa; momento di amicizia ed espressione
di gioia liberante. Interessa e tocca certamente il profondo dello
spirito. E constatabile dallo sguardo dei semplici, dal pianto dei soffe-
renti, dall’incanto degli umili. Questi sono valori d’espressivita umana
che, se condotti dallo Spirito di Dio, sono cristiani. Emergono, pero,
con pari evidenza stonature e comportamenti degenerativi».

E qui comincia I'elenco delle carenze piti evidenti delle nostre feste
patronali: lo sperpero eccessivo di milioni per luci, cantanti e fuochi
dartificio, quasi una gara, tra paesi vicini, a chi spende di piu, proces-
sioni con scarso concorso di fedeli perché la «statua» raccolga denaro
per «arrivare» a coprire le spese preventivate, «comitati» i cui compo-
nenti non hanno la pit1 elementare conoscenza del senso ecclesiale.

Oggi, perod, si va manifestando un altro aspetto deteriore, a mio
giudizio, il piti pericoloso, delle feste patronali: lo sdoppiamento
della festa: una parte della comunita parrocchiale, con a capo il cle-
ro, si occupa e preoccupa solamente dell’aspetto squisitamente re-
ligioso (funzioni in chiesa) e di sostegno (finanziario) all’aspetto re-
ligioso, I'altra parte della comunita si occupa di tutti gli aspetti ri-
creativi, gastronomici, spettacolari, sportivi, ecc. e non di rado sen-
za alcuna o poca attenzione ai programmi e alle manifestazioni reli-
giose. L’unita della festa viene cosi infranta e sacrificata, sull'altare
di un preteso dualismo tra sacro e profano, che non tiene in alcun
conto cid che veramente soggiace al clima della festa. E il risultato
della rassegnazione degli operatori pastorali dinnanzi alla concreta
difficolta di evangelizzare le feste e di contrastare I'azione di alcuni
componenti dei «comitati», che fanno prevalere nella programma-
zione delle feste interessi e soprusi che non possono essere recepiti.

Nella citata lettera pastorale dell’agosto 1978 monsignor Sorren-
tino evidenzia con lucidita e lodevole sintesi le carenze pii1 evidenti
delle nostre feste.

«Non saremo certamente noi a difendere indiscriminatamente
ogni forma di culto e ogni manifestazione della nostra religiosita. I
Vescovi del Sud hanno dato pii1 volte istruzioni e direttive, depre-
cando e condannando abusi, sperperi esagerati del denaro, prolun-
gate processioni, petulanza nella richiesta delle offerte, contraffa-
zioni del vero spirito cristiano. Spesso la Madonna o il Santo Patro-
no non sono che un pretesto per equivoci divertimenti».

66



Una sintesi delle disposizioni per la celebrazione delle feste reli-
giose la troviamo in un comunicato della Curia di Reggio Calabria,
inviato ai parroci della diocesi per disposizione dell’arcivescovo
monsignor Giovanni Ferro nel maggio 1977, in cui veniva, tra l'al-
tro, annunciata la prossima pubblicazione di un Direttorio Diocesa-
no sulle feste.

In questo comunicato si davano disposizioni precise per la com:
posizione dei comitati, che devono essere presieduti dal parroco e
devono essere composti esclusivamente da laici che si distinguono
per costante impegno ecclesiale e per onesta di vita. Per non sperpe-
rare il denaro per fuochi pirotecnici, orchestrine e cantanti di gri-
do, si rivolgeva un invito a preferire i complessi musicali locali che
danno garanzie di serieta e sanno meglio interpretare le tradizioni
culturali del nostro popolo. Disposizioni precise venivano date per
le processioni, con la raccomandazione di evitare raccolte di denaro
ed esortare i fedeli a dare la precedenza alle opere di giustizia e di
carita e alla fraterna riconciliazione.

Nonostante le direttive precise e la insistente premura dei pasto-
ri, gli abusi e le profonde carenze delle feste religiose sono sempre
molto diffusi, quasi radicati nella stessa cultura popolare. La pieta
popolare ¢ mortificata da quel manipolo di faccendieri che com-
paiono in tutte le feste a volte per mostrare le loro presunte gran-
dezze e la loro posizione di comando, a volte per interessi materiali,
palesi o occulti, che grazie alla festa tentano di realizzare. Molte fe-
ste sono diventate la sagra del consumo, col rischio di banalizzare
la festa, riducendola a celebrazione di vanita e fuga della dura real-
ta della vita. Piuttosto che incontro del popolo e gioia di trovarsi
uniti come famiglia, molte feste sono nuova e raffinata emargina-
zione, offesa alla povera gente e spreco di preziose risorse. Queste
feste rischiano di diventare un «peccato sociale».

La nostra gente € ripetitiva e passiva. Lo schema della festa & tut-
tora quello di tanti anni fa: messa solenne, processione, raccolta
delle offerte, fuochi, bande, luminarie, fiera piti o meno famosa,
bancarelle. Il copione & noto, ma egualmente gratificante. Manca la
novita che potrebbe suscitare scambi di vedute, verifiche sul modo
di fare festa e dare cosi 'occasione, a chi ne ha la responsabilita, di
stimolare salti di qualita. Le feste sono spesso «fabbricate» da po-
che persone, da quei «comitati» formati dalle stesse persone per an-
ni, manovrati dalle solite eminenze grigie che conoscono il mercato
delle bande, dei fuochi artificiali, dei complessi, la normativa muni-
cipale e della curia e trucchi per la raccolta dei fondi. I comitati si
distinguono per il «pitu» (fuoco «piti» grosso, banda «pit» famosa,

67



predicatore «pit1» roboante, ecc.) € non per il «diverso».

1l programma ¢ sempre quello che abbiamo ricordato. Gli altri?
Passivi. Si godono la giornata diversa, i numeri della festa che ecci-
tano e la possibilita di consumazioni pantagrueliche tradizionali.

La festa che salvera l'nomo

Io non sono contro le feste, anzi credo che la festa religiosa popo-
lare con le sue manifestazioni & stata ed & un si alla vita: un si fidu-
cioso che prepara ad affrontare le immancabili difficolta e soprat-
tutto le paure che accompagnano la vita. Pero questo meraviglioso
«si alla vita» esige una catechesi, una pedagogia che integri festa e
vita, una formazione religiosa totale. Anzitutto & necessario aiutare
la gente a vivere pienamente la festa, non come evasione ma come
gioia di ritrovarsi con gli altri, come forza di vivere e capacita di
tornare con piul ferma speranza alla lotta quotidiana. La festa &
I'esplosione di una solidarieta profonda: & il recupero della consa-
pevolezza di non essere soli a lottare e ad operare per una conviven-
za umana diversa, alternata ai modelli consueti che la civilta indu-
striale impone.

Nella gia citata lettera pastorale di Mons. Sorrentino c’¢ un invito
ad insistere sugli aspetti positivi delle feste, sul significato delle va-
rie pratiche religiose, delle devozioni.

«Occorre una prolungata catechesi per illuminare ed elevare il to-
no della vita spirituale, per far capire in modo particolare I'opera e
la funzione della Madonna nel Mistero di Cristo e della Chiesa, la
funzione dei Santi, che non debbono essere riguardati come dei
semplici intercessori e mediatori, ma anche dei modelli di vita da
seguire e da imitare. Non va neppure trascurato il messaggio di
gioia che la festa porta con sé, e che & una dimensione del cristiane-
simo...».

L'uomo di oggi avverte in maniera ancora piit acuta la «esigenza
della gioia». E per questo che vuole la festa. E stato affermato che
non sara la tecnica a salvare 'uomo, ma la festa: la festa che spezza
le chiusure e vince I'egoismo. La festa non ha uno scopo, ma ha un
senso come tutte le realta piui belle della vita. La festa, se & autenti-
ca, spazza il riflusso nel privato per condurre alla solidarieta, alme-
no come proposito. Non si entra nella festa da soli.

Inoltre, la festa religiosa popolare puo essere propedeutica alla

68



festa liturgica ed anche integrativa di quella liturgica. Si puo non
essere totalmente d’accordo con un certo tipo di festa religiosa, ma
un fatto & certo: la festa &€ un’occasione per una uscita da sé per tra-
sferirsi fuori verso il trascendente, il mondo di Dio. E un modo di
riconoscere l'esistenza di un’alterita teologale, che si invoca e da
cui si attende aiuto protettivo; € un sentirsi in dovere di propiziarsi
un’altra realta, non riducibile al nostro impegno quotidiano feriale;
¢ un percepire la necessita di essere salvati da qualcuno che ci ¢ su-
periore; & il bisogno di uscire dai limiti umani per essere uomini
nuovi in senso integrale spirituale.

Nelle feste popolari delle nostre parrocchie assistiamo all’esplo-
sione, a volte commovente e meravigliosa, della devozione popola-
re; ascoltiamo le struggenti, semplici e accorate invocazioni che si
sprigionano profondamente dal cuore della gente, che invoca, im-
plora, insiste con disarmante fiducia nella capacita interceditrice
della supplica propria. Il Santo ¢ uno di casa, uno che si vede ogni
giorno riprodotto in diverse stampe appese alle pareti accanto ai
vecchi ritratti sgualciti dei genitori e alle istantanee dei figli. Il San-
to & uno a cui ci si rivolge continuamente per risolvere guai e pro-
blematiche che il «terreno» non & stato capace di evitare. La pieta
popolare che emerge prepotentemente nelle feste non si esaurisce
in speculazioni teoriche, in misticismi astratti, in trascendenze ete-
ree. Essa & una pieta tutta corporea, sostanziata di proprie esigenze
personali e sociali, rivolta a un Dio tutto incarnato nel suo Cristo,
mediante un linguaggio concreto.

Particolarmente significativa e incarnata ¢ la devozione alla Ma-
donna, profondamente radicata nel nostro popolo. Sia ieri come og-
gi la devozione mariana ¢ praticata con la certezza che ¢ la via piu
praticabile e pit1 sicura per ottenere grazie, sia in rapporto alle dif-
ficolta presenti, e sia per la salvezza nell’al di la. Questo spiega per-
ché si vada a pregare presso un’immagine miracolosa; o ci si rechi a
un Santuario che aiuti ad allontanarsi dal proprio mondo per inol-
trarsi entro il contesto celeste della Vergine. Nella devozione alla
Madonna a volte vengono usati gesti e comportamenti che rivelano
una mentalita familiarizzata col dolore: camminare a piedi scalzi,
recare pesi al Santuario, piangere e gridare, flagellarsi, strisciare la
lingua per terra, strisciare carponi sul pavimento, baciare per
terra.

Il Signore ha insegnato che I'efficacia della preghiera dipende an-
che dal suo ripetersi con insistenza (Mt. 7,7 Lc. 11,9 Mc. 11,24). Que-
sto insegnamento evangelico ¢ stato chiaramente accolto nella de-

69



vozione popolare. Accade che la supplica si protragga in modo in-
terminabile, prendendo il posto di altre preghiere pili comunitarie
o liturgiche. Cosi dice, per es., il ritornello di una nota supplica alla
Madonna della Consolazione, che viene gridato da tanta gente sem-
plice con fiducioso abbandono:

«Facitammilla, Maronna mia, facitammilla ’sta carita.
Teu non mi ndi vaju dicca, si la grazia Maria non mi fa.
Facitammilla, Maronna mia, facitammilla ’sta carita».

E una supplica che si sente arricchita e effettivamente assai vivi-
ficata dal contesto comunitario dei supplicanti.

Ritornando ancora per un momento sul discorso dell’evangelizza-
zione affermo che anche le feste devono essere evangelizzate. Anzi,
le feste sono una preziosa occasione da cogliere per una intelligente
evangelizzazione delle masse e dei cosiddetti lontani. Noi corriamo
il rischio di chiuderci nei nostri gruppi e, compiaciuti, autocontem-
plarci. L'opera di evangelizzazione spesso ¢ rinchiusa nell’angusto
recinto di una élite di praticanti, non sempre disponibile, alla mis-
sione di essere lievito, fermento nella massa. E per questo che urge,
oggi pit che mai, la necessita di incontrare i «lontani». E le feste so-
no certamente provvidenziali per ottenere un tale incontro. Ma co-
me evangelizzare la festa perché sia purificata, trasfigurata, e si
apra al Redentore, all’amore? Per avangelizzare bisogna prima ac-
cogliere la realta, gli ambienti da evangelizzare. Non sono produ-
centi gli esorcismi e le minacce iconoclaste. Si evangelizza la festa
non soltanto cercando tutti i raccordi sotterranei tra la festa cri-
stiana e la festa dell’'uomo, ma anche contestando la festa dell’uo-
mo se diventa celebrazione della divisione. E molte feste si fanno in
piena divisione fra ricchi e meno ricchi, fra quanti possono godersi
la festa e quanti ne sono impediti dalla malattia, dal non poter figu-
rare. La festa diventa momento di frustazione pitt che di gioia pro-
fonda, affermazione di autosufficienza piu che riconoscimento e in-
vocazione di salvezza.

Si contesta la festa dell’'uomo che & fonte di divisione per mettere
in evidenza gli aspetti sostanziali, propri della festa cristiana, anzi
l'aspetto fondamentale, definitivo: Gesut Cristo. Se viene chiara-
mente sottolineato il fondamento cristologico della festa della Ma-
donna e dei Santi, ne consegue una serie di atteggiamenti verso la
vita, che danno totalita e sapore evangelico alla festa. Ecco: senza
fede, non c’¢ festa. Fare festa & affermare che la vita ha un senso e
questa certezza ¢ fonte di gioia. Senza speranza non c'¢ festa. La fe-

70



sta celebra la possibilita di un domani nuovo. Infine senza carita,
solidarieta, attenzione al prossimo, perdono, accettazione dell’al-
tro, servizio, apertura all’altro, non c’e festa. La festa ¢ un evento
comunitario, pitl possibile se a dimensione paesana o zonale, che di-
lata e consolida, se ci si dispone, la dimensione personale dell’esi-
stenza. Nelle feste religiose popolari le persone si incontrano fuori
dei mali sociali, e chiedono di essere accolte. Non puo essere accet-
tata una festa che non esprime questi valori, che non promuove
l'uomo in tutta la sua dignita. Le feste «subite» dalle nostre comuni-
ta, non onorano la Chiesa.

Una «pastorale» nuova per le feste patronali deve creare unita
nell’azione della Chiesa, perché possa essere «liberata» la religiosi-
ta popolare dalle strumentalizzazioni di gente senza scrupoli che
talvolta, approfittando della passivita della gente, dolorosamente
abituata ai soprusi, usa la festa per raggiungere occulte finalita che
mortificano la gioia e la carita. Riporto qui il testo di un manifesto
affisso sui muri della cittd di Acerra nei primi giorni del mese di
settembre 1985:

«I Santi Cuono e figlio, privilegiati Patroni della nostra Chiesa,
sono molta parte della fede della nostra gente. Per questo ogni anno
facciamo festa solenne in loro onore. Per accrescere nella preghiera
il nostro essere popolo di Dio in cammino verso il cielo, con amore,
pace, dignita e liberta. La festa di un popolo si completa con la gioia .
esterna che riunisce la gente e la famiglia vera. Purtroppo in questa
giusta e doverosa festa esterna hanno tentato di inserirsi presenze
che si qualificano camorristiche. Proprio in nome della festache ci
vuole tutti liberi e uniti, in ricerca di gioia e comunione, diciamo co-
me Chiesa, «No» a queste interferenze gravemente illecite e danno-
se e pertanto rinunciamo, almeno per quest’anno, ad ogni espres-
sione di festa esterna. B

L’amore alla dignita dell’'uomo, alla gioia, al desiderio di essere
famiglia, ci fa preferire la festa di essere liberi a quella di essere
soggetti a mentalita e deviazioni che ci farebbero schiavi. Preghia-
mo Dio e i Santi Cuono, padre e figlio, perché avvenga una conver-
sione: che nessuno si senta «contro» altri, ma tutti siano in festa,
nella vera festa della famiglia di Dio e degli uomini».

Non c'¢ bisogno di ulteriore commento. Questo significa evange-
lizzare la festa e gridare con coraggio profetico, che senza amore
non c’é festa. Forse qualche festa non si farebbe, ma crescerebbe la
dignita dell’'uomo, ed una fede piu autentica nelle nostre popola-
zioni.

71



S
3 E il
CECIE
y i )




