GIOVANNI LADIANA S.].

Luomo del Messianismo nella vita quotidiana

Luomo di fede che la riflessione dei profeti esilici contribuisce a deli-
neare ¢ un uomo d’Alleanza che, in forza della presenza dello Spirito, vi-
ve responsabilmente la frammentarieta del quotidiano.

«Mentre in Egitto o a Babilonia pur con tutti gli sconvolgimenti che cer-
to non mancavano, non si conosceva altra via di salvezza che il ricompor-
re le cose secondo gli arcaici ordinamenti sacrali che sesprimevano nel mi-
to ¢ nel ciclo festivo, Israele insisteva sul carattere unico degli eventi. Sha
cosi I'impressione, guardando a grandi linee, d'un popolo permanente-
mente inquieto, sempre in cammino, straniero nel suo tempo, spinto ad
aprirsi incessantemente a nuove idee religiose. Nella sua vita cultuale
Israele ha conosciuto anche I'esperienza del ciclico sacrale, ma ¢ in questo
concentrarsi sull'unicitd d’ogni nuovo inizio che la fede jahvistica trova la
sua espressione pili vigorosa. Tutti gli avvenimenti salvifici ogni volta in-
troducono Israele in una nuova forma d’esistenza, contenendo fin dall’i-
nizio ulteriori promesse divine gravide di conseguenze. Alcuni di questi
avvenimenti furono poi proiettati dai profeti nel futuro come prototipi di
straordinarie predizioni, che portavano Isracle a differire continuamente
P’attesa: e possiamo leggere tutto AT come il libro di un’attesa che s'in-

tensifica»!.

Quest’osservazione generale di von Rad sul modo con cui Isracle ha
continuamente attualizzato nella sua storia la propria esistenza di fede co-
me itineranza con JHWH, introduce al senso di queste pagine. La rifles-
sione profetica dell’epoca esilica ha finito col mettere in evidenza — nella
lettura della storia che ha vissuto e vive il proprio popolo — la tentazione

1 G. VON Rab, cit, pp. 386s.



piis ricorrente delluomo di fede: di standardizzare in schemi la tradizione
dell’esperienza originaria della fede e, cos, di svuotare il suo senso origi-
nario, quel senso che aveva ricevuto nella percezione — al momento dell’in-
contro originario e fondante — dell INDEFETTIBILE FEDELTA GRATUITA DI
DIO NEI CONFRONTI DELLUOMO, PERCHE LAMA.

Ora, la riflessione profetica esilica, dinanzi alla crisi religiosa in cui viene
a trovarsi il popolo ebraico, ritrovando un nuovo senso della storia proprio
nella riscoperta della fedelts di JHWH, rende i profeti annunciatori d’'un
nuovo messaggio di Speranza: aprendo la storia in senso escatologico, an-
nunciano un’Alleanza totalmente 7uova.

Qui sorge allora I'interrogativo che guida queste pagine:

¢ possibile per P'uomo? —nella storia che continuamente riprende 'abitu-
dine del tempo sempre uguale a se stesso, o nel continuo ri-cominciare
dell’attesa, dopo i momenti di crisi che inevitabilmente & chiamato a in-
contrare nella sua vita personale e collettiva — trovare un senso alla Speran-
za che, lungi dallessere alienazione dalla storia, gli consenta di riconoscervi
invece il luogo del dinamismo della sua maturazione di fede? E, in partico-
lare, & possibile questo rinvenimento nelle epoche storiche della transizio-
ne’, che sono di per sé caratterizzate dalla disgregazione frammentaria di
tucti i livelli del vivere: personale, sociale e dei valori?

Per cercare una risposta a questi interrogativi, seguiremo il percorso bi-
blico che A. Rizzi traccia nel capitolo che dedica all’AT del suo libro Mes-
sianismo nella vita quotidiana*. Da questo percorso, infatti, mi pare emer-
gano delle costanti antropologiche che possono offrirci un quadro abba-

2 Parlo dell’'uomo che emerge dalla riflessione profetica esilica — sebbene lo sguardo ab-
braccera un quadro esteso al contesto veterotestamentario —, non essendo possibile ottenere
una visione globale sull'uomo dall’esame di questo ristretto contesto storico.

3 In una mia ricerca era questa la chiave di lettura, poiché I'oggetto di studio era stato par-
ticolarmente il tempo dell’esilio di Babilonia. Il sottotitolo dello studio era: krysis come kairos,
per cui non mi sembra un allargamento indebito ritenere che, nella categoria della zransizione,
possiamo_comprendere anche altre situazioni di 4rysis. Questo termine, infatti, etimologica-
mente non si riferisce immediatamente a situazioni che hanno ripercussioni psicologiche, ma
a tutte quelle situazioni che costituiscono un cambiamento che ha ripercussioni sul vissuto esi-
stenziale di chi le attraversa. Né mi sembra un azzardo ritenere che ogni istante, se lo vivessi-
mo consapevolmente, & una /erysis.

4 Ed. Marietti, Torino 1981. Poiché mi riferird quasi esclusivamente a quest’opera, le cita-
zioni troveranno l'indicazione della rispettiva pagina nel corpo del testo e non in nota.



stanza completo dell’evoluzione della riflessione sull'uomo della fede bi-
blica, successiva all'epoca in cui & stato redatto il libro di Giobbe.

1. 1l “luogo” dei tempi messianici

Dopo uno sguardo panoramico sui testi profetici che descrivono I'im-
magine dei tempi messianici — perché proprio i profeti per primi hanno an-
nunciato «la possibilita di guardare il mondo alla luce della redenzione»
(pp. 13-16) —, Rizzi si propone la questione: «quando e dove il tempo di
Dio giungera ad essere tempo dell'uomo?» (p. 16).

I primi profeti, egli dice, quando parlano di futuro, non fanno deter-
minazioni spazio-temporali; con lesilio di Babilonia invece, nel buio che
sembra aver cancellato ogni avvenire, la promessa dei beni messianici ri-
prende consistenza, urgenza temporale e precisione spaziale finora scono-
sciute: I'avvento di Dio, della sua giustizia e della salvezza saranno il ritor-
no a Gerusalemme, nuovo e pitt stupendo esodo dalla schiaviti1 alla liber-
ta.

Dopo qualche decennio dal ritorno, perd, si ritorna alla situazione di
sempre: 7/ movimento illusione-delusione s7 ripete. In quest'ambito si ope-
ra come wuna divaricazione del sentimento messianico. Da una parte, inizia
a svilupparsi 'apocalittica, per la quale [attesa & spostata al di I della sto-
ria. 11 fallimento presente & coniugato con rappresentazioni mitologiche
orientali — babilonesi e persiane — per cui vengono distinti due eoni: pre-

5 A p. 16, Rizzi giustifica la scelta terminologica dell’espressione messianismo, visto I'uso al-
largato che ne fa: In senso stretto, tale dizione dovrebbe applicarsi solo ai passi dove I’avvento
dei tempi felici donati da Dio ¢ mediato da una figura d’inviato divino (di carattere regale, pro-
fetico, sacerdotale o altro), appositamente unto (¢ il senso letterale di messia), consacrato per
questa missione. In tale accezione, un numero relativamente scarso di testi potrebbe esser det-
to messianico; per gli altri bisognerebbe parlare di escatologico. Luso allargato che ne fa perd, ¢
suggerito da due considerazioni: 1 Gesu (o la prima comunita cristiana) sembra adottare a pro-
va del suo messianismo testi profetici che non sempre contengono la figura mediatrice del mes-
sia; ma piuttosto sembra essere decisiva per Gestt (o per la comunitd) la promessa d’'un mon-
do rinnovato e la corrispondenza con quanto sta avvenendo in forza dei suoi miracoli. 2 Nel-
P’uso odierno sia corrente che scientifico (storia delle religioni, antropologia religiosa) la termi-
nologia del messianico mette in primo piano i contenuti utopici della rappresentazione piui che
I'istanza di una funzione mediatrice (per quanto questa sia spesso sottintesa).




14

sente, in balia di Satana, e futuro che sara la vittoria di Dio e 'avvento del
suo regno in modo miracoloso e portentoso. Talvolta questa visione trova
una combinazione con la speranza del rinnovamento nazionale, dando
origine alla dottrina del regno intermedio, in cui il Messia prepara la fase fi-
nale dell’avvento del Regno di Dio. Dall’altra parte, I'attesa d’'un futuro
che non arriva spinge all'operositi del presente: i beni messianici, infatti,
non piovono spontanei dal cielo, maturano invece nell'esistenza quotidia-
na retta. Questa visione ¢ rintracciabile nel Trito Isaia (cc 56-66), per il
quale la giustizia di Dio si rivelera per chi pratica la giustizia ogni giorno
(s 58,6-12). Non che in cid sussista un rapporto come di causa-effetto,
ma «c'¢ come l'inizio (nella prestazione umana) dello splendore (del pre-
mio da parte di Dio), come un’anticipazione della salvezza nelle opere di
bene, una continuita qualitativa tra le due» (p. 18). Ove, la connessione &
cosi stretta da confluire 'una nell’altra e da divenire contemporaneamen-
te «dono e compito, salvezza e pratica» (p. 19).

Ci si potrebbe domandare perd se il messianismo vissuto nel quotidia-
no non sia un adattamento alla delusione conseguente al ripetersi del fal-
limento. Gid quest’interrogativo, osserva Rizzi, nasce non dalla tensione
spirituale dei tempi e dei testi in cui fioriscono le promesse messianiche,
ma dall’abitudine alla loro rilettura in chiave apocalittica, che & predomi-
nante nella coscienza occidentale. D’altronde, «dietro 'imporsi di questa
interpretazione c¢ una china antropologica: I'attesa messianico-apocalitti-
ca sollecita le movenze del desiderio con una maggiore potenza suggestiva
che una lettura scandita sui ritmi del quotidiano» (ivi). Per rispondere al-
lora a quest’interrogativo, Rizzi inizia la ricerca sul come nella fede bibli-
ca ¢ nata I'idea messianica, su quale sia cio¢ il rapporto immanente —non
puramente circostanziale dunque — che unisce la fede biblica alle attese
messianiche.

«Tre momenti forti della storia e dell’autocoscienza riflessiva d’Israele sem-
brano far da sfondo alle immagini dei tempi messianici; in ordine regres-
sivo: la monarchia, dalla cui esperienza si delinea la figura del regno di giu-
stizia e Pace; [Alleanza, che prelude alla visione del mondo come terra
promessa; il tempo delle origini, dove germoglia il giardino dell'eden» (ivi).



1.1. La monarchia e il regno di giustizia e di Pace

Nei salmi regali, motivo dominante ¢ /z regalita di JHWH che sespri-
me come giustizia e come comunione, delle quali il diritto — /z Legge — &
una concretizzazione, in quanto esse fecondano la terra diffondendovi la
Pace: intesa, questa, come armonia delle relazioni e come abbondanza di be-
ni. Questa concezione nasce dall’esperienza decisiva — originante e fondan-
te — dell'incontro tra JHWH e Israele: infatti, JHWH ¢ il Dio del “soccor-
so al bisognoso”, in favore del quale si oppone all'ingiusto. E questa anzi &
diventato la definizione stessa di JHWH, racchiusa nel suo Santo Nome.

Tuttavia I'intervento di Dio non pud essere sempre diretto e prodigioso
come fu nell’esodo, per cui sorgono in Israele delle concretizzazioni che in-
tendono rendere pratica corrente nella vita del popolo la giustizia di Dio:
«il luogo quotidiano della giustizia non ¢ il miracolo; ¢ una legislazione giu-
sta; percid «il grido del povero dovra essere raccolto dal suo fratello, che si
fara mano operosa della giustizia divina» (p. 22).

Per questo, quando emergera la monarchia come istituzione politi-
ca per Israele, ad essere «garante della legge e delle sue esigenze di giu-
stizia diventa il re» (ivi), il quale dunque ¢ chiamato a rendere visibile
tra i suoi fratelli la giustizia e la benedizione di Dio, specialmente in fa-
vore del bisognoso.

Ma, gia subito dopo Davide, storicamente avviene che i re, tranne rare
eccezioni, non solo non si mostrano all’altezza di questa missione, che an-
zi arrivano a contraddirla facendosi strumenti d’oppressione e sfruttamen-
to dei loro fratelli. «E su questo scollamento tra I'ideale regale di giustizia e
di Pace e la pratica sanguinante di ingiustizia e di divisione, che fioriscono
le prime immagini messianiche» (/5 9,6; 11,1.4a.5) (p. 23): riguardanti un
re futuro, consacrato dall’irruzione dello Spirito di JHWH, che gli dara le
qualita essenziali perché governi il suo popolo conducendolo alla Pace.

Tuttavia, se & vero che la speranza messianica emerge dallo scarto tra
ideale e reale, come proposta di un regno messianico corrispondente a
quello che & stato mancato storicamente, & vero anche che esso si propo-
ne non come un mero perfezionamento delle realizzazioni precedenti. In-
fatti, la

«fede messianica... & si denuncia del presente e prospettiva del futuro; ma

tale futuro & chiamato a ripetere un passato buono; meglio ancora: a dare
attuazione a un passato mancato, a riprendere una possibilita caduta. Le

15



6

dimensioni temporali sono qui, al di la della loro letteralita cronologica,
metafora d’una struttura e avventura esistenziale: il presente & I'essere, la si-
tuazione di ingiustizia e miseria; il passato ¢ il dover essere, rimasto inat-
tuato; il futuro & il dover-essere riproposto come possibilitﬁ ancora aperta»

(p. 24).

1.2. LAlleanza e la terra promessa

I tempi messianici perd non sono legati solo alla prospettiva del re me-
diatore futuro, questa ¢ solo una variante della storia stessa d’Israele, della
quale la sostanza & «I’Alleanza con JHWH, e cio che essa comporta e pro-
mette: una terra si cui vivere nella pienezza della giustizia e della benedi-
zione» (ivi). Prospettiva che in Osea si traduce nel rifiorire della terra pro-
messa, mentre nel Deutero Isaia nel ritorno a essa dopo lesilio.

E I'Alleanza del Sinai ¢ il crogiolo degli eventi fondanti della storia d’I-
sraele: dal punto di vista spaziale —Egitto-Sinai-Canaan —, temporale - eso-
do-patto-conquista — e anche dei valori — liberazione-Alleanza-terra pro-
messa. Ora,

«questa configurazione geografica, storica e assiologica, se costituisce il
passato irripetibile d’Israele, ne rappresenta pure la logica che ne sottin-
tende tutt’intera I'esistenza di popolo di JHWH. Infatti, quellAlleanza fis-
sa in condizione esistenziale costante quellesodo che é stato una vicenda sto-

rica» (p. 25).

Ma, se questo trinomio & fondamento del rapporto tra JHWH e Israele,
esso «si compie pienamente, nella terra promessa, solo a condizione che
anche Israele viva con JHWH ['Alleanza, osservando la Legge»; sicché
I’Alleanza costituisce un vero e proprio NESSO CAUSALE tra «liberazione e
acquisizione della terra promessa; per cui & necessario, perché s'attui, il
passaggio attraverso la libera risposta d’Isracle all'iniziativa del suo Dio; &
necessario il deserto come luogo d’accettazione dell’Alleanza» (ivi). Questo
nesso perd non viene soppresso neanche dall’'ingresso avvenuto: in Dexut 8,
Mose parla dalla situazione dell’Israele gia istallato, il che sta ad indicare
che Israele ¢ chiamato all'itineranza come situazione esistenziale e religio-
sa, anche dopo essere arrivato alla terra, per conquistare davvero la quale
sard continuamente necessario ripassare attraverso la prova e la scelta.

«Ogni giorno: & 1l significato dell'oggi che risuona cosi spesso nelle pagine



del Deuteronomio; ¢ la consapevolezza che il rapporto tra far bene e star
bene, tra volonta buona e felicita, ¢ legge fondamentale e permanente del-
Lesistenza d’Isracle. LAlleanza non é soltanto un evento; & una struttura esi-
stenziale» (p. 26)°.

Lingresso nella terra promessa, allora, e 'accesso ai beni connessi di ab-
bondanza e di Pace (Lev 26,3-6), sono dunque legati all'adesione all’Al-
leanza. Ma si pud notare come queste immagini di felicitd sono le stesse
contenute nelle descrizioni profetiche dei tempi messianici, per cui si pud
giungere ad affermare che «c’¢ come uno spessore messianico consostan-
ziale all’esistenza d’Israele» (p. 27), che fa della terra promessa un futuro
sempre da attendere e sempre da conquistare mediante la fedelta all’Allean-
za e lobbedienza a Dio nella Legge. Né ¢ da dire che il rapporto Legge-
benedizione, obbedienza-promessa sia estrinseco; esso ¢ invece organico,

perché

«il dono totale che Dio fa a Israele & composto da due parti: kz zerra e la
legge. La terra & buona perché & ricca di tutti i beni di cui la collettivita d'I-
sraele ha bisogno per vivere e prosperare. La legge & buona perché indica
come far si che quei beni vengano distribuiti secondo giustizia e contri-
buiscano davvero alla armonica sussistenza del popolo di Dio» (ivi).

Sicché le promesse rimangono sempre una possibilita, la cui realizza-
zione ¢ legata alla libera e responsabile obbedienza dell uomo. Questo, osser-
va Rizzi,

« il senso fondamentale secondo cui Israele ha scoperto il tempo storico

contro il tempo ciclico delle popolazioni e delle religioni che lo attorniava-

no. Storico dunque non perché abbia il sentimento della storia universa-

le in cammino verso uno sbocco definitivo, ma perché possiede il senso

6 Loggi del Deut ¢ essenzialmente quello cultuale delle feste liturgiche, ove la differenza di tem-
o & abolita, portando la promessa dell’ingresso nella terra dall’altra parte dell’oggi come un’immi-
nenza sospesa alla decisione che si & continuamente chiamati a prendere. D’altronde, osserva Riz-
zi, «lo stesso rapporto che corre tra Es e Deut (ciot il cammino storico e il cammino esistenziale),
collega il Deutero e il Trito Isaia: il secondo esodo, il ritorno a Gerusalemme, che domina la teo-
logia del primo, diventa in quest'ultimo un esodo sul posto, metafora strutturale che comanda la
trasposizione della costellazione del cammino e della strada dal livello letterale ... al livello metafo-
rico: Pitinerario non ¢& la strada da Babilonia a Gerusalemme, ma la buona o la cattiva condotta che

sfocia al possesso della terra o alla rovina» (Lack). Cfr. pp. 58s, note 32s.




s

radicale della storicita, ciot della propria esistenza e del destino della terra
sempre di nuovo rimessi in gioco nelle scelte morali, sempre di nuovo de-

cisi dalla risposta che Isracle da all’Alleanza di JHWH> (p. 28).

Israele, ciog, & giunto a storicizzare la terra, comprendendo che per ot-
tenerne i frutti non bastavano le energie cosmiche; E NECESSARIO LIN-
CONTRO TRA DUE LIBERTA: I'amore creatore di JHWH e quello suo, re-
cettivo e responsabile.

Ora, le denunce profetiche contro I'inadempienza dell’Alleanza da par-
te del popolo, mettono in risalto che Israele non & mai entrato davvero nel-
la terra promessa; anzi, fino a un crescendo che giunge a risalire al tempo
precedente alla monarchia, con Ez la descrizione di tutta la storia passata
d’Israele ¢ la denuncia che mai questo popolo ¢ stato fedele all’Alleanza; e
dunque «questa terra, Israele 'ha perduta molto prima d’esserne cacciato;
la deportazione a Babilonia ¢ la ratifica pubblica d’un divorzio tra popolo
e terra, che Israele ha consumato giorno dopo giorno» (p. 29).

In questo contesto, le profezie messianiche diventano il rilancio del-
I’Alleanza al di 1a delle cadute e delle delusioni presenti, nel sempre fururo
dell’oggi del popolo d’Israele e, per alcuni profeti, di tutti i popoli.

Non perd che queste promesse indichino nel futuro un tempo e un
mondo dalla feliciti garantita; che anzi

«’Alleanza ¢ responsabilita, ¢ umanita adulta, ¢ felicita a caro prezzo.
Quando la comunita giudaica, di ritorno dall’esilio e sotto I'impulso del
Terzo Isaia, cercherd di far fruttificare il quotidiano come manifestazione
della giustizia escatologica di Dio, non fara dunque atto di rassegnazione,
non accordera la speranza sui toni dimessi di un cronico disinganno, ma
semplicemente ritrovera la cellula della fede del primo Israele: la coscienza
che il tempo felice non & mai dono esclusivo e unilaterale di Dio, ma la-
vorazione umana di questo dono nell’ogg7 della vita comunitaria» (p. 30).

1.3. Leden e [armonia delle origini

La stessa struttura di discorso — portata a un livello massimo di univer-
salizzazione, riguardando tusta [umanita e tutto il creato — troviamo nella
descrizione dell’eden e della colpa di Gen 2-3: Adam, invitato a un rap-
porto d’Alleanza con Dio, da cui dipende il suo destino di vita o di mor-
te, non rimane fedele all'invito propostogli.



«Non stupisce allora che tra i punti di riferimento della profezia messia-
nica vi sia, accanto al regno e alla terra promessa, la vita edenica: agli esi-
liati Ezechiele dice che, con l'intervento rinnovatore di Dio, la loro terra
devastata e desolata diventera come il giardino dell'eden (Ez 36,35); il Deu-
tero Isaia ribadisce che, ricostruendo le rovine di Gerusalemme, il Signo-
re renderd 7/ suo deserto come leden» (Is 51,3) (ivi).

Ove va chiarito che non ¢ legittima una lettura regressiva dell’eden co-
me luogo d’una felicitd originaria, poi perduta; appare evidente, infatti,
che la descrizione di Gen 2-3 presuppone la consapevolezza tanto dell’Al-
leanza, di cui si ricalca la struttura, quanto del suo esito negativo d’infe-
delta e del conseguente castigo dell’esilio. Allora, il fallimento della rispo-
sta dell’Adam universale sta a indicare che 'uomo non ¢ mai nell’eden, ma
dinanzi ad esso, che cioe

«la Vita biblica ¢ tale soltanto come oggetto e frutto di una decisione coram
Deo ..., questo significa che la cacciata dall’eden non puo essere interpre-
tata come la perdita di una condizione perfetta prima posseduta, ma co-
me la perdita della possibilita di accedervi, la perdita della propria desti-
nazione ed essenza» (p. 32). F
E dunque dla deportazione ¢ la fine della storicita, ¢ la conclusione in ne- .
gativo dell’Alleanza come storia aperta» (ivi). In questo senso, perci, il ri-
torno alleden promesso per i tempi messianici ¢ il nuovo dischiudersi del-

Iesistenza umana alla FELICITA, COME NUOVA RESPONSABILE POSSIBILITA:

«Né I'eden & un passato remoto né I'era messianica un futuro re-
moto.

L’UNO E LALTRA SONO IMMANENTI ALLA CONDIZIONE UMANA DEL
QUOTIDIANO.

Leden perduto ¢ la coscienza che la scelta tra bene e male, tra be-
nedizione e maledizione, tra schiavitl e terra promessa, ¢ la parte
piti vera di noi stessi; e che, negandola, rinneghiamo la storia pit
propriamente umana. Lera messianica & la coscienza che le scelte
negatrici del passato, che scavano il presente e lo condizionano, non
sono perd capaci di precludere il futuro,

PERCHE DIO RINNOVA LA SUA PROMESSA E CHIAMA ANCORA ALLOB-
BEDIENZA E ALLA VITA» (p. 33).



.

2. La riflessione sapienziale sul quotidiano della storia e il suo rapporto
col messianismo

«ambientazione originaria della problematica religiosa d’Israele entro
il quadro del quotidiano ¢ confermata dalla sua affinita con (e in dipen-
denza da) i temi della sapienza diffusasi nel Medio Oriente» (ivi). Rizzi,
allora, partendo dalla concezione diffusa che vuole la religione dIsraele
contrapposta a quella delle aree circostanti, analoga all'antitesi tra storia e
natura, mediante un’analisi contenutistica e stilistica della sapienza orien-
tale extrabiblica, sostiene la presenza d’un retroterra sostanzialmente co-
mune, nell’ambito del quale tuttavia Isracle svolge un’elaborazione origi-
nale. Quest’analisi gli permette di dire che «il problema d’un mondo con-
forme alle pili autentiche attese dell'uomo, la sua formulazione in imma-
gini utopiche, la sua soluzione in chiave religiosa, non sono un’esclusiva
d’Israele» (p. 35).

Infatti, la formazione della riflessione sapienziale parte e si mantiene
sempre in relazione con 'esperienza. Esaminando il libro di Giobbe, si
percepisce che, anche quando ¢ trasmessa alle generazioni successive
—proponendosi come un orientamento di vita — i suoi contenuti sono
continuamente rimessi in discussione in seguito alle problematiche aper-
te da successive esperienze. Percid & sempre I'esperienza che riformula e
correggere la riflessione sapienziale. Si pud dire, insomma, che

«il tenore sapienziale originario ¢ legato alla microstoria, alla vita nel
quotidiano, e si lascia istruire da essa. Lordine del mondo e la ret-
titudine dell’agire non possono essere scoperti in una rivelazione de-
finitiva; essi si manifestano nell'ambiguo e mutevole paesaggio del-
la vita della gente. LE RISPOSTE NON SPUNTANO AL DI FUORI DELLE
DOMANDE, E LE DOMANDE NON NASCONO DA SE, MA VENGONO
SOLLECITATE DALLE CONTRADDIZIONI DELLESISTERE» (p. 30).

Ora, lidea di ordine del mondo che cosi emerge, nella coscienza di Israe-
le & innestata nel contenuto stesso dell’Alleanza, cio¢ nel rapporto tra la
condotta d’Israele e il possesso della terra e dei suoi beni: «col suo agire
P'uomo crea intorno a sé una sfera di salvezza o disgregazione» (ivi). In al-
tre parole, questo nesso ¢ presentato in Isracle come espressione della vo-
lonta di JHWH, del suo patto col popolo eletto. Non che questa volonta
di Dio sia da intendere come una legge positiva, in cui il nesso condotta-



esito diventi retribuzione giuridica del legislatore —come voleva la dottrina
tradizionale e spesso anche noi I'intendiamo oggi —; invece, «cid che vie-
ne affermato & come un nesso organico, intrinseco alla natura stessa delle
cose» (ivi). Per cui & tutto il rapporto tra I'agire e le conseguenze dell’agi-
re, il suo senso interno, cio¢, a dipendere da JHWH.

Da cid deriva una precisazione importante a proposito della storicita del-
la fede biblica, quando si parla della visione profana che Israele ha del cosmo;

precisazione che Rizzi formula in questi termini:

«La modalith storica di questa coscienza non consiste ... nel sostituire un
predicato (Storia) all’altro (Natura) nella definizione del rapporto tra Dio
¢ il mondo, ma nello spezzare lidentitic come forma propria di questo rap-
porto. Affermare che Dio si manifesta nella storia significa che egli, nella to-
taliti dei fenomeni che costituiscono la compagine cosmica, ne sceglie alcu-
ni e attraverso essi esprime una sua particolare volonta. In questo modo s¢
rompe la creduta identita e necessaria coestensione tra Dio e mondo, ed emer-
ge la liberta di Dio nel disporre del mondo, la sua trascendenza sulle cose,
la sua irriducibilica al verificarsi delle leggi e al corso degli eventi» (p. 38).

Sicchg, la volonta di Dio, attraverso I'idea biblica della creazione, non
Sesprime nella realta in termini di causalita degli eventi che si danno, ma
IN TERMINI DI SENSO PER CIASCUNO DI ESSI: senso che & DATO ORIGINA-
RIAMENTE E FONDAMENTALMENTE DALLINTENZIONE SALVIFICA CHE
JHWH HA MANIFESTATO STRINGENDO ALLEANZA CON LUOMO.

Ora, proprio questo tipo d’attenzione alla storicita (nella libertd) degli
interventi di Dio & cid che consente a Israele una «visione dinamica del-
I'ordine creazionale’, favorendo, a contatto con le nuove situazioni date
dall’esperienza storica, la «capacita d’incorporare all’Alleanza mutamenti
politici» (passaggio dalla confederazione alla monarchia) «e cambiamenti
socio-culturali (passaggio dal nomadismo al sedentarismo), trasformando,
anche in profondita, l'immagine stessa di JHWH e il dettato dei suoi co-
mandamenti» (p. 41).

In base a quest’analisi dell'influsso sapienziale su una concezione della
storia che ne recupera la dimensione di quotidiano, a livello del senso che

7 Nel senso d’un divenire che si va attuando: e che s'attua se e nella misura in cui I'vomo —
creatura libera e responsabile, perché cosciente — corrisponde al dono e al compito dell’Alleanza.



=

contiene, si possono allora trarre alcune conclusioni a proposito del mes-
sianismo.

«ll desiderio e il problema d’'un mondo felice, nonché l'iniziativa di Dio
e la responsabilita dell'uomo nell’istaurazione di questo mondo, sono —
potremmo dire — motivi messianici ante litteram» (ivi).

Ma costituiscono anche la possibilita di condurre il messianismo in
due direzioni diverse: quella, maggiormente diffusa nell’epoca tarda del
giudaismo, dell'apocalittica, che giunge anche all'intimo dell'uvomo, ma
come anticipazione operata dall’alto, dinanzi al tempo presente dell’irre-
denzione; e quella invece

«interna all’orizzonte di senso del presente, alle sua carenze ed esigenze;
cosl che il crescere, il dilatarsi di essa, non giungerd mai — non dovra mai
giungere — all'affermazione dellimpotenza dell'oggi. E quanto insegnano
i profeti, che del messianismo sono messaggeri ¢ maieuti» (p. 42).

3. La riflessione profetica nellesilio e la novita nelle attese
messianiche

E fondamentale il ruolo della riflessione profetica — pre-esilica, esilica e
post-esilica — in rapporto sia alla lettura della situazione di crisi religiosa in
cui versa il popolo di Israele, sia all’apertura in prospettiva escatologica
delle promesse divine racchiuse nella tradizione; ricompresa, questa — «di-
nanzi alla manifestazione della perennita della fedelta di JHWH —, in ter-
mini di novita circa ’Alleanzan.

Cio su cui invece Rizzi riflette ¢ 'aspetto di novita che in questa predi-
cazione profetica si pud riscontrare a proposito delle promesse e delle at-
tese messianiche. Le denunce e le minacce profetiche pre-esiliche erano di
fatto pronunciate coerentemente con le premesse di benedizione e male-
dizione racchiuse nell’Alleanza, dinanzi alle quali la condotta pratica d’I-
sraele non poteva non attendersi 'avvento del castigo. «I profeti offrono
una chiave d’interpretazione» dell'insuccesso d’Israele, «del mancato avve-
rarsi delle condizioni di Vita racchiuse nelle promesse dell’Alleanza»: que-
sta chiave ermeneutica ¢ «data dall'infedelta al patton, nella figura concre-
ta dell'inosservanza della Legge. Ingiustizia sociale e idolatria hanno cor-



roso dal di dentro — presso tutti gli strati della popolazione — il legame che
unisce Dio al suo popolo, sicché I'ideale delle figure del regno, della terra
e dell’eden ne emergono come caricaturizzate: quando Israele muore po-
liticamente & perché & gia morto da tempo in rapporto all’Alleanza.

Cid che i profeti giungono a smascherare ¢ essenzialmente quel sottile
compromesso idolasrico, che tentava di conciliare la fede jahvistica coi culti
cananei della feconditi: e questo non solo al livello della pratica sincreti-
stica, quanto piuttosto «nella pretesa di sostituire il rapporto etico di li-
berta responsabile proprio dell’Alleanza», con elementi manipolatori e
magici — di do ut des — nei confront di JHWH. In questo modo, i profe-
ti pervengono a condurre la logica dell’Alleanza a un livello di piena ma-
turith d’autocoscienza; lesilio diventa cosi la chiusura d'un tempo esisten-
ziale, quello dellantica Alleanza, e diventa altresi percezione di una svolta:
di un’apertura della speranza verso qualcosa di totalmente nuovo che la fe-
delta di JHWH intende operare IN TERMINI DI REDENZIONE.

«Si tratta del risveglio della prima promessa, ma dalle ceneri del suo falli-

mento: sono il nuovo esodo (Deut-I), la nuova Alleanza (Ger), il nuovo

Canaan (0s), la nuova Gerusalemme (%5)» (p. 44).

«Ma qual & il senso delle speranze che nascono nell'esilio? come sono pos-
sibili queste noviti2 Sono frutto unilaterale dell'assoluta fedelta di JHWH,
al di 12 del peccato di Israele? e, se cosi fosse, non sarebbe la proposta d’un
eden regresso, la cui fruizione immediata ¢ garantita senza concorso uma-
no, pur conservando 'uomo la sua peccabilita?».

In effetti, i profeti non negano la condizione della risposta umana, ma
mettono in primo piano Diniziativa di JHWH, «perché, dice Rizzi, la pri-
ma risposta, base e presupposto di tutte le altre, & credere nel miracolo del
perdono divino» (s 54,1-10), (p. 45). E, in quest’ ambito, «il messaggio
del Deutero Isaia nasce da questo stupore: Si dimentica forse una donna
del suo bambino...? Anche se queste donne si dimenticassero, io invece
non ti dimenticherd mai» (Is 49,15) (ivi).

Ma, una volta ripreso, «il dialogo deve continuare e alle condizioni di
prima, giacché queste non sono convenzionali, bensi intrinseche alla
fruttificazione della terra:

«una volta avvenuto, secondo la promessa, il nuovo esodo, Israele si ritro-
va sulle rive del Giordano. Ora il tempo dei miracoli & di nuovo finito; IL

2



MIRACOLO QUOTIDIANO E NELLE NOSTRE MANI, nella possibilita di la-
vorare questa terra meravigliosa che la munificenza e la pazienza di Dio
ha di nuovo donato» (ivi).

E cid che si legge nel Trito Isaia, che pone LA PRATICA DELLA GIU-
STIZIA COME CONDIZIONE PERCHE DIO CONCEDA LA SALVEZZA; anzi,
che annuncia che LA SALVEZZA E IL VOLTO LUMINOSO DELLA GIUSTIZIA
(58,6ss).

Ma, dal momento che la storia passata ha rivelato che la storia di
peccato ¢ intrinsecamente presente nel cuore di Israele, come & possi-
bile che avvenga questa svolta? in che cosa consiste insomma, di fronte
alla peccabilita dell’'uomo, questa novith annunciata?

Cio che differenzia qualitativamente la prima e la seconda promessa,
Canaan e i tempi messianici, ¢ che la realizzazione di questi ¢ affidata
al cuore nuovo di Israele che viene trapiantato in lui ma non & suo: ¢ lo
Spirito di JHWH che diventa nel popolo principio interiore di nuova
Vita e di nuova condotta.

«Vi dard un cuore nuovo, metterd dentro di voi uno spirito nuovo, to-
glierd da voi il cuore di pietra e vi dard un cuore di carne. Porrd il mio
Spirito dentro di voi e vi fard vivere secondo i miei statuti e vi fard os-
servare e mettere in pratica le mie leggi. Abiterete nella terra che io die-
di ai vostri padri; voi sarete il mio popolo e io sard il vostro Dio. Vi li-
bererd da tutte le vostre impurita: chiamers il grano e lo moltipliche-
10 € non manderd pitt la carestia. Moltiplicherd i frutti degli alberi e il
prodotto dei campi, perché non soffriate piit la vergogna della fame tra

le genti». (Ez 36,26-30) (pp. 45-46)

Testo questo che ¢ esemplare, come si vede, perché riassume i doni
dell’Alleanza — abbondanza dei frutti della terra e amicizia con Dio —,
ne ripete le condizioni — 'osservanza della legge — ma, soprattutto, pone
anche IL NUOVO PRINCIPIO IMMANENTE, che permette tanto I'osservanza
della Legge, quanto 'acquisizione dei beni dell’Alleanza:

LO SPIRITO DI DIO DONATO AL CUORE DELL UOMO.

Il dono dello Spirito ¢ allora la novita assoluta delle aperture pro-
spettate nel futuro dell’Alleanza e, insieme, la novita quindi sul piano
delle attese messianiche. E si deve tener conto del fatto che



«LO SPIRITO DI JHWH NON PUO ESSERE OMOLOGATO AGLI ALTRI
OGGETTI DELLA PROMESSA, PERCHE DI TUTTI COSTITUISCE LA CONDIZIO-
NE DI POSSIBILITA» (p. 40).

«Non muta il quadro della felicitd prospettata; cid che mura ¢ la
condizione della sua realizzazione: invece della liberta fallimentare d’I-
sraele, lo Spirito di JHWH diventa in Israele LIBERTA CAPACE, VOLON-
TA DI GIUSTIZIA» (ivi). Cid non vuol dire impeccabilita garantita, ma
che la presenza dello Spirito nel cuore dell'uomo «continuamente risve-
glierd e rimettera in cammino la sua caduca liberta: lo Spirito diventa nel
cuore dell’'uomo una specie di PERDONO ORGANICO, ove ultima parola &
sempre quella dell'amore creatore e quindi della liberta umana che esso
continuamente riattiva» (ivi). Cosi, proprio sul piano della storia, vissuta
da sempre come il luogo della tentazione dell'infedelta intesa come inca-
pacita assoluta, la riflessione profetica ¢ come se rompesse finalmente il
cerchio che sembrava chiuderla:

«Israele era stato, in forza dell’Alleanza, il popolo della storicita, dell’esi-
stenza giocata ogni giorno nelle proprie scelte, del sempre fiuturo; ma la sua
vicenda effettiva ne aveva fatto emblema del futuro bloccato e negato. Lo
Spirito messianico & riattivazione della storicit, tenerla sempre aperta mal-
grado il peccato umano.

La logica piis profonda dell attesa messianica non & laspestativa della fine ma
ASPETTATIVA DELLINIZIO; il futuro d’Israele non sara una condizione di fe-
licita acquisita una volta per tutte (come vuole lapocalittica), ma TROVAR-
SI SEMPRE IN MANO COME POSSIBILITA NUOVA LA PROPRIA FELICITA, AN-
CHE DOPO AVERLA OSTINATAMENTE SPRECATA» (p. 47).

4. I poveri di JHWH sono i veri destinatari delle promesse

messianiche

La terra promessa e i beni conseguenti, doni di JHWH da conquista-
re quotidianamente da parte di Israele, erano diventati, come abbiamo vi-
sto, terreno d’inciampo nella sua storia concreta: sul versante etico, pro-
ducendo l'ingiustizia, e su quello religioso-cultuale, con I'idolatria. Ma ab-
biamo visto emergere, come sollecitatore comune di questi due peccati, LA
VOLONTA DI POSSESSO DI QUEI BENI CHE JHWH AVEVA DONATO. Nel pri-

o



26 .

mo caso, quella volonta di possesso era diventata bramosia dell accumulo
dei beni contro la condivisione e, conseguentemente, I'ingjustizia nei rap-
porti sociali; nel secondo caso invece, era diventato un’alienazione del cul-
10 dall’esistenza concreta, con la conseguente pretesa di poter manipolare la
fedelta di JHWH. E dinanzi a questa situazione

«si viene profilando Uintuizione pii: rivoluzionaria di tutto IAT: il vero po-
polo di Dio sara una comunita di gente che avra abdicato a quella brama;
DESTINATARI DEI BENI MESSIANICI SARANNO 1 POVERI, EFFETTIVAMENTE E
VOLONTARIAMENTE TALI» (p. 49).

Inizia cosi un processo d’identificazione tra povero, piccolo, umile, e
giusto, inteso in senso etico ¢ religioso. Identificazione che connota I'e-
sperienza di fede post-esilica, traducendo «in concretezza di figura sto-
rica I'ideale... di un Resto d’Israele destinato a sopravvivere e a Vivere
(nel senso forte, biblico, del termine) aldila della catastrofe» (ivi).

Quest’ideale comincera con «I’incarnarsi nei gruppi dei discepoli dei
profeti (cfr. Is 8,16); questi costituiscono un’élite fedele che emerge dal-
la comunita sociologica e che coesiste con essa, ma che ¢ unica benefi-
ciaria delle promesse di JHWHb» (ivi). E cid che afferma Gelin circa I'e-
mergere dell'Israele qualitativo in rapporto all'Israele in senso etnico.

Certo, non si tratta in questo modo di ritenere che nel futuro non
si potra ripetere la storia passata; ma, dinanzi alla percezione dei beni
come ambigui, la resistenza alla duplice tentazione della sicurezza e del-
'accumulo sara offerta a colui che di fronte ai beni gia goduti sapra op-
porre una

«DUPLICE RISERVA: un ATTEGGIAMENTO SOGGETTIVO DI LIBERTA e una MI-
SURA OGGETTIVA DI SOBRIETA; la coscienza che essi sono dono e non posses-
so» (p. 50).

Ma proprio qui sta il senso piu vero di quel cambiamento radicale di
cui si parlava all'inizio di questo paragrafo:

«l papolo umile e povero non & pitt un dato di fatto negativo che I'avvento
dei tempi messianici dovrebbe superare; ¢ un ideale e un progetto che ren-
dera possibile quell'avvento e che continueri a vivere entro quei tempi, co-
me loro garanzia, come loro coscienza. Destinatari dei beni di JHWH, i
poveri ne sono diventati i SOGGETT], la forza portante, la condizione per-
manente. La novita di questa scoperta si congiunge alla noviti dello Spirito



che trasforma ['womo: il cuore nuovo di Israele sara questo 7esto, questa co-
munit di poveri capaci di vivere — essi soli — dei beni della creazione, del-
la pienezza dell’eden restituita come pienezza messianica» (p. 51).

Per comprendere in pieno, tuttavia, il valore positivo di questa nuova
visione della povertd, occorrera tener conto dellinflusso che ha avuto, sul-
la sua formazione, LEMERGERE DELLA RIFLESSIONE PROFETICA SULLA RE-
SPONSABILITA PERSONALE E SUL SENSO DEL DESTINO PERSONALE. Se non si
tiene conto di cio, infatti, si pud correre il rischio di ritenere una promes-
sa mancata il nuovo fallimento post-esilico; o I'altro rischio, di una spiri-
tualizzazione degli anawim e quello, conseguente, di settarizzare I'essere
minoranza del Resto.

Fin dalle origini, interlocutore di JHWH era stato I'intero popolo di
Dio come collettivita costituita in una sorta di personaliti corporativa.
Ora, l'intuizione della concezione del resto d’Isracle poteva finire per ri-
produrre su scala ridotta — in un gruppo del popolo — quella visione
originaria. Ma, nell’esilio e grazie alla riflessione profetica, «il moto di
disaggregazione della responsabilita doveva arrivare fino alla scoperta
del soggetto irriducibile di ogni responsabilita, I'individuo ... : ognuno
porta il peso delle proprie decisioni, e portera anche il peso delle loro
conseguenze» (p. 52).

Tuttavia, anche questa personalizzazione del rapporto con JHWH non
diventava automaticamente la garanzia di un’esistenza felice. Se questa
concezione riusciva a responsabilizzare la coscienza del singolo davanti a
Dio, infatti, [esistenza concreta veniva smentendo giorno dopo giorno il prin-

cipio dell’Alleanza:

perché il giusto non puo godere di unanticipazione delle promesse mes-
sianiche? Perché, anzi, la realta sembra dire il contrario? Lempio & felice,
mentre il giusto soffre ingiustamente!

«Tra le SOLUZIONI che la coscienza del povero-giusto scopre e speri-
menta, due sono di particolare rilevanza»(ivi). La prima ¢ quella che, con
il von Rad, possiamo chiamare il conforto della spiritualita, e che Rizzi
chiama interiorizzazione del bene: per il suo fedele, DIO STESSO E DIVEN-
TATO IL BENE, nellesperienza della sua inalienabile presenza e bonta» (p.
53). In questo senso il credente percepisce che non ha pitt il bisogno dei
segni esterni e rassicuranti né prodigiosi, né almeno visibili: e non perché

27



2

sia diventato all'improvviso un uomo disincarnato che non scruti il reale,
ma perché, nella diuturna e partecipe meditazione della memoria sui segni
gia visti nel passato, ¢ stato fatto capace di cogliere il SENSO SALVIFICO, di
cui le promesse pronunciate dalla fedelta di Dio li avevano riempiti. Sic-
ché ¢ reso capace, anche nell’oggi oscuro e senza segni del nascondimento
di Dio — perché questo @ il modo abituale della presenza di Dio nel mon-
do creato —, di scrutare la sua fedelta alle sue intenzioni salvifiche.
Ma, neanche questo & un approdo assoluto.

«La scissione tra interioriti e mondo, la compatibilita tra presenza intima di
Dio e vittoria del male nell’oggettivita dei rapporti, rappresenta a un tem-
po un punto alto nella maturazione della coscienza di fede e uno scardi-
namento dell’ordine dell’Alleanza. Un mondo dove grazia e vita sono di-
varicate... pud essere soltanto un mondo e un tempo di maledizione; che,
nella coscienza del giusto che ingiustamente patisce, si riverbera come
TEMPO DI PAZIENZAS. La presenza interiore di Dio lenisce l'irredenzione
del mondo, non la riscatta» (ivi).

In questo senso, i poveri di JHWH sono la manifestazione vivente della
negativiti peccaminosa che lidolatria e ['ingiustizia hanno prodotto nella ter-
ra. Qui si radica allora la seconda soluzione che il povero-giusto riconosce la:

ESCATOLOGIA INDIVIDUALE.

«Quando l'esperienza di Dio nel vuoto di giustizia del mondo & abba-
stanza forte ¢ pura, ¢ qualcosa di pitt che dolcezza lenitrice del presente; ¢
silenzioso ma robusto sentimento di un futuro dove giustizia sara fatta...
E la sua risposta definitiva non consiste nell'opporre a quella prosperita
esteriore [dei malvagi] una felicitd interiore, ma nel dichiarare che que-
stultima testimonia una comunione con Dio che non pud venir meno
neppure con la morte... Non si tratta né di proiezione del desiderio né di
pura deduzione discorsiva.

SITRATTA DI UN’ESPERIENZA DELLA FEDELTA DI D10, COSI INTENSA E TRA-
SPARENTE DA COGLIERNE LA PRESENZA ANCHE NELLE DISSIMULAZIONI
DELLINGIUSTIZIA E DEL NON-SENSO DEL MONDO» (p. 54).

Bisogna essere accorti, perd: ¢ certo che «la speranza di un oltre-mon-

8 Ove pazienza non significa rassegnazione, ma — nel senso etimologico forte: da pathi-ens
— il tempo dell’attesa di chi ¢ animato dal pathos verso colui verso cui ad-tende.



do, per chi nel mondo non ha giustizia, e 'esperienza che Dio gli ¢ gia vi-
cino sono due figure di incalcolabile valore» (p. 55). Ma ¢ altrettanto ve-
ro che questo messianismo ultraterreno e interiore non sostituisce, elimi-
nandolo, quello originariamente terreno d’Israele: questi due momenti so-
no chiamati a reggersi e provocarsi I'un I'altro.

«Chi crede nel Dio della giustizia ¢ della benedizione non pud non po-
stulare un luogo di giustizia e benedizione piti integro di questa terra,
sempre cosi avara ¢ fallimentare. Ma allora & vero anche il contrario: chi
crede nell'oltremondo in nome di giustizia e benedizione non pud rasse-
gnarsi a che la terra ne sia deserta; il suo sarebbe desiderio sterile, vana-
mente autoconsolatorio, non potenza di visione e volont spirituali» (ivi).

In questo contesto, meraviglia che Rizzi non abbia qui prospettato I'al-
tra estrema conseguenza cui dovrebbe giungere il suo discorso, per com-
pletare la sua analisi delle prospettive messianiche emerse dalla riflessione
soprattutto dei profeti esilici. Mi riferisco alla figura del SERVO SOFFEREN-
TE DI JHWH che aggiunge alla descrizione del povero-giusto di JHWH una
dimensione particolarmente importante, la cui assenza potrebbe fare cor-
rere persino al povero-giusto il rischio del cazarismo’: parlo della DIMEN-
SIONE VICARIA ED ESPIATRICE DELLA SOFFERENZA DEL SERVO DI JHWH

In questo senso, senza addentrarci nella descrizione, si possono richia-
mare qui alcuni elementi propri della funzione mediatrice della sofferenza del
servo. In particolare, anzitutto il presupposto, nella descrizione che il
Deut-Is ne fa, & [aspetto soggettivo della sua fede: la certezza della vicinanza
di JHWH alla sua situazione. C’¢ poi la sua condivisione e compromis-
sione con la sofferenza dei suoi simili: cioe il suo prenderla su di sé, esi-
stenzialmente. Il suo farsi carico della colpa di coloro cui ¢ chiamato a ri-
volgersi: e costoro non sono solo quelli della sua gente, ma tutti gli uomi-
ni. Il suo modo disarmato di subire sulla propria pelle il castigo di per sé

9 Un catarismo ancor piti pericoloso del settarismo in cui rischia di scadere la concezione
del residuo eletto, perché potrebbe tradursi nell'individualismo rmetafisico dei tanti maestri di ve-
rit2 di cui la storia ci ha farti esperti. Non so perché Rizzi non abbia preso in considerazione la
figura del servo di JHWH, né se condividerebbe il rischio che vedo nel non tenerne conto in
questo contesto; la conoscenza personale e letteraria che ho di lui mi fanno ritenere che non lo
corre lui personalmente, essendo uomo di estrema apertura nel dialogo e di accogliente con-
fronto.

29



30

spettante ad altri, annunciando cosl, non solo la disponibilita al perdono
da parte di JHWH, ma il suo perdono effettivo del peccato della moltitu-
dine. E, soprattutto, il fatto che tutta la sua esistenza — le sue parole, i suoi
gesti, e la sua stessa morte — diventa offerta per gli altri della possibilita di
riconoscervi un’'occasione di salvezza.

Ora, se, come si diceva a proposito della figura del povero di JHWH,
costui diventa il soggetto delle promesse e dei beni messianici, a causa del
loro spossessamento che egli vive, e nel riconoscimento che egli compie
verso di essi come di dono gratuito, con la figura del servo sofferente di
JHWH la connotazione del soggetto messianico raggiunge una radicalita an-
cora pilt estrema: infatti, egli GIUNGE A METTERE IN GIOCO — A VIVERE
CON LIBERTA E CON SOBRIETA! — IL BENE PIU PERSONALE CHE HA RICEVU-
TO IN DONO: LA SUA STESSA VITA!

5. IL MESSIANISMO BIBLICO come struttura unitaria e possibiliti di
riempimento di senso del quotidiano

A questo punto della sua ricerca, Rizzi delinea attraverso le figure del
messianismo biblico, una struttura unitaria: nel senso che, nei vari ele-
menti emersi cerca il «rapporto immanente che li compone in unita» (p.
55).

I. 1 beni messianici, descritti come figurazione di un mondo in cui re-
gnino armonia e abbondanza, integritd e Pace, sono le concretizza-
zioni di un immaginario utopico che ¢ possibile riconoscere come
universalmente umano: «sono creazioni del desiderio, potenziamento
dei suoi oggetti e depurazione delle loro carenze, fino a ottenere un
oggetto complessivo la cui totalitd e intensitd si coestenda all’inten-
zionalita del desiderio stesso. Il primo elemento del messianismo &
dunque un’invariante antropologica» (p. 506).

I1. 1l secondo elemento riguarda la sua realizzabilita. La Scrittura mostra
che il desiderio ¢ incapace di questa realizzazione: ¢ invece I'incontro
tra la libertd di Dio che si dona e quella dell'uomo che risponde ac-
cogliendo la gratuita del dono nell'obbedienza alla Legge (che quindi
non ¢ pill una norma estrinseca, ma l'esplicitazione del significato gra-
tuito di quel dono). I beni messianici, infatti, non sono il prodotto di



I1I.

congiunture naturali, né di un’organizzazione particolare dei rappor-
ti sociali, «<ma di quella continua elevazione dei rapporti che pud na-
scere solo dalla quotidiana militanza morale del cuore giusto» (ivi).
Ma, terzo elemento, compresente alla militanza di bene, c’¢ una sto-
ria di peccato; che anzi 'immagine dei tempi messianici sorge in que-
sta storia di possibilita perduta, in una storia in cui «la possibilita del
bene ¢ colpevolmente rifiutata (leden)» (ivi).

Percid — quarto elemento — la riproposizione dei beni messianici non
pud essere semplicemente un’ennesima riproposizione di cio che &
stato: «ferma restando I'invariante antropologica — 'immaginario uto-
pico — deve cambiare la condizione di realizzazione: I'etico della giu-
stizia umana, fallito, sard fondato dal TEOLOGALE DELLA MISERICOR-
DIA DIVINA E DELLA SUA POTENZA RICREATRICE, LO SPIRITO. Nascera
cosi 'uomo nuovo, il povero di JHWH, la comunita degli umili, de-
stinati a essere giorno per giorno gli operatori della Pace messianica»

(p. S7)1°.

Rizzi giunge cosi a formulare una sua sintetica e ricchissima

DEFINIZIONE DEL MESSIANISMO BIBLICO VETEROTESTAMENTARIO:

«Esso & 'utopia di un mondo giusto e felice (dimensione antropologica),
che la promessa di Dio trasforma in possibilita oggettiva (dimensione teo-
logica) e che 'obbedienza dell'uomo vittoriosamente rinnovata dallo Spi-
rito (dimensione etico-teologale) & chiamata a tradurre in realtd. Essendo in
maniera cosi essenziale legato alla decisione del soggetto umano, il mes-
sianismo non pud essere il risultato di un intervento unico e definitivo di
Dio (o di altra potenza che lo mimi e lo surroghi), ma ¢ la posta in gioco
di ogni scelta umana nell’oggi della continua storicita» (ivi).

Poiché perd il messianico non &, e non pud essere, nella storia, 'affer-

mazione di un mondo trasformato una volta per tutte — infatti, neanche

10 Sard 'homo mysticus — Uespressione & di K. Rahner — : che, nell’ascolto della Parola e nel

suo rapporto con Dio, nella sua vita e nel suo comportamento, non si lascera guidare da una
coerenza etica — che & ancora frutco della sua volonth e della sua razionalita (della precarieta del-
le sue uzopie) —, ma dalla carita respons-abilitata dalla partecipazione alla utopia di Dio, la cui

misura & soltanto quella, s-misurata, della gratuita.

B



2

il soggetto giusto che possa vivere la dimensione messianica nella propria
interiorita & per se stesso un processo concluso e acquisito definitivamen-
te — esso rinvia ad una visione del guotidiano come possibilita offerta per
un riempimento di senso. Cioé come

KAIROS

Cosi la stessa vita quotidiana pud essere considerata come una struttu-
ra, che pud portare valori come pud sopportare vuoti, che puo riuscire o
fallire, raggiungere la verita o albergare la piti desolante inautenticita (p.
140). E quindi si pud dire che

«il messianismo, nella sua genuina vocazione biblica, sia il riempimento
di senso della vita quotidiana; e, viceversa, che questa sia il campo aperto
che pitt d'ogni altro attende la seminagione messianica, e pil di ogni al-
tro & destinato, senza questa, a isterilirsi» (ivi).

E chiaro perd che qui il senso sara, per il soggetto messianico, non l'inse-
guimento di un’utopia estrinseca ma, nel suo agire responsabilmente mo-
tivato — nel cuore —, «slancio verso una presenza, che significa connotare a
un tempo il non-ancora di questa presenza, quindi I'attuale negativita e in-
digenza, e la sua destinazione, la sua capacita di anticiparsi e far levitare I'as-
senza in desiderio, attesa, passione, speranza» (p. 145).

1l guotidiano allora, per 'uomo messianico, diventa

IL LUOGO CONCRETO DELLAGAPE — come dono accolto in gratuita e co-
me dono offerto con responsabilita — che gli impedisce, sempre di nuovo,
di vivere persino la £rysis come parola ultima sulla realta.



