LUIGI PADOVESE

L'antipaolinismo pagano e cristiano
dei primi secoli

In un precedente lavoro su Paolino da Nola ho rilevato come questo
autore riservi alle lectere di Paolo il primo piano tra gli scritei biblici
che utilizza. Di queste lettere privilegia poi quei brani che pitt marcata-
mente si richiamano alla kenosi di Cristo, alla follia dell’annuncio cri-
stiano e al mistero della croce'. Si tratta di testi che mettono in evidenza
la distanza che intercorre tra cristianesimo e mondo pagano e giudaico
in contrasto non per la fede in Dio e neppure per la fede in un mediatore
tra Dio e 'uomo, ma a motivo della realta di Cristo, del suo annuncio e
della sua morte. In questa luce di contrapposizione Paolo compare
come il discepolo perfetto di Cristo.

La marcata accentuazione della sua figura e delle sue lettere ricorre
anche in alcri testi patristici che sopratcutto nel IV/V secolo, cercano di
tener bene definiti i confini tra la cosiddectta ‘sapientia mundi’ e la ‘stul-
titia christiana’ espressa dallo ‘scandalum crucis’. Dinanzia un modo di
essere cristiano che non esclude accomodamenti, giungendo financo a
tacere il nome di Cristo e a vergognarsi e ad arrossire quando si parla del
“crocifisso”?, figura e lettere di Paolo con il loro marcato orientamento
cristico sono addotte come fermento, come stimolo e pure come sma-
scheramento di falsi comportamenti cristiani.

La consapevolezza dell'importanza che l'apostolo ha acquisito all’in-
terno del cristianesimo & implicita nelle critiche che a parcire dalla fine
del II secolo gli vengono mosse da parte pagana. Celso, Ierocle, Porfirio,
Giuliano imperatore concentrano sulla sua persona e sui suoi scritti i

'\Cf L. PADOVESE, Considerazioni sulla dottrina cristologica e soteriologica di Paolino di Nola, in G.
LUONGO (a cura di), “Anchora vitae", Atti del 11 Convegno Paolintano nel XVI Centenario del Ritiro
di Paolino a Nola, Napoli 1998, pp. 212-216.

“Testimonianze di questo atteggiamento troviamo in AGOSTINO (Commento al Salmo 6, 12;
Commento al Salmo 68, 12 Commento al Salmo 141 9; Discorso 279, 8.9, ecc.) € in GIOVANNI
CRISOSTOMO, Commento @ Mr - Omelia LIV 4: PG 58,536; Ivi - Omelia L 3: PG 58, 508;
Commentoa Mt - Omelia LIV 5: PG 58,538; Commento a Rm - Omelia II: PG 60, 408). Su questi
comportamenti cristiani, cf il mio lavoro Lo scandealo della croce. La polemica anticristiana nei primi
secolt, Roma 1988, pp. 130-131.177-178.

41



loro attacchi, demitizzandone I'immagine e mostrando quelle che
ritengono incongruenze di comportamento e paradossalita di pensiero.
In particolare ¢ Giuliano a prendersela con 1’apostolo, ritenuto respon-
sabile della conversione dei greci alla religione “galilea”. Ai suoi occhi
Paolo “supera tucti i giocolieri e i ciarlatani d’ogni luogo e d'ogni
tempo™. Fondamentalmente le critiche all’apostolo si appuntano su
due fronti: a livello personale gli & contestara la protervia espressa m?l
rimproverare la ‘ipocrisia’ di Pietro ad Antiochia quando lui stesso poi,
in piti circostanze, pecca d'incoerenza. Cio si verifica quando, dopo aver
condannato la circoncisione, circoncide Timoteo®. Ma questa ipocrisiaé
ancor pili lampante nei suoi scritti e, in particolare, nella contraddito-
rieta verso la Legge. Mentre, infatti, in Galati dissuade dall'obbedirl-e
(Gal 3,10), in Rom scrive che “la legge & spirituale” (Rom 7,14) e addi-
ritcura che “la legge & santa e il precetto & santo e giusto” (Rom 7,12)"
Al proposito Porfirio cosi commenta: “(questo sapiente)...taglia a pezzi
senza pieta la Legge, lui che in tanti modi esorta a obbedire alla Leggee
dice che & lodevole vivere in conformita con essa. Egli ha derivato dallaj
sua condotta questo rozzo procedimento e cosi ha emesso dovunque |
suoi personali giudizi”. Questa incoerenza & notata anche a proposito
del comportamento di Paolo sui cibi: talora vieta di mangiare carne
consacrata agli idoli (1Co 10,20), altrove dichiara questo atto indilffe-
rente (1Co 10, 25-26)". Similmente a proposito della verginita, prima
la elogia, poi difende il matrimonio e infine precisa che non ha ricevuto
un'indicazione speciale dal Signore sulle vergini®.

Un punto sul quale le critiche di Porfirio e di Giuliano concordano3
riguarda l'atteggiamento mistificatorio di Paolo nell’adattarsi a chx_
vuol convincere (cf 1Co 9,19): “Se infarti - precisa Porfirio - con quelli
che non hanno Legge si & fatto senza Legge e coi giudei si & fatto giudeo

‘GIULIANO, Discorso contro i Galilei 100A, a cura di G. Freda, Padova 1977, p. 16.

‘Cosl l'autore anonimo citato da AMBROSIASTER, Quaest.de Novo Test. 60: “Perché I'apostolo
Paolo rimprovera Pietro, suo compagno d'apostolaro, per il fatto che: ‘temendo quelli che Pro‘_
venivano dalla circoncisione, si teneva in disparte’ dai pagani converciti, mentre anch’egli
(Paolo), temendo quelli che provenivano dalla circoncisione, “accoglie e c1rconcide:' Timoteo,
laqual cosa proibiva che venisse fatta; dunque anche lui & da riprendere?”. Il testo é riportato da
G. RINALDL, Biblia Gentium, Roma 1989, p. 668. Nel framm. 27 Potfirio precisa: "In_ Chfi‘
maniera, poi, lui che afferma essere la circoncisione una mutilazione, pud circoncidere a Listri,
un tale chiamato Timoteo, come attestano gli Acti degli Apostoli? (Fil 3,2ss), in PORFIRIO,
Discorsi contro i cristiani, a cura di C. Mucei, Padova 1977, p. 62

*Cf PORFIRIO, ap. cit. framm.. 30, p. 66.

PORFIRIO, op. cit. framm. 31, p. 67.

"PORFIRIO, 0p. cit. framm. 32, p. 68.

*Cf PORFIRIO, op. cit. framm. 33, p. 69.

42



e cosi via (...). Se vive insieme con i senza Legge e poi, per iscritto, si
compiace d’essere giudeo e di partecipare di ogni prerogativa del giu-
daismo, allora egli contamina ciascuna di tali prerogative con gli errori
det senza Legge poiché si unisce a loro e subisce la loro influenza™.
Questo comportamento mistificatorio emerge anche a proposito della
sua appartenenza, poiché dicendo d’essere ora giudeo, ora romano (At
22,3), di fatto non & né 'uno né l'altro. Porfirio precisa: “Se Paolo
dichiara di essere ora giudeo, ora romano, ora senza legge, ora greco e
quando vuole & straniero e nemico in ogni circostanza e, introducendosi
di soppiatto in ciascuno, ha reso ogni cosa inutile, sottraendo con le sue
lusinghe a ciascuno i propri principi, egli € dunque un bugiardo e chia-
ramente compagno della menzogna (...). Uno siffatto che prima si &
conformato alla legge e oggi al vangelo ben a ragione & considerato
disonesto e ingannatore, sia nella vita privata che pubblica™.

Giuliano fa eco a questo modo di esprimersi dichiarando che Paolo si
modifica come i polipi i quali “cambiano colore a seconda degli scogli.
Cosi anch’egli modifica le sue idee riguardo a Dio pretendendo talvolta
che solo i giudei siano eredi di Dio, talaltra invece - alfine di persuadere
gli elleni a schierarsi dalla sua parte - dicendo: ‘Dio non ¢ solo dei giu-
dei, ma anche dei gentili; si, anche dei gentili’ (Rom 3,29; Gal 3,28).
Sarebbe dunque il caso di domandare a Paolo perché Dio, se non era sol-
tanto il Dio dei Giudei, ma anche il Dio dei gentili, abbia mandaro il
carisma profetico ai giudei in abbondanza, e poi Mosé e la legge...e alla
fine mando loro anche Gesu; ma a noi nessun profeta, né crisma, né
maestro néaraldo che annunciasse il suo amore per gli uomini...Se Dio &
di turei noi e di tutci ugualmente demiurgo, perché ci ha trascurati?”!'.

Non ¢ il luogo di ripercorrere in dettaglio gli elementi dell’antipao-
linismo pagano che siallarga a pit aspetti dell’operato e del pensiero di
Paolo'?. Tale antipaolinismo, comunque, va letto nel piu vasto intento
di combattere la nuova fede corrodendone i fondamenti, ovvero la fidu-
cia nei suoi testi sacri'’ e demitizzando alcresi personaggi chiave come

*PORFIRIO, ap. cit. framm. 27,62-63.

WPORFIRIO, op. cit. framm. 28, p. G4.

"GIULIANO, Discorsa contro..., cit., col. 106 BC, pp. 17-18.

A| proposito rimando a G. RINALDI, gp. at., dove l'autore raccoglie i testi provenienti dal
mondo pagano concernenti la figura di Paolo e le sue leccere (pp. 626-685).

15Per combactere il cristianesimo dalle radici risulta necessario farlo a parcire dalla Scritcura. E’
quanto inizia a fare Celso nel Discorso vertiero, scritto intorno al 178, mettendo in dubbio la sua
verita, negandone il valore dorttrinale specifico, evidenziandone le incoerenze. Dell'opera di
Celso i brani rimastici sono riportati e confutati da Origene nel Contro Celso, composto tra il 244
cil 249.

43



. s ico-
Piero, Paolo e Giovanni presentaci come poveri uomnini, senza pareico
lare formazione, millantatori di una sapienza divin .
senza possedere, dotati di uno zelo che I:lSLlltil. esselre C‘Eile‘ -
caso di Paolo la critica pagana di fondo - forse riconc ulcl —
ginaria matrice giudeocristiana,' d.al momento che lta }m:)r‘ls?derato .
ricorrenti in encrambe - & da individuare in quello che & ¢ e
pencolare tra mondo giudaico e mondo greco. 1l fatto di eslsere]me i
dante tra due mondi”, per usare l'espressione che M. Henggpasu e
S. Ben-Chorin, in realta & stato spesso letto come un segno d 1nCoer

e di non appartenenza né all'uno né all’altro*". e

Certo ¢ che I'opposizione sempre pili marcata a Paol_o regls1 ¢ il
parte pagana, ¢ una spia dell'importanza annessa all.aposm o‘ 5
Chiesa del ITI/IV sec.. Ma si tratta di un’importanza _svlluPPm‘"‘Sl &t
dualmente e non senza difficolta, come cercherd di delineare sommaria-
mente in questo contriburo su I \

Lantipaolinismo pagano e cristiano dei primi secoli. _

Prima di affrontare il tema mi paiono opportune alcune considera-
zioni cautelative. ;

1. Va antitutto ricordato che i testi in nostro possesso concernentl
questo periodo (soprattutto tra il 70 e il 150 ca)'® sono alquan,t_o e
Proprio questa situazione d’incompletezza pud indurre a un’indebita
semplificazione del passato. .

2. Si tratea di testi religiosi la cui interpretazione risulta p?tr.thOI’af'
mente delicata perché muove da propri presupposti ermeneutict. Né va
dimenticato il loro particolare genere letterario (testi parenetici, apolo-
getici, polemici, edificanti...) che condiziona il valore stesso delle
diverse affermazioni. 3

3. Occorre aver chiaro che una ricostruzione del passato fatta consoli
testi letterari & parziale, dal momento che gliscricei su cut si lavora' pro-
VENgono in genere da persone appartenenti ai ceti colti e, piu SPBUF{_CZ"
mente, da autori ecclesiastici e/o da capi di comunita che vivono all’in-
terno di un particolare ambiente socioreligioso e sono mossi df‘ una pro-
gettualita trasformatrice, ovvero dal desiderio d’im porre agli ascolta-
tori/lettori una propria prospettiva, idealita, visione del facti. Nella fat-

tispecie, al di [ della scarsa produzione letteraria che possediamo, igno-
riamo come all'interno delle comunitl si sia es

e
“Cf M. HENGEL, I/ Pasly
"CfA. LINDEMANN,
Linischen Thes

pressa nei fatti I'avver-

precistians (orig. ted. 1991), Brescia 1992, p- 30.

Paulusim dltesten Christentum. Das Bild des A postels und die Rezeption der pai-
logie in der fritbchristlicken Literatuy bis Marcion, Tiibingen 1979, p. 2.

44



sione alla tradizione paolina'®.

4. A proposito di Paolo, va evitato il pericolo di misurare la rece-
zione paolina del I/11 secolo con la comprensione odierna dell’apostolo.
Una recezione esplicita in forma di commento delle lettere non si pud
accendere. Questo significa che esse talora furono citace, alcune volte
modificate (si pensi, ad esempio, all'utilizzo di Marco da parte di Lucae
di Marteo), alcre volte combinate con testi diversi sino ad essere difficil-
mente riconoscibili'’.

A parte queste considerazioni di principio ve ne sono da menzionare
altre, di ordine storico, che ricengo assai importanti per il nostro tema.

I. Il primo cristianesimo si presenta come un fenomeno complesso e
differenziato che risente della diversa collocazione topografica e crono-
logica. Altro, infacti, & quello che si afferma e si sviluppa in Siria-
Palestina da quello che si riscontra in Asia Minore o in Africa o in
Egitro. Altro quello che si costituisce in zone rurali da quello che si
costituisce nelle citta. Si tracta, insomma di un complesso di movi-
menti o diuna ‘federazione di Chiese’ con forme differenziate in societa
diverse. E questo frazionamento si vive non soltanto tra Chiesa e Chiesa,
ma persino all'interno delle grandi comunita come quelle di Roma, di
Antiochia, di Alessandria, di Efeso dove per piu ragioni (distanze, piu
etnie, crescita numerica dei membri) si affermano gruppi cristiani
diversi. Un esempio & dato dalla comunita di Roma in cui, per un
insieme di circostanze, il frazionamento prodotto da una pluralita di
gruppi cristiani non omogenei per etnie e tradizioni e tendenti a con-
servare la loro individualita, s’é riflesso in una coesione debole che se ha
favorito particolarismi e pluralismo di pensiero'®, ha impedito scismi e
rotture ai quali comunita piccole erano piu facilmente esposte'. Al pro-
posito I'origine ebraica del cristianesimo romano porta a pensare che, al
pari della comunita ebraica residente in citta e costituita da migliaia di
persone divise in gruppi indipendenti con la propria sinagoga, la pro-
pria gerousia e i rispettivi funzionari, anche i cristiani, dispersi nella

“Cf A. LINDEMANN, op. cit, p. 401.

“Cf A. LINDEMANN, ap. cit, pp. 3-4.

SCE M. SIMONETTI, Roma cristiana tra Il e Il secolo, in Ortodossia et eresia tra | e 11 secolo, Messina
1994, pp. 294-295. Circail pluralismo teologico e il facto che i diversi orientamenti di pensiero
non siano sorti a Roma, ma risulcino importaci, cf P. LAMPE, Die stadtrimischen Christen in der
ersten heiden Jabrbunderten: Untersuchungen zur Sozialgeschichte, Tiibingen 1987, pp. 320-321.
SCF P LAMPE, op. cit., p. 334 (nota 98). Valga a questo proposito la testimonianza d'Ignazio
d’Antiochia circa le Chiese dell’ Asia Minore cui scrive.

45



essere la sede centrale della nuova religione*'. Non meraviglia che il cri-
stianesimo insediatosi qui, fosse rappresentato da diverse case-chiese. 11
che spiegherebbe anche I'affermarsi di una tradizione giovannea in un
territorio di missione paolina®.

Da quanto detto si arguisce pure che il fenomeno del pluralismo
intracristiano non & dissociabile da un modo di fare missione e di incul-
turazione e fa nascere il problema sull'identita cristiana. Insomma, al
pluralismo che si osserva nel II secolo corrispondono diverse opzioni
nella comprensione della missione o dell'impegno di conversione cosi
come diversi modelli di ‘inculturazione’ (mi si permetta questo neologi-
smo) del cristianesimo in nuovi contesti religioso-culturali.

2. Larealta di un cristianesimo mulciforme si rispecchiaanche a
livello dottrinale dove diversi orientamenti di pensiero si confrontano.
E’ in questo contesto che via via si fissano le categorie di ortodossia e di
eresia e si fissa altresi 'idea che I'eresia sia una deviazione successiva
rispetto all’ortodossia: considerazione alquanto inesatta se si considera -
come ha ampiamente dimostrato A. Orbe - che la prima teologia in
senso stretto (creazione di un linguaggio teologico tecnico e di un
sistema complesso e preciso, pur nell’utilizzo di rappresentazioni mito-
logiche) & quella degli gnostici valentiniani (e ofiti)®.

Nel IT secolo le dottrine cristiane primitive si trovano ancora in
uno stato di fluidica e I'affermarsi di quella che chiamiamo ortodossia
costituisce piuctosto il risultato dell'attivita convergente di varie
comunita o di vari pensatori, concordi nel contrapporre alla visione
unitaria dell’eresia una visione altrettanto unitaria. E dunque “il ter-
mine dogma dice poco nello studio di un’epoca nella quale assistiamo
alla sua prima apparizione ancora esente da pregiudizi tra le varie cor-
renti cristiane. Uno stesso tema, prima della sua elaborazione da parte
di ebioniti, monarchiani, gnostici, ecclesiastici di varie tendenze (pla-
tonica, asiatica) non pud né deve presentarsi come dogma. Va conside-

rato, prima di tutto, come questione libera”?.

“Cf A. VON HARNACK, Missione ¢ propagazione del cristianesimo nei primi tre secoli (orig. ted. 1902),
Lionello Giordano ed., Cosenza 1986, p. 558.

“Cf R. SCHNACKENBURG, Epbesus: Entwicklung einer Gemeinde von Panlus zu Jobannes, in Bibl. 2,
35 (1991), pp- 42.48-49.

“Cf A. ORBE, La teologia dei secoli 1 e 111 1/ confronto della grande Chiesa con lo gnosticismio 1 (orig.
spagn.) Casale M. 1995, p. 15.
A, ORBE, 0p. cit. I, p. 18.




grande citta, assumessero il modello delle sinagoghe indipendenti tra
loro e fossero frazionati in gruppi o ‘case’, con diversi luoghi d’incontro.
Del resto gia Paolo, scrivendo a una di queste ‘domus ecclesia’ da per
scontato che essi si scambino la lettera (Rom 16,5). Sempre sul tema
della frammentazione merita d’essere richiamata la suggestiva e, peral-
tro ben documentata tesi di M. Simonetti - parzialmente gia avanzata
da P. Lampe -, secondo cui l'atteggiamento antiquartodecimano di
papa Vittore (189-199) non rappresenta primariamente un tentativo di
imporre la prassi pasquale romana sulle Chiese d'Oriente, quanto un
problema interno alla stessa Chiesa di Roma dove, con l'andar del
tempo, risultava sempre meno tollerabile che esistessero gruppi tenace-
mente legati ai costumi e alle tradizioni patrie, al punto da impedire
una loro pill piena inserzione nella vita comunitaria®. Di fatto i monta-
nisti provenienti dall’Asia Minore e i gruppi cristiani di quartodeci-
mani che a Roma curavano la loro tradizione microasiatica circa
digiuno e celebrazione della pasqua, erano piu soggetti ai loro vescovi
dell’Asia Minore che non al vescovo Vittore?'.

Unaltro effetto del frazionamento della prima comunita cristiana di
Roma si coglie nel ritardo con cui prese ad affermarsi l'episcopato
monarchico rispetto alla struttura presbiterale collegiale ereditata dal
giudaismo® e assai presumibilmente rappresentativa delle diverse pic-
cole chiese di cui si componeva la comunita®.

Analoghe considerazioni valgono per Efeso che nel I/II secolo d.C.
doveva contare circa 250.000 abitanti. Adolf von Harnack afferma che
per opera di Paolo questa metropoli dell’ Asia era divenuta la terza capi-
tale della cristianita, la vera capitale greca, anzi pareva destinata ad

“Tale finalilcd non & da escludere, ma appare secondaria rispetto a problemi interni. Cf. M.
SIMONETTL, gp. c1t.,pp. 294-295.

“Cf P.LAMPE, p. cit, pp. 321-322.

*La 1Clem. ci presentaa Roma il binomio di vescovi e diaconi (42,5), e di presbiteri aventi fun-
zioni di episeopé, cioe di comando (44,1.4). Anche nel Pastore d’Erma si parla di piti vescovi (Vis.
3,5,1; Sim 9,27,2) e di presbiteri che governavano la chiesa (Vis 2,4,3). Non & presente la triade
vescovi-presbireri-diaconi. Si ¢ del parere che i termini (presbiteri/vescovi) indichino gli stessi sog-
getti,anche seall'interno del presbiterio alcuni membri pit influenti deglialeri erano anche vescovi.
Cf M. SIMONETT!, Preshiteri e vescovt nella chiesa del 1 e I secolo in VC 33 (1996), pp- 119-121.

“Cf M. SIMONETTI, Roma cristiana, cit., p. 295. Il processo che ha portato a Roma all’instaura-
zione dell'episcopato monarchico sembra essersi concluso verso la fine del 11 secolo, ovvero assai
tardi rispetto ad alere comunita. A produrlo l'esigenza di un governo forte encro la comunira,
ma anche - in polemica con gli gnostici - il bisogno di collegare (e di legittimare) le comuniti
con le origini apostoliche. A questo scopo furono individuati nelle liste nomi di
presbiteri/vescovi che servisseroa tale scopo. Cf M. SIMONETT!, Presbireri e vescovi..., p. 132,

46



essere la sede centrale della nuova religione*'. Non meraviglia che il cri-
stianesimo insediatosi qui, fosse rappresentato da diverse case-chiese. Il
che spiegherebbe anche I'affermarsi di una tradizione giovannea in un
territorio di missione paolina®,

Da quanto detto si arguisce pure che il fenomeno del pluralismo
intracristiano non & dissociabile da un modo di fare missione e di incul-
turazione e fa nascere il problema sull'identita cristiana. Insomma, al
pluralismo che si osserva nel II secolo corrispondono diverse opzioni
nella comprensione della missione o dell'impegno di conversione cosi
come diversi modelli di ‘inculturazione’ (mi si permetta questo neologi-
smo) del cristianesimo in nuovi contesti religioso-culturali.

2. Larealta diun cristianesimo mulciforme si rispecchiaanche a
livello dottrinale dove diversi orientamenti di pensiero si confrontano.
E’ in questo contesto che via via si fissano le categorie di ortodossia e di
eresia e si fissa altresi I'idea che l'eresia sia una deviazione successiva
rispetto all’ortodossia: considerazione alquanto inesatta se si considera -
come ha ampiamente dimostrato A. Orbe - che la prima teologia in
senso stretto (creazione di un linguaggio teologico tecnico e di un
sistema complesso e preciso, pur nell'utilizzo di rappresentazioni mito-
logiche) & quella degli gnostici valentiniani (e ofiti)*.

Nel II secolo le dottrine cristiane primitive si trovano ancora in
uno staro di fluidita e 'affermarsi di quella che chiamiamo ortodossia
costituisce piuttosto il risultato dell’attivita convergente di varie
comunita o di vari pensartori, concordi nel contrapporre alla visione
unitaria dell’eresia una visione altrettanto unitaria. E dunque “il ter-
mine dogma dice poco nello studio di un’epoca nella quale assistiamo
alla sua prima apparizione ancora esente da pregiudizi cra le varie cor-
renti cristiane. Uno stesso tema, prima della sua elaborazione da parte
di ebioniti, monarchiani, gnostici, ecclesiastici di varie tendenze (pla-
tonica, asiatica) non pud né deve presentarsi come dogma. Va conside-

rato, prima di tucto, come questione libera””.

“Cf A. VON HARNACK, Missione e propagazione del cristanesimo nei primi tre secoli (orig. ted. 1902),
Lionello Giordano ed., Cosenza 1986, p. 558.

YCFR. SCHNACKENBURG, Ephesus: Entwicklung einer Gemeinde von Panlus zu_Jobannes, in Bibl. 2,
35(1991), pp. 42.48-49.

*Cf A. ORBE, La teologia dei secoli [1 e 11 I{ confronto defla grande Chiesa con lo gnosticisme 1 (orig.
spagn.) Casale M. 1995, p. 15.

YA. ORBE, gp. cir. 1, p. 18.

47



3. E’ da collocare in questo contesto la posizione degli scritti neote-
stamentari. Come si sa per le prime generazioni questi testi non ave-
vano valore canonico. Attorno agli anni 50 Paolo inizio ad inviare let-
tere a comunita cristiane tirando le conseguenze del £erygma preceden-
temente annuciato. Presumibilmente la prima raccolta delle lectere
paoline si produsse ad Efeso. Intorno al 100 gia esisteva una collezione
di queste lectere (cf 2Pc 3,16), anche se si ignora se fosse da tucti accet-
tata e se vi fossero altre raccolte. Questi scritti non venivano general-
mente considerati ‘Scrictura’ allo stesso modo dell’Antico Testamen-
to*. Erano, pero, parola di predicazione d'un personaggio prestigioso e
da qui traevano la loro forza. L'autorita che l1 accreditava non era legata
alla teoria dell’ispirazione che apparira soltanto quando Origene la
allarghera dall’ Antico al Nuovo Testamento, ma sulla veridicita dell’e-
vento escatologico-salvifico da essi narraro. Soltanto nel Il sec. avanzato
si giunge - seppure in modo non uniforme - a porli allo stesso piano
dell’ Antico Testamento. Va perd notato che 'uso del cosiddetto Nuovo
Testamento risulta piu frequente tra 1 cristiani ellenisti che tra quelli
giudaizzanti. Eppure per tutti i primi autori cristiani, sia per quelli con
marcata coloritura giudeo-cristiana (Didaché, Papia, Erma), sia per
quelli rappresentativi di un giudeo-cristianesimo ellenistico (1 Clem.,
2 Clem.) o di un cristianesimo ellenistico (Ignazio, Policarpo, Ps.
Barnaba) gli scritti neotestamentari, non sono detti “scrictura”. Cio,
comunque, non significa che manchino di autorevolezza quanto piutto-
sto che non esiste ancora quel consenso che conferira loro I'autorita rico-
nosciuta in seguito. Conformemente a cid non si avverte ancora il biso-
gno di assicurare il proprio annuncio o di confortare le proprie afferma-
zioni mediante citazioni tratte da scritti neotestamentari che non pos-
seggono ancora intangibilita canonica. Del resto un problema che si
pone assai presto € come comporre questi scritti che appaiono cosi ete-
rogenei tra loro e dove attingere criteri per interpretarli recramente. Di
fatto, anche gli eretici si avvalevano dei medesimi testi. Si pensi all’uti-
lizzo del vangelo di Giovanni da parte dello gnostico Eracleone al quale
si deve il primo commento esegetico prevalentemence allegorico di
questo testo. Non meno utilizzate da parte degli eretici — come
vedremo — furono le lettere di Paolo. Tali divergenze interpretative non
si potevano risolvere partendo da principi ermeneutici intrinseci al
testo. Occorreva appellarsi a principi esterni e tali furono la cosiddetra

“Al riguardo & proprio la 2Pt 3,16 che mette gli scricci di Paolo sullo stesso piano della scriccura
antica.

48



regula fidei, ossia la professione di fede espressa nel bactesimo e il princi-
pio, elaborato da Ireneo, della analogia fidei per cui, poste alcune verita
centrali, tucte le altre devono convergere con esse. Evidentemente a
questa chiarezza non si perviene immediatamente.

4. Un ulteriore elemento da precisare riguarda il gindeo cristianesimo,
espressione che - al pari di cristianesimo ellenista - mostra una moltepli-
cita di varianti ed esprime fenomeni diversificati. In concreto, se per
giudeo/cristianesimo possiamo intendere dei gruppi cristiani distinti
sociologicamente che si tengono fermi alla cradizione giudaica e in par-
ticolare alla legge cultuale (“giudei con coloritura cristiana”, come li
chiamerebbe A. Orbe), si riscontra anche un giudeo cristianesimo come
fenomeno che si avvale in modo piti 0 meno differenziato di categorie
teologiche e religiose provenienti dal mondo giudaico (“cristiani con
coloritura giudaica”). In questo secondo caso si puo parlare anche di un
giudeo cristianesimo ellenista e siro, a seconda del rapporto osmotico
creatosi tra queste tradizioni culturali e religiose®.

Queste precisazioni mi parevano necessarie e gia permettono di
trarre qualche considerazione:

1. In un cristianesimo dalle espressioni cosi variegate, Paolo non &
che una voce, benché autorevole. Egli & ‘uno’ tra i molti carismatici iti-
neranti della prima generazione alla quale appartenevano 1 ‘dodict’, i
sectantadue discepoli (Lc 10,1), il gruppo dei profeti giunto ad
Antiochia dalla Palestina (At 11,27), il gruppo facente capo a Stefano
(At 8,4; 11,19), Barnaba, Simeone, Lucio di Cirene e Manaen (At
13,1ss) la cerchia dei missionari itineranti che l'autore della 3Gv
invita a sostenere (3Gv 3-8), gli stessi avversari di Paolo (2Co 11,22); i
profeti e gli apostoli di cui parla la Didaché (11) e quanti sono menzio-
nati nelle lectere pastorali (1Tim 1,7.4,3; Tic 1,10.14). Dinanzi a que-
sta nucrita schiera di annunciatori si comprendera come il modo pao-
lino d’interpretare I'annuncio evangelico rappresenta una delle possi-
bili letture, come peraltro conferma la pluralira teologica degli scritti
neotestamentari. Laddove, poi, I'eredita di Paolo non & rimossa del
tutto o assolutizzata, essa compare aggiunta alle altre in modo varia-
bile.

#Cf M. HENGEL, L"'Ellenizzazione” della G inudea nel I sec. d.C., (orig. ted. 1991), Brescia 1993,
pp- 17-21.

49



2. Tenendo presente quanto sopra, si capira che 'accettazione o non
accettazione di Paolo non riguarda soltanto la sua persona, ma quanto
essa rappresenta a livello di idencita cristiana o di fedelta al vangelo.
Accettare o rifiutare Paolo esprime un certo modo di intendere il mes-
saggio e conformemente a 10 riguarda il modo di inculturarlo e di fare
missione, cosi come anche un certo modo di porsi dinanzi al mondo.

3. Nella situazione di fissazione di strutcure e di dottrine ecclesiali
quale si va verificando nel Il secolo, non meraviglia di notare una certa
recessione di temi centrali della predicazione neotestamentaria. Si pud
finanche accertare una flessione della teologia paolina’® a motivo della
tendenza di comprendere il cristianesimo come una dottrina o filosofia
morale®. Se importanti teologumeni (es. una dotcrina della giustifica-
zione o una cosiddetta teologia della libertd) sono scomparsi dalla
discussione cio & da ricondurre alla mutata situazione storica e allaffer-
marsi di nuovi problemi per i quali gli scritti ‘occasionali’ di Paolo non
davano risposte; a volte tale recessione & da ricercarsi nei mortivi ispira-
tori di uno scritro e/o nella cultura di chi scrive. Tanto per esemplificare,
gli Atti di Paolo non mostrano interesse per il pensiero dell’apostolo, ma
mettono piuctosto in luce la sua figura di missionario e di asceta®.

Sulla base di quanto detto, mi pare si possa consentire con
Dassmann quando dichiara che “in nessun tempo Paolo ha dominato la
prima teologia cristiana come si potrebbe pensare partendo dalla quan-
tita dei suoi scritti considerati canonici. Paolo & sempre stato un fer-
mento nello sviluppo teologico, ma mai la sua base generale™. A con-
ferma di cid basti osservare il ridotto utilizzo delle lectere e lo scarso
emergere della sua figura nei pochi scritti cristiani del II secolo™.

“Cf P. STOCKMEIER, Fede ¢ religione nella Chiesa primitiva (orig.ted.), Brescia 1976, p. 36.

“Si afterma una orale precettistica o una morale della virett di matrice giudaica e che, comunque,
non degenera nel legalismo formalista. Si tratea infacri di un'etica religiosa intesa come risposta a
Dio che gratuitamente salva. Entro questa prospetriva si & perd lonrani dal crarre tureo il possibile
dall'originalita ¢ dal dinamismo di un insegnamento quale lo proponeva ad es. Paolo. Cf J.
LIEBAERT, Les enscignements mioraux des pres apostoliques, Gembloux 1970, pp. 254-255.

“Negli Arti Paolo ¢ presentato come predicatore della castita e della resurrezione.

YCf E. DASSMANN, Der Stachel im Fleisch. Pawlus in der [rithchristlichen Literatur bis Irendus,
Miinster in W. 1979, pp. 174-175. Posizione analoga di A. LINDEMANN quando osserva che
non si pud scrivere la storia della teologia del primo cristianesimo dal punro di vista della posi-
zione assunta nei confronti di Paolo. Senza dubbio non & stato il motore primario o il metro del
pensiero teologico nella chiesa antica, ma sia lui che le sue lettere hanno costicuito una parte
integrante della tradizione ecclesiale ¢ la loro aurorita almeno formalmente ¢ se si prescinde da
Gc e dal giudeo/cristianesimo fedele alla legge, non & stata mai messa in questione. Cf op. cit.,
pp. 402-403.

“Al riguardo G. STRECKER Paulus in nachpaulinischer Zeit, in  Eschaton und Historie: Aufsdtze,

50



A questo punto possiamo cercare di dare una lectura sia di alcuni
‘silenzi’ come anche di quelle espressioni di disistima o di rifiuto del-
I'apostolo che registriamo nella scarna lecteratura cristiana del II
secolo. Va ricordato che l'interesse per il tema della recezione e del
rigecto di Paolo nei primi secoli & grande, come attestano le pubblica-
zioni comparse negli ultimi anni, sopratcucto nei paesi di lingua tede-
sca. Basti menzionare 'opera di U.B. Miiller, Zur friihchristlichen
T'heologiegeschichte. Judentum und Paulinismus in Kleinasien ad der Wende
vom ersten zum zweiten_Jahvhundert n.Chr. (Giitersloh 1976), quella di E.
Dassmann, Der Stachel im Fleisch. Paulus in der frithchristlichen Literatur
bis Irengus (Munster Aussendorf 1979); quella di A. Lindemann, pure
del 1979, Paulus im dltesten Christentum; 'articolo di G. Screcker Pawnlus
in nachpaunlinischer Zeit, lo studio di G. Lidemann del 1983 in due
volumi, Paulus, der Heidenapostel, il secondo dei quali € dedicato all’an-
tipaolinismo nel primo cristianesimo®’. D1 carattere locale e ben docu-
mentata, la ricerca di R. Schnackenburg, Ephesus: Entwicklung einer
Gemeinde von Paulus zu_Johannes, del 1991. Nell'area italiana paolini-
smo e antipaolinismo sono stati oggetto dei due convegni nazionali di
studi neotestamentari celebrati rispettivamente nel 1985 e nel 1987 e
poi comparsi come Atti in “Rivista Biblica” IV 34 (1986) 419-637; e
in “Ricerche storico-bibliche” 2 (1989). Piu a livello patristico - per
’area italiana - & da menzionare lo studio di M.G. MARA, Ricerche sto-
rico-esegetiche sulla presenza del corpus paolino nella storia del cristianesino
dal 11 al V secolo, L Aquila 1983; il contributo di F. Cocchini su La rece-
zione di Paolo nei primi tre secoli cristiani in “I Simposio di Turchia”,
Roma 1990, 49-60. Ancora del 1990, ma di interesse locale, l'articolo
di M. Simonetti su Paolo nell’ Asia Cristiana del Il secolo, in “Vetera chri-
stianorum” 27 (1990) 123-144. Aleri studi che affrontano il tema
della Wirkungsgeschichte di Paolo e delle sue lettere nel primo cristiane-
simo e, implicitamente, il tema del silenzio o del suo rifiuto, si pos-
sono trovare negli Atti dei sette Simposi paolini celebrati a Tarso a par-
tire dal 1993.

Da una scorsa di questi lavori si pud pervenire ad alcune linee di con-
senso comune che riepilogo come segue:

Tenendo per fermo che spesso non sappiamo se gli autori in que-

Goreringen 1979, p. 315.giunge ad afferrnare: “Im Ganzen gesehen ist Paulus ein Aussenseiter
unter den christlichen Theologen geblicben, obgleich seine Schriften den zencralen Placz im
ntl. Kanon einnehmen”.

“L'opera & stata pubblicata in inglese nel 1989 (Minneapolis), Fortress Press.

L



stione abbiano conosciuto tutte le lectere di Paolo o soltanto alcune o

forse nessuna, ma soltanto la fama dell'apostolo, si delineano queste
posiziont:

a. consenso totale ed esclusivo. E' caratceristico di Marcione (II
sec. d.C.) che pone in auge Paolo sulla base del rapporto legge/van-
gelo, riletto come contrasto tra giudaismo e paolinismo. Marcione
rigecca tutei gli aleri testi neotestamentari - eccetto Luca che perod

viene purgato - a motivo delle concezioni anticotestamentarie pre-
senti in essi.

b. assunzione ideologica o travisamento di testi paolini a supporto di
teorie o di prassi particolari. Qui basti il richiamo a 1Co 10,23; 2Tim
2,18;a 2Pt 3,3; 3,16ss (2P, in particolare, sulla difficolta dei testi pao-
lini) per capire come I'insegnamento di Paolo sulla resurrezione, sulla
liberta, sull'emancipazione della donna abbia darto adito a fraintendi-
menti. Da qui la domanda: il rifiuto che si registra verso Paolo riguarda
veramente lui 0 non piuttosto certe interprerazioni pretestuose ricon-
dotte alle sue lectere (paolinismo radicale) che vengono contestate? Pit
concretamente ancora: la lectera di Giacomo ha di mira 'autentica teo-
logia paolina o non corregge anche un falso paolinismo che aveva frain-
teso la legge della liberta annunciata dall’apostolo?*® E lo stesso atteg-
giamento di un cristianesimo gnostico liberale che non si poneva pro-
blemi circa la fornicazione e il consumo di carne offerta agli idoli conte-
stato da Apoc. 2,14s;2,20s. non ha di mira un gruppo di originaria
estrazione paolina? Resta comunque vero che talora alcuni testi paolini
sono stati travisati. Ne offre testimonianza I'encratita Giulio Cassiano,
vissuto nella meta del Il sec., il quale si appellavaa 1Co 11,3 per soste-
nere il divieto della generazione®.

c. assunzione parziale, quale si riscontra nella pieta popolare cri-
stiana del II secolo espressa da certi apocrifi (Acta Pauli, Acta Petri) e
dove Paolo & presentato agiograficamente come missionario, tauma-
turgo, asceta, mentre il suo pensiero rimane in penombra® o viene addi-
ritcura reinterpretato. Tale & il caso degli Acta Pauli, composti presumi-
bilmente trail 189 e il 195, se non prima, nei quali I'apostolo diventa il

“Sull’antipaolinismo di Ge. cf E. DASSMANN, op. cit., pp. 114-117.
v Cf CLEMENTE, Stromati 111 14-15, 94-96.
“Cf E. DASSMANN, op. ¢it., p. 279.

52



predicatore della continenza (enkrateia), intesa come unica via di sal-
vezza e condizione per la resurrezione della carne.

d. assorbimento di Paolo da parte gnostica anche se non pare esista
un particolare legame alla persona dell’apostolo quale si riscontra in
Marcione e nella sua Chiesa®. Certo & che 'utilizzo di testi paolini fatto
dai teologi gnostici - dal momento che Paolo al pari di Giovanni inizia
ad interpretare teologicamente I'annuncio® - ha prodotto una reazione
all'interno della grande Chiesa. Eppure tale reazione non va sopravvalu-
tata, come se il silenzio di autori ecclesiastici su persona ed opera dell’a-
postolo sia da ricondurre all'utilizzo che ne facevano gli gnostici e come
se la ‘riscoperta’ ecclesiastica di Paolo fosse unicamente conseguenza
‘reattiva’ dell’uso gnostico™.

e. assunzione del pensiero paolino da parte di autori ecclesiastici,
documentabile anche al di fuori della polemica antignostica, ma con
una vasta gamma di variazioni che denota interessi diversi e deve tener
conto di tempo e di luogo d’origine degli scritti, a volte imprecisabili.
Al riguardo un primo testo che gerta luce sull'utilizzo del pensiero di
Paolo ¢ la 1Lettera di Pietro. Non pare esistano dubbi sulla sua origine
romana. Rimane invece aperta la questione concernente autore e daca-
zione, anche se & forte 'orientamento di atcribuirla a un discepolo del-
I'apostolo che, tra gli anni 70 e 80, da Roma(= Babilonia)" si indirizzo
a cristiani provenienti perlopiu dal paganesimo e dispersi nel Ponto,
nella Galazia, nella Cappadocia, nell’Asia e nella Bicinia®.

Sulla base di questa ipotesi R.E. Brown rileva come “la ragione prin-
cipale di una lettera da Pietro e da Roma all’Asia Minore settentrionale
potrebbe essere che le due regioni condividevano lo stesso tipo di cri-
stianesimo, che aveva le sue origini a Gerusalemme”*'. Ma potrebbe
essere anche il fatco che in tali regioni, parzialmente evangelizzate da
Paolo, si fosse gia prodotta una simbiosi tra pensiero paolino e petrino
“Cf E. DASSMANN, op. cit., pp. 192.198-199; A. LINDEMANN, 6p. ¢it., p. 400.

“Per i valentiniani Paolo vale come I'apostolo della resurrezione. Cf A. LINDEMANN, op. cit., p.
98.

ICf A. LINDEMANN, 0p. cit., p. 113.

“In ambito giudeo cristiano Babilonia era spesso usata per designare Roma (5,13). Cf R.E.
BROWN - J.P. MEIER, Antiochia ¢ Roma. Chiese madyi della cattolicita antica, (orig. ingl. 1983),
Assisi 1987 p. 158.

“Cf R. CHUDASKA, Pietro, Lettere di Pietro (voce), in Grande Enciclopedia illustrata..., 111, 114;
pure R.E. BROWN - J.P. MEIER, Antiochia e Roma, op. cit., pp. 158-159.

“R.E. BROWN - ].P. MEIER, op. cit., p. 161,

58



quale si riscontra a Roma®. Il nome di Pietro che accompagnava la let-
tera, & indicativo tanto dell’orientamento di pensiero come della grande
stima che I'apostolo-martire godeva in regioni mai visitate. D'altra
parte questo scritto, improntato da un paolinismo moderato, mostra
diverse affinita con la lectera ai Romani™. Il che induce a sostenere una
fusione dei due orientamenti, anche.se Pietro vi spicca chiaramente®.
Certo & che la comunita di Roma nel mantenere viva e unita la memoria
di entrambi, mostra di ritenersi loro depositaria ed erede anche in rap-
porto alla sollecitudine per quelle Chiese di coloritura giudeo/pagana e
giudeo/cristiana moderata, oggetto del loro ministero™. La discreta
tinta giudaica che anche in seguito caratterizza le poche testimonianze
provenienti dal gruppo cristiano della capitale puo leggersi come una
spia di quell’accomodamento di pensiero tra le ‘due colonne™ e tra 1
diversi gruppi che a Roma si rifacevano ai due apostoli visti come
espressione dell'unita della Chiesa.

Se prescindiamo dalle lectere pastorali che confermano la grande
autorita goduta dall'apostolo in Asia Minore nel 11 secolo™ e che si
appellavano a lui sia contro talune tradizioni giudaiche (favole, genea-
logie, divieti alimentari) introdocte da “gente dalla circoncisione” (Tit
1,10), “dotcori della legge” (nomodidaskaloi) (1Tim 1,7) sia contro pao-
linisti radicali per 1 quali “la resurrezione & gia avvenuta” (2Tim 2,18)
con tucte le conseguenze pratiche che I'assioma comportava®, I'autore

“Cosi R. PENNA, Configurazione gindeo-cristiana della chiesa di Roma nel 1 secolu, in L'apostolo Paolo.
Staddi di esegesi e teologra, Milano 1991, pp. 71-72. Ma perché non ricondurre l'interesse per i cri-
stiani dell’Asia a! facto che diversi cristiani residenti a Roma, immigrati, schiavi o commer-
cianti, provenivano proprio da quelle terre? Si pensi ai gruppi di montanisti e di quartodeci-
mani che abiravano nella capitale. Cf P. LAMPE, op. cit., pp. 331-332.

“Le evidenzia R. PENNA e si tratta di espressioni linguistiche (es. l'espressione en Christo (3,16;
5,10.14), preuma Christon (1,11); il verbo kalein per indicare la chiamara divina fondamentale
(1,15; 2,9.21; 3,9; 5,10) l'utilizzo di un linguaggio cultico-sacerdotale spiricualizzaco (2,5.9),
affinea Rom.1,9; 3,25; 12,15 15,16), ma anche la concezione sul valore salvifico della morte di
Cristo (cf 2,24: “perché non vivendo pin per il peccato, vivessimo per la giustizia™: testo che
richiama quasi-verbalmente Rom 6,11.18); sulla confidenza in Dio (1,21 ¢f Rom 4,18-24); sul
lealismo verso le autorita politiche (1,13-17; cf Rom 14,1-7). Cf Configurazione gindeo-cristiand,
cit., pp- 72-73.

“Al proposito cf R.E. BROWN - ].P. MEIER, 6p. cit., pp. 161-165.

“Cf R.E. BROWN - J.P. MEIER, 0p. cit., pp. 198-200. Cf pure L. GOPPELT, L'eta apostolica..., pp-
173-174; R. PENNA, op. cit., pp. 74-75.

“Cosi 1Clem 5,2-5.

“Cf E. DASSMANN, op. et., pp. 169-172.

“Cf M. SIMONETTI, Paolo nell’Asia cristiana, cit., p. 16. Sul tema anche 'interessante studio di
U.B. MULLER, Zur friibchristlichen Theologiegeschichte: Judentum und Panlinismus in Kleinasien an
die Wende vom 1. zum 2. Jh.n. Chr., Giitersloh 1976, pp. 54-77.

54



pit marcatamente influenzato da Paolo sembra essere Policarpo. Unico
personaggio del primo cristianesimo ad essere citato tre volte nella let-
tera ai Filippesi (3,2; 9,1; 11,2s5.)", Paolo possiede per il vescovo di
Smirne un’autorita anche teologicamente incontestata come lascia
capire la sua conoscenza dell’intero epistolario paolino, fatta eccezione
per il biglietto a Filemone. Policarpo ¢, anzi, il primo autore che mostra
di conoscere anche le Lettere Pastorali®.

Elementi del pensiero paolino ritroviamo anche in Ignazio, il quale
mentre nelle sue lectere alle comunita d’Asia non menziona gli scricei
giovannei che probabilmente conosce e neppure Giovanni di Efeso’, cita
esplicitamente Paolo (cf Rom 4,3). Se & controversa la misura della cono-
scenza che 1l vescovo d’Antiochia ebbe delle lettere dell’apostolo, risul-
tano pero evidenti i contatti a livello di cristologia, soteriologia, etica.
Manca invece la dottrina della giustificazione®. Paolo, comunque,
emerge in Ignazio come esempio. E lo stesso pare si possa affermare anche
della 1Clementis che se utilizza a fondo la 1Co e assume argomentazioni
dalla Lettera ai Romani, mostra altresi una conoscenza della Lettera ai
Galati e ai Filippesi. Il testo clementino esalta inoltre 'apostolo come
campione di fede e di perseveranza e - primo documento nella storia del
cristianesimo - associa Pietro e Paolo ponendoli sullo stesso piano™.

Anche all'interno degli scricei cosiddecti ‘apologetici’ si nota una
variabilita nell'utilizzo di Paolo’ riconducibile sia al diverso livello

*Pare ormai di consenso comune distinguere due parti nella leceera di Policarpo: il cap 13 di
Fil. sarebbe lo scritto di accompagnamento al ‘corpus ignaziano’, mentre i capp 1-12 (¢ 14),
sarcbbero stati composti pit tardi. Cf A. LINDEMANN, op. ert., p. 87.

*Sul tema cf il documentaco lavoro di G. PANI, I/ paslinismo di Policarpo di Smirne, in L.
PADOVESE (a cura di), Arri del V Simposio di Tarso suS. Paolo Apostolo, Roma 1998, pp. 191-213,
in particolare 208-210.

“Cf L. GOPPELT, op. cit., pp. 178-179. R. SCHNACKENBURG osservando che Ignazio, scrivendo
agli Efesini, non menziona minimamente l'esistenza di una comunita giovannea che pure
doveva esistere a Efeso almeno dalla fine del I secolo, giunge alla conclusione che nella grande
metropoli d'Asia i gruppi cristiani dovevano essere diversi ¢ con una relativa autonomia. A
Efeso le comunirta giovannee dovetrero essere piccole e disperse in diverse ‘case-chiese’. Un fatto
¢ evidente: tra la grande comunita di orientamento paolino e quelle pitt piccole giovannee non
dev'esserci stata concorrenza e neppure animosita, come si coglie sia dagli sericei riferici a Paolo
che da quelli legati al nome di Giovanni. Cf Ephesus: Entwicklung op. cit., pp. 60-61.

“Cf E. DASSMANN, ap. cif., pp. 135-147.

*Sulla presenza di Paolo nella 1Clementis rimando a tucto l'accurato studio di G. PaNi,
L'Apastolo Paolo nella Lettera di Clemente ai Corinzi in L. PADOVESE (a cura di), Acti del VI
Simposio di Tarso su S. Paolo Apostolo, Roma 2000, pp. 129-146.

»Si passa dall'assenza di riferimenti nello scricto di Aristide, ad un uso relacivo di Paolo, senza
peraltro esserne influenzato teologicamente (Giustino), ad un apprezzamento delle parole
divine intese come “parola divina” (Teofilo), ad un ampio urilizzo della reologia paolina

55



teologico di chi scrive, alla finalita degli scritti come pure al tempo e al
luogo della loro composizione. Tutti, comunque, convergono nel non
nominare mai Paolo™.

E’ in Ireneo che il pensiero dell’apostolo risulta fondamentale come
si coglie osservando che circa un 1/3 delle citazioni neotestamentarie
dell’ Adversus haereses rimanda a testi paolini®. Ireneo si pone dichiarata-
mente sia contro “quanti dicono che soltanto Paolo ha conosciuto la
verita, manifestata per rivelazione” (111 13,1), sia contro coloro che non
lo riconoscono come apostolo (cf ITT15,1).

Questa carrellata, costituisce soltanto un ‘campione’ della variegata
accoglienza e comprensione riservate a Paolo e al suo epistolario, ben
comprensibile in una Chiesa che - come notavo all’inizio - & piuttosto
una ‘federazione di Chiese’ al cui interno convivono talora cerchie e
scuole diverse.

f. rifiuco dichiarato. Tale rifiuto & gia ampiamente documentabile
‘vivente apostolo’ ed & riconducibile al problema degli etnico cristiani
(cf Gal 2,3); al caso di Antiochia (cf Gal 2,11ss) e, di fondo, all’orienta-
mento nomistico degli avversari di Paolo®. Eppure, nel caso delle ten-
sioni sorte a Corinro, pare che l'ostilitd non avesse per oggetto la giu-
daizzazione degli etnico cristiani, ma 'aurorita stessa dell’apostolo con-
testatagli (“non sono io apostolo?™), tra l'altro, perché rinunziando al
sostentamento da parte della comunira, egli metteva a disagio quei
missionari giudeo/cristiani mantenuci dalla comunita. Si pud ben
intendere che costoro, pescatori e contadini, per sopravvivere a diffe-
renza dell'artigiano Paolo che si portava appresso gli scrumenti del suo
lavoro, non potevano rinunciare al ‘diritto al sostentamento’. Per
costoro la rinuncia di Paolo al privilegio di farsi mantenere poteva suo-
nare, percio, come un rimprovero nei loro confronti o, dall’altra, come
un’accusa verso lo stesso Paolo di sottrarsi al comandamento della
poverta carismatica, dimostrando poca fede nella provvidenza di Dio®'.

Ulteriore segno di questo attrito o rifiuto di Paolo ci proviene dall’e-
pisodio della colletta a favore della comunita di Gerusalemme. A que-
sto riguardo occorre qui ricordare che il cuore del primo movimento

(Diogneto). CfE. DASSMANN, op. cit., pp. 244-254.

“Cf E. DASSMANN, 0p. cit.,, p. 259.

YCfE. DASSMANN, 9p. cit., p. 295.

“Cf G. LUDEMANN, Paulus der Heidenapostel 11, Gortingen 1980, pp. 59-65.
“Sull'argomento, cf G. THEISSEN, Soczologia del cristianesimo primitivo, pp. 179-206.

56



cristiano fu Gerusalemme e forse ci si puo stupire che non abbia conti-
nuato ad esserlo. Qui Cristo aveva sofferto, era risorto e - nell'aspetta-
tiva dei primi cristiani - avrebbe dovuto ritornare. Qui aveva preso
forma la comunita madre, la Chiesa di Dio, retta dai ‘testimoni’. Nei
primi decenni successivi alla morte di Gesu e sino alla caduta di
Gerusalemme (70 d.C.) nessuna Chiesa poteva vantare l'autorita attri-
buita al gruppo cristiano ivi residente. Il libro di Atti documenta
ampiamente |'importanza riconosciutale®: il suo valore di paradigma
per tutte le comunita®, la coscienza della sua responsabilita per quanto
si faaltrove, anche se ¢ Pietroa farlo®, il diritto di supervisione sull’acti-
vita missionaria®, il valore deliberativo delle decisioni prese nel cosid-
detto primo ‘concilio’, prova dell’autorita riconosciuta alla Chiesa di
Gerusalemme, autorita che le permetteva di svolgere un ruolo pacifica-
tore e unificatore entro il gruppo cristiano®. Essere in disaccordo con
questa Chiesa significava allontanarsi dalla vera fede. Da qui il compor-
tamento di Paolo che vi si reca “per evitare il rischio di correre invano o
di aver corso invano” (Gal 2,2). La stessa colletta raccolca nella chiesa di
Antiochia e inviata a Gerusalemme tramite Barnaba e Paolo a motivo
della carestiadel 47-49 (cf At 11,27-30; 12,25) - primo esempio di soc-
corso tra una comunita ed un’altra - € stata interpretata come un’atte-
stazione della priorita che questa Chiesa vantava sulle altre’. Anche
I'aiuto ai ‘poveri’ di Gerusalemme per il quale Paolo s'impegna (cf Gal
2,10) & comunemente ritenuto un segno del suo riconoscimento circa la
priorita storico-salvifica della comunita madre. Inquadrata nel sistema
religioso giudaico, la colletta per la quale Paolo s'impegna, appare una
specie d’'imposta, non dissimile dal tributo di due dracme da versare per
il tempio®. Suoi destinatari sono i “santi” della comunita madre di
Gerusalemme (cf 1Co 16,1-4; 2Co 8,4; 9,1.12; Rom 15,25.26.31) che
solevano autodenominarsi “Chiesa di Dio” rivendicando per sé il privi-

“Cfr J. DUPONT, Nuovi studi sugli Atti deglt Apostoli (orig.franc.), Milano 1985, pp. 291-294.
“Cfil brano di At 2,42-47 sulla vita della prima comunirta

“Al riguardo cf At 11,1-18 dove Pietro & chiamato a giustificare a Gerusalemme il comporta-
mento assunto verso Cornelio. Tale episodio attesta come nuove comuniti cristiane possono
nascere soltanto in comunione con quella di Gerusalemme

“CfAcll,1-18.22.

“Cf J. DUPONT, gp. cit., pp. 293-294.

“CfJ. DUPONT, ap. cit., p. 293.

“Come precisa M. HENGEL i ‘poveri’ di cui parla Gal 2,10 non sarebbero soltanto gli indigenti.
Si tracca invece di un‘autodenominazione religiosa della comunica primiciva. Cf La sroriografia
cristiana, (orig. ted. 1972), pp. 156-157. Circa la tassa di due dracme da versare per il tempio da
parce dei giudei della diaspora, con la distruzione del tempio l'autoriti romana richicse venisse

57



legio di essere il popolo scelto da Dio per il tempo finale®, come mani-
festava I'effusione dello Spirico.

Sia la denominazione di ‘sanci’ che quella di ‘Chiesa di Dio’ offrono
un indizio della posizione onorifica della comunita di Gerusalemme
riconosciuta dagli aleri gruppi cristiani mediance la collecta. Scrivendo
a1 Corinti, Paolo precisa “la vostra abbondanza supplisca alla loro indi-
genza, perché anche la loro abbondanza supplisca alla vostra indigenza,
e visia uguaglianza” (2Co 8,14). Ora “I'abbondanza dei gerosolimitani
¢ spirituale. L'apostolo non dice che cosa intenda in concreto quando
parla di beni spirituali ai quali prendono parte anche i pagani. In tal
modo vuole tuttavia porre in risalto Gerusalemme come comunitd
madre, come comunita di coloro che per primi sono giunti alla fede in
Gesu Cristo™™. In conformita con questo sentire, Paolo cerca d’instau-
rare un rapporto positivo con essa. Il riferimento a questa Chiesa
diviene anzi uno dei cardini del suo sistema’, come si desume dalle let-
tere dell’apostolo dove soltanto Gerusalemme ha un ruolo centrale,
peraltro confermato dal facto che la “cited santa” in Rom 15,19 appare
come il punto di partenza della sua predicazione™. Un dissenso con essa
significa per Paolo la delegittimazione del suo operato e delle sue
comunita. Da questo punto di vista la colletta, mentre mostra la dipen-
denza delle Chiese paoline da quella di Gerusalemme, serve anche come
riconoscimento dell'unita della Chiesa costituita sia da giudeo- che da
etnico-cristiani™, Per contro un rifiuto della colletta rappresenta uno

versata per il tempio di Giove Capitolino. Nel mondo giudaico della diaspora, sin verso la fine
del IV sec., venne mantenuto I'impegno di inviare un annuale tributo al patriarcato della
Palestina, massima auroritd religiosa sorta, dopo la distruzione di Gerusalemme. Cid avveniva
mediante degli apastoli, deputaci a questo dai patriarchi. Cf E. SCHURER, Storia del popolo gindaico
al tempo di Gesit Cristo (175 a.C. - 135 d.C.), (orig. ingl.), Brescia 1997, pp. 174-179.

“Al proposito J. GNILKA osserva come “oggi si & d'accordo nel sostenere che con I'espressione
‘comuniti di Dio" Paolo riprende una locuzione consolidara che la comunita di Gerusalemme
riferiva a sé stessa e che in seguito fu trasferita anche alle comunica dei dintorni”, Paolo di Tarso.
Apostolo e testimane (orig. ted. 1996), Brescia 1998, p. 45.

). GNILKA, 6p. cit.,, p. 206. Sulla funzione aurtoritativa della comuniti di Gerusalemme cf pure
H. HAUSER, L'Eglise a l'dge apostolique, Paris 1996, p. 66.

"CEM. PESCE, Ledue fasi della predicazione di Paslo. Dall'evangelizzazione alla guida della comunita,
Bologna 1994, p. 269.

“Cf M. HENGEL, gp. cit., p. 163.

“Stando a J. DUPONT questo servizio della colletta “reso dalle Chiese del mondo pagano alla
Chiesa-madre doveva esprimere e rafforzare il sentimento della loro murua solidarieta; esso
faceva prendere coscienzaagli ellenocristiani del loro debito verso la comunita di Gerusalemme
e inclinava i giudeocristiani di Gerusalemme alla benevolenza verso i neoconvertiti”, Nwovi
studi..., p. 295. Si tratta insomma di evicare il rischio d'uno scisma che Paolo avvertiva come

reale. Cf H. HAUSER, op. cit., p. 76.

58



sconfessare tutto l'operato dell’apostolo e un misconoscimento delle
sue comunita etnico crisciane.

Probabilmente la colletta non venne accolta perché I'ammissione
della centralita di Gerusalemme implicita in essa, appariva puramente
formale™. Gli oppositori di Paolo si aspettavano ben altra soccomissione
verso 1 capi della Chiesa madre che si riteneva ancora parte del giudai-
smo e ne accettava un sistema religioso che I'apostolo pareva mettere in
discussione”.

E’ in questo contesto che per la prima volta si profila il ruolo della
comunita romana. Nella lettera che invia ai cristiani della capitale
Paolo loda la fama della loro fede “che si espande in tutto il mondo”
(Rom 1,8).

E’ ormai prevalente tra gli esegeti il convincimento che in questo
scricro I'apostolo voglia anticipare la propria difesa da tenere quando si
rechera a Gerusalemme per giustificare le sue posizioni e per portare la
colletta che teme non venga accolta (cfr. Rom 15,30)™. Persino certi
addolcimenti, se non addirictura reccifiche nel pensiero paolino circa la
Legge quali si riscontrano nel confronto tra la lectera ai Galati e quella
ai Romani’’, se da un lato vogliono dissipare presso i cristiani di Roma

"Cosi G. BARBAGLIO il quale rileva lo strano silenzio dell'autore di Acci nel non ricordare il
motivo di fondo per il quale Paolo era venuto a Gerusalemme. Plausibilmente la comunici
locale aveva ricusato l'offerta dell'apostolo limitandosi a chiedergli di sostenere le sole spese di
un rito giudaico. Insomma una posizione di riserva nei confronti di Paolo, esponente diun cri-
stianesimo distanziatosi troppo dall'originaria matrice giudaica. Cf Paolo di Tarso ¢ le origini cri-
stiane, Assisi 1989 (2 ed.), pp. 140-142. Anche per W.A. MEEKS I'iniziativa della collerra fini
male. Se venne accolta dalla comunirta di Gerusalemme, lo fu in modo da esprimere il caractere
‘inferiore’ degli etnico cristiani. Cf I cristiani dei primi secols. 1 mondo socrale dell'apostolo Paalo
(orig. ingl. 1983), Bologna 1992, pp. 288-289.

»Cf M. PESCE, Le due fasi..., pp. 269-270.

“Di questo parere & R.E. BROWN - J.P. MEIER, gp. c7t., pp. 135-139; R. PENNA, op. cit., pp. 70-
71; E.P. SANDERS, Paolo, la legge e il popolo gindaico (orig.ingl.), Brescia 1989, p. 73.
"Contrastando I'insegnamento di quei missionari giudeo cristiani giunci in Galazia, per i
quali la circoncisione e 'osservanza della legge costituivaancora una condizione necessaria per
entrare nella comunitd, Paolo reatcivamente precisa che tali impegni (cf Gal 6,15) non pos-
sono valere come requisiti fondamentali per 'ammissione alla comunitd, tanto pili se si consi-
dera - come fa I'apostolo scrivendo ai galati - che il senso della Legge, data non da Dio, ma
dagli angeli (cf Gal 3,19), & quello di provocare trasgressioni ¢ di rendere schiavi (cf Gal
3,19s.). Rispetro a questa posizione iniziale Paolo, nella lectera ai romani, modifica il suo
parere osservando che la legge ¢ santa, giusra e buona (7,12) e spirituale (7,14). Essa non
induce pit1 al peccaco, ma porta il peccato alla coscienza del peccatore (7,7). CfH. HUBNER, La
legae in Paolo (orig. ted.), Brescia 1995, pp. 127-156. La posizione antinomista espressa in
Galati dall'apostolo avrebbe portato coerentemente ad una rottura con Giacomo e con i giu-
deocristiani (cf H. HUBNER, op. cit., p. 52). Di fatto, nella fcteera ai Romani Paolo non pole-
mizza né cerca il confronto, bensi il dialogo.

59



I'opinione serpeggiante di un Paolo dissacratore e antinomista, d’altro
canto hanno di mira il suo prossimo incontro con 1 capi della Chiesa di
Gerusalemme. Ma perché scrivere ai Romani anticipando la propria
difesa e chiedere il loro sostegno? La risposta ci rimanda alle origini
della comunita cristiana di Roma, fondata da ignoti giudeo/cristiani’™,
forse da alcuni di quegli ‘ellenisti’ fuggiti da Gerusalemme?.

E’ un fatto che questa comunita, per quanto di composizione mista
(ebrei/pagani)™, nacque all'interno del giudaismo romano e mantennea
lungo una colorazione giudeo/cristiana moderata®, rafforzata da legami
con la chiesa di Gerusalemme. In tal caso l'aiuto chiesto da Paolo ai
romani si giustifica considerando che “il cristianesimo dominante a
Roma era stato modellato da quello di Gerusalemme associato a
Giacomo e a Pietro e quindi era un cristianesimo che apprezzava il giu-
daismo ed era fedele alle sue usanze™, senza peraltro mostrarsi intran-
sigente circa la pratica della circoncisione e l'osservanza delle leggi
rituali giudaiche®. Fu pertanto la configurazione giudeo/cristiana del
cristianesimo romano e l'esistenza dell’asse Gerusalemme-Roma se non
a motivare, almeno ad orientare tono e tematiche dello scritto paolino
databile tra il 53-54%'.

Per noi ¢ importante osservare il ruolo che Paolo annette alla comu-
nita romana. E’ un ruolo che verso la fine dell’eta paolina si va accre-
scendo proporzionalmente alla perdita d’importanza registrata dalla
Chiesa di Gerusalemme. Diverse le ragioni che hanno concorso a

Forse proprio un confronto con Giacomo I'aveva convinto della possibilita di connettere 'ade-
sione a Cristo con l'osservanza della legge (cf H. HUBNER, La legge..., pp. 113-114).

“CfR. PENNA, 0p. cit., pp. 66-67.

“CEM. HENGEL, La storiografia..., p. 143. In effetti in At 2,11 si parla di quei residenti in Roma
che erano a Gerusalemme nella pentecoste dell’anno 30. M. SORDI ipotizza che la fondazione
della comunira cristiana di Roma possa essere veramente ricondotta al soggiorno romano di
Pietro (incorno al 42), come vorrebbero antiche fonti cristiane. In tal caso I'autorevolezza di cui
gode questa comuniti, come attesta Paolo (Rom 1,8) sarebbe da ricondurre al suo illustre fon-
dacore. Rimane tuttavia il problema del perché Paolo non accenni a Pietro nella sua Lettera ai
Romani. Cf La prima comunita cristiana di Roma e la corte di Claudio, in E. DAL CovoLo e R.
UGLIONE (a cura di), Cristianesimo ¢ istituzions politiche. Da Angnsto a Costantino, Roma 1995, pp.
15-23.

*Lo s1 desume da Rom 9,24; 2,1.17.

“CfR. PENNA, op. cit., pp. 69-71. Analogo parere presenta M. SORDI per la quale la comuniti
composita di Roma non registra perd quelle tensioni che lacerano altre comunici. Cf La prima
comunitd cristiana..., p. 18.

*“R.E. BROWN, op. cit., p. 135.

“CfM. SORDI, La prima comunita cristiana, p. 18.

“Sulla darazione al 53-54 e sugli argomenti che la sostengono cf M. SORDI, La prina comurita
cristiana, pp. 18-19.

60



ridurre il ruolo della comunitd madre: anzitutto l'uscita da
Gerusalemme del gruppo apostolico e 'affermarsi di una nuova diri-
genza costituita da anziani e presieduta da Giacomo®. Con costoro
prende il sopravvento un giudeo cristianesimo che per sopravvivere in
un ambiente ostile si presenta come esempio di fedele ossequio alla
legge con la chiara conseguenza, perd, di isolarsi sempre pit dalle
Chiese etnico-cristiane. Parallelamente declina l'autorita di Pietro, gia
accusato per la sua posizione lassistica verso la legge (cf Ac 11,2ss).
Lapostolo che presumibilmente non condivise mai la rigida posizione
dei giudaisti e che in Gal 2,7s. figura come depositario della missione ai
giudei, si vide costretto a ripiegare sulla diaspora di lingua greca®.
Questo rapido excursus sul rapporto Roma-Gerusalemme e sulla colletta
di Paolo che sembra non sia stata accolta ci pone sotto gli occhi il fatto
che I'apostolo era visto ostilmente da quei “falsi fratelli” che continua-
vano ad appartenere alla comunita madre®.

Si pone ora il problema di sapere se I’antipaolinismo che si riscontra
dopo la scomparsa dell’apostolo & riconducibile a quest'unica macrice
giudaica. Da rilevare che le fonti di cui disponiamo attestano un anti-
paolinismo in piu sette giudeo-cristiane: gli ebioniti, i cerintiani, e gli
elkasaiti. Veramente la qualifica di ebioniti appare alquanto generica
poiché sotto tale nome sono raccolti un numero imprecisato di gruppi
giudeo cristiani. Quanto li accomuna & l'accettazione di Gesu quale

1l progressivo affermarsi di questo gruppo & messo in luce da H. HAUSER il quale osserva che
Paolo nel suo primo viaggio a Gerusalemme, dopo I'esperienza di Damasco, non vi incontra i
dodici, ma soltanto Cefa e Giacomo, fratello del Signore (Gal 1,18-19). Allora il suo scopo era
d'incontrare Cefa, I'uomo allora pitt importance. Nella seconda visica - stando a Gal 2,2.6.9 -
I'ordine d'importanza dei notabili & cambiato: Giacomo, Cefa, Giovanni. Gli Atci confermano
I'importanza decrescente dei dodici: quando Giacomo, fracello di Giovanni, & giustiziato da
Erode Agrippa nel 42, non si fa piu questione di rimpiazzarlo. Cf gp. ait., p. 47. Circa gli
‘anziani’ HAUSER, considerando che il cristianesimo come il giudaismo era fondaco sul siscema
familiare, ritiene si tratei di capi di famiglie cristiane che si ricrovavano per discucere gli affari
della comuniti e prendere decisioni. Cfop.cit., p. 65.

*Cf M. HENGEL, op. cit., pp. 130-132.

¥Cosi G. BARBAGLIO il quale rileva lo strano silenzio dell'autore di Acti nel non ricordare il
motivo di fondo per il quale Paolo era venuto a Gerusalemme. Plausibilmente la comunita
locale aveva ricusaro I'offerta dell'apostolo limitandosi a chiedergli di sostenere le sole spese di
un rito giudaico. Insomma una posizione di riserva nei confronti di Paolo, esponente di un cri-
stianesimo distanziarosi troppo dall'originaria matrice giudaica. Cf Paolo di Tarso e le origini cri-
stiane, Assisi 1989 (2 ed.), pp. 140-142. Anche per W.A. MEEKS 'iniziativa della colletca fini
male. Se venne accolta dalla comunita di Gerusalemme, lo fu in modo da esprimere il caraccere
‘inferiore’ degli ecnico cristiant. Cf [ cristians dei primi secoli. Il monds sociale dell'apostolo Paolo
(orig.ingl. 1983), Bologna 1992, 288-289. Sul rifiuto della colletta anche G. LUDEMANN, gp.
it 11, p. 164.

61



“uomo puro e semplice” (nudus homo)™, 'osservanza della legge giu-
daica e il rifiuto di Paolo per il suo annuncio sulla caduta e inefficacia
della Legge. Secondo la notizia di Ireneo, gli ebioniti ch’egli conosce
“solo enim eo quod est secundum Matthaeum evangelio utuntur et
apostolum Paulum recusantapostatam eum legis dicentes™. Dal canto
suo Origene presenta due sette di ebioniti: “quelli che come noi
ammettono che Gesti & nato da una vergine e quelli che invece credono
che non & nato in tal modo, ma come tucti gli uvomini™. E di queste due
secte riferisce anche Celso precisando che “non accettano le epistole del-
I'apostolo Paolo™". Per il resto non pare che vi fossero differenze di
rilievo e, quindi si pud supporre un‘analogo atteggiamento Verso
Paolo™. Anche nel suo Dia/ogo con Trifone Giustino accenna a due gruppi
di giudeo/cristiani: quanti accectavano la comunione con gli etnico cri-
stiani e quanti la rifiutavano se questi non vivevano giudaicamente.

E’ chiaro che l'atteggiamento di questi ultimi comportava un rifiuto
di Paolo”, ma cid attesta anche la non unitarieta del gruppo giudeo cri-
stiano ‘stricte dicto’ nei confronti dell’apostolo. Sempre a proposito del
fenomeno ebionita Gerd Liidemann, richiamandosi a frammenti di
Egesippo e di Giulio l'africano riportati da Eusebio® & dell’avviso cheil
nome di ebioniti comprenda anche alcuni parenti di Gesu (desposynoi)
emigrati da Nazareth in Transgiordania a seguito della guerra giu-
daica™. L'ipotesi si fonda sul facto che nella stessa localita di Kokabe tro-
viamo insediati sia degli ebioniti che i ‘cosiddetti’ desposynoi. Con un’a-
nalisi dei testi in questione, a mio parere convincente, Liidemann
giunge ad affermare che nella comunita cristiana di Kokabe, retta con
tracti dinastici dai parenti di Gesl, I'antipaolismo era di casa”. Non si
lascia perd dimostrare se si trattava di un antipaolinismo tramandato da

*Cosi in TEKTULLIANO, Sulla carne di Cristo 14, 5, in Opere scelte di Quinto Settimto Florente
Tertulliano, a curadi C. Moreschiny, Torino 1974, p. 752.

“Adv. Haer. 11115,1. Cfpure [v:1 26,2,

“ORIGENE, Contro Celso V 61. Su questo gruppo pure Euseslo, HE III 27,3. Ved: A. ORBE, op.
air, 1360-362.

“Linteresse di Celso nel mostrare l'esistenza di sette cristiane coincide con la volonta d'intac-
care l'unita del cristianesimo”. Cf Contro Celso V 65.

“Cf A. ORBE, gp. cit., 1 360.

“Cf Dialogs con Trifone 47, 1-4.

“Rispertivamente Euseslo, HE. I11, 20, 1-6; IV 22 4; e HE 1 7,14.

“Si ricordi che Eusebio, il quale non sa molto sui gruppi giudeo-cristiani, & il primo a metcerlt
in relazione con i cristiani che lasciarono Gerusalemme alla vola di Pella, prima del 70. (Cf
Onomasticum p. 138, 24-25, ed. De Lagarde).

“Cf G. LUDEMANN, ap. cit., 11, 166-179.

62



Giacomo e limitato al Paolo ‘storico’, o piuttosto di una contrapposi-
zione attuale contro una tradizione paolina vigente”.

Circa Cerinto e i cerintiani, pare abbiano costituito un gruppo d’e-
strazione giudaica a sfondo nazionalista e con aspirazioni terrene, ma
antipaolino perché rigetra Paolo e i suoi discepoli considerati falsi apo-
stoli”™. Un'alcra actestazione di antipaolinismo proviene dagli elcasaiti,
un gruppo sincretistico-gnostico di giudeocristianesimo come attesta
il loro modo di pregare, orientato verso Gerusalemme, I'osservanza del
sabato, il fatto che Cristo appaia in tucte le epoche e il loro rifiuto di
sacrifici. L'unica informazione sul loro antipaolinismo proviene da
Origene il quale nell’esegesi al salmo 82 - raccolra da Eusebio (HE VI
38) - dichiara che questa setta “rigetta certe parti della Scrictura, abusa
di passi dell’ Antico Testamento e del vangelo, ripudia interamente |'a-
postolo Paolo™”

Non possiamo soffermarci a presentare in dettaglio questo gruppo
sorto intorno alla fine del I secolo in ambito giudeo/cristiano al confine
con il territorio dei Parti e neppure i suoi rapporti con l'ebionismo. Un
fatto tuctavia emerge con sufficiente chiarezza: I'antipaolinismo, anche
dopo il 70, ha una matrice giudeo/cristiana senza soluzione di conti-
nuita - almeno a livelli di contenuti - con I'antipaolinismo della comu-
nita di Gerusalemme'”.

Un discorso a parte meriterebbero le Ps.Clementine, collezione di
scritti pseudoepigrafici ateribuiti a Clemente romano, presumibilmente
derivanti da un ambiente giudeo cristiano siro palestinese e che raccol-
gono 20 Omelie e 10 libri di Recognitiones, entrambe rielaborazioni d'uno
scritto base (Grundschrift). E' in questione se I'antipaolinismo e I'ebioni-
smo, presenti nelle omelie e nello scritto base, siano ascrivibili a una
fonte di questo Grundschrift, ciot i Kerygmata Petrou del II sec., a tradi-
zioni antiche o non siano piuttosto un’interpolazione. In ogni modo nei
testi ancipaolini delle Ps. Clementine si riscontra lo stesso atteggia-

"CfG. LUDEMANN, op. cit., 11, 179.

“Le testimonianze d'Ippolito, Epifanio, Filastrio, Predestinato su Cerinto sono raccolte da P.
GRECH, Note sull'antipaolinismo net Padri, in RSB 2, (1989), pp. 93-94. Sull'ancipaclinismo di
Cerinto, riconducibile a un messianismo materiale, a un‘osservanza della circoncisione ed
all'accoglienza del solo vangelo di Matteo, cf J. DANIELOU, L« teologia del gindeo eristianesimo
(orig. franc. 1958), Bologna 1964, pp. 96-97.

“II movimento prende nome da Elkesai che deve aver operato trail 100 ¢ il 115 d.C. al confine
siro-parto, nella zona superiore dell'Eufrate. Sulle peculiarica del gruppo, la sua dottrina, svi-
luppi e diffusione. Cf G. STRECKER, Elkesai in Eschaton und Histarie* Auis itze”, Vandenhoeck &
Rupreche, Gétcingen 1979, pp. 320-333.

“CfG. LUDEMANN, op. cit., 11, pp. 261-263.

63



mento degli ebioniti del sec. Il in continuita - a parere di L. Cirillo che
ha offerto una sintesi del tema - con la Chiesa di Gerusalemme e gli
oppositori storici di S. Paolo'. In questo testo, dietro la figura di
Simon Mago sta, in realta, Paolo. Questi disturba 'annuncio di tipo
nomistico di Pietro, inoltre si rifa a delle visioni, a differenza di Pietro
che & vissuto a diretto contatto con Gesu, inoltre non & approvato da
Giacomo perché non appartiene alla cerchia dei Dodici1'™. Cerrto € che
nel IV secolo tale antipaolinismo & ormai un fenomeno marginale
all'interno della comunita cristiana.

g. silenzio non sostenibile con motivi di rifiuto della persona e del
pensiero paolino. Ciod pare valere per la Didache, il Pastore d’Evma, la 11
Clementis,lo Ps. Barnaba,|'Apologia di Aristide'®. In questi testi Paolo né
viene menzionato né si riscontrano rimandi al suo pensiero.

h. silenzio tendenzioso che potrebbe esprimere disistima e/o velata
ostilita. E’ emblematica, al proposito, la posizione implicita degli Acta
Pauli. L'associazione presente in essi tra la figura di Paolo e un annuncio
di tipo encratita che gli & atcribuito, & indicativa di come si volesse far
accettare l'apostolo all'interno di ambienti encratiti presso i quali non
era ben visto. Una conferma ci proviene da quanto riferisce Tertulliano
a proposito dell'autore di questi Az#z: “il presbitero che li compose in
Asia, quasi per aumentare di testa sua la fama di Paolo, dopo essere stato
dimostrato colpevole ed avere riconosciuto che aveva fatto per amore di
Paolo, fu deposto™. Paolo viene dunque riletto e presentato ad
ambienti a lui ostili passando per il filtro intepretativo che fa di lui I'a-
postolo del'enkrateia'™. E’ comunque fuori di dubbio che 1a dove I'en-
cratismo costitui ben pit di una diffusa tendenza ascetica che esaltava
verginita e castita escatologiche, ma si opponeva a matrimonio e all’'uso
dei beni creati, la figura dell’apostolo fu rifiurata. Ne da conferma un
testo di Eusebio in cui si riferisce 2 un certo Severo che infuse nuovo
vigore a un gruppo degli encratiti che da lui prese il nome di Severiani.

“Cf L. Cir1LLO, in R. PENNA (a cura di), Antipaolinismo: reazioni a Paolo tra il I e il I1 secolo, in
RSB 2 (1989), pp. 121-137.

"“Sul tema cf G. STRECKER, Paxlus in nachpaulinischer, cic., p. 316.

*“CfE. DASSMANN, gp. cit., p. 222-236

““TERTULLIANO, Su/ battesimo 17. Da Epifanio apprendiamo che ancora nel IV secolo esistevano
in Frigia e Pisidia numerosi encratiti. Cf Panarion 47.

"“"Cf E. PETERSON, Einige Beobachtungen zu den Anfingen der christlichen Askese in Friihkirche,
Judentum und Gnosis. Studien und Untersuchungen, Rom 1959, p. 211.

64



“Essi - continua Eusebio - fanno uso della Legge, dei Profeti, dei
Vangeli; maai detci della Sacra Scrictura danno una interpretazione cer-
vellotica; diffamano I'’Apostolo Paolo e ne ripudiano le lectere, come
pure rigettano gli Acti degli Apostoli™'*.

Ancora a proposito del silenzio tendenzioso nei confronti di Paolo si
ésoliti menzionare Egesippo, Papia di Gerapoli, Policrate di Efeso e, tra
gli apocrifi, gli Acta Jobannis (11 sec.). Di Egesippo sappiamo che
intorno al 180 scrive cinque libri di Hypomnemata (Memorie) con lo
scopo di riferire “la tradizione senza errore della predicazione aposto-
lica™”. Di origine probabilmente giudaica'” visse a lungo a Roma. D1
lui possediamo frammenti perlopit riguardanti la storia della prima
comunita di Gerusalemme e una dettagliata informazione sul martirio
di Giacomo HE 1I 23,4-18; III 20, 1-2; 32,3-6; IV 8,2; 22,2-7).
Ancora sua ¢ |'affermazione in base alla quale 1 vari gruppi gnostici
traggono origine dalle sette giudaiche (HE IV 22,5)'”. Dai diversi
frammenti a disposizione ¢ difficile desumere I'antipaolinismo di que-
stoautore il quale, peraltro, si mostra interessato a cogliere se nelle citta
che visita “tucto si svolge a norma di cio che insegnano la Legge, i
Profeti e il Signore” (HE IV 22,3). Da questo punto di vista sembre-
rebbe che per Egesippo il rifarsi alla tradizione di Gesu non richiede un
ricorso a Paolo i cui scricti non sembrano appartenere a quei testi vinco-
lanti per la fede cristiana. La loro assenza esprime poco interesse a pene-
trare la teologia della rivelazione in senso paolino e si mostra piuttosto
attenta a dati storici''’.

Intorno a Papia di Gerapoli abbiamo notizia che scrisse intorno al
130-140 cinque libri intitolati Spiegazione dei detti del Signore. 1 tredici
frammenti di questa opera ci sono offerci da Ireneo (AH 5,33,4) e da
Eusebio (HE II 15,2; 111 36,2; 38, 13-17). Secondo Ireneo si tratctadi un
personaggio “molto arcaico” seguace di Giovanni e contemporaneo di
Policarpo (AH 5,33,4); per Eusebio di un pensatore debole sostenitore
di molte idee giudeo/cristiane (HE I1I 39,13).

I frammenti di Papia presentano soltanto il vangelo di Mc e di M,

Storia ecclesiastica IV 29, 5.

RusEBIO, HE IV 8,2,

““La sua appartenenza al giudeo cristianesimo non appare a G. Liidemann tanto sicura. Cf
Panlus, cic., 11, pp. 225-226

WCfE, SCORZA BARCELLONA, Egesippo (voce), DPAC, coll. 1108-1109.

1Cosi E. DASSMANN, gp. cit., pp. 242-244. Sull impossibilira presente di affermare I'antipaoli-
nismo di Egesippo cf pure A. LINDEMANN, 0p. ¢/t. pp. 293-296; G. LUDEMANN, op. cit.,, 1, pp.
222-227.

65



ma non menzionano né quello di Luca ¢ di Giovanni, n€ le letrere pao-

line e neppure I'Apocalisse, quantunque Papia sia un fervente sosteni-
tore del millenarismo. E’ cuttavia significativo che delle due lecrere che
cita, una sia la 1Pt notevolmente influenzata dalla teologia paolina. Se
poi si osservano i frammenti rimasti dei tracei leggendari (1l rigonfia-
mento del corpo di Giuda e la sua morte atroce: framm 3: 'episodio di
Giuda Barsaba che beve del veleno senza soffrirne danno: framm 11), a1
si avvede che & poco interessato a testi che presentano una riflessione
sulla rivelazione, quanto piuttosto a presentare fatti ed avvenimenti. In
fondo I'interesse di Papia € legato ad una ‘paradosis’, ovvero alla raccolra
della tradizione orale dei discepoli degli apostoli. E, da questo punto di
vista, Paolo non si lasciava inquadrare in tale categoria. D’alcra parte se
si ricorda che la comunita di Gerapoli sembra essere sorta grazie allo
zelo missionario di Epafra, discepolo di Paolo (Col 4,13), e era assai
vicinaa comunita paoline quali Colossi e Laodicea e si tien conto dell’a-
micizia di Papia con Policarpo, estimartore dell’apostolo, risulta impos-
sibile ipotizzare una non conoscenza paolina di Papia. Il mortivo del
silenzio va ricercato altrove: presumibilmente nel suo scarso interesse
teologico''. Eppure ci6 non esclude, a mio avviso, una diffidenza verso
utilizzi del pensiero paolino nel dare forma a gruppi o, addirittura, a
Chiese dove 1l principio della ‘paradosis’ non era cosi affermato''?. Se si
considera la vasta autonomia di cui ancora godono le comunita cristiane
di questo tempo, la cosa non pare impossibile. E dunque al di sotto del-
I'interesse ‘archeologico’ di Papia per la tradizione dei detti del Signore,
andrebbero individuate necessita concrete del momento all’interno del
gruppo cristiano. Comunque queste considerazioni hanno una risicata
base di giudizio poiché poggia sui pochi frammenti rimastici.

Un'ulteriore testimonianza sul silenzio paolino in territorio microasia-
tico ci proviene da Policrate vescovo di Efeso verso la fine del II sec. Uno
studio attento di M.L. Rigato, sulle informazioni e sui frammenti di
Policrate riportari da Eusebio nel contesto della disputa quartodecimana'™
ha messo in evidenza le caratteristiche di linguaggio che fanno pensare a
un cristiano di origine giudaica'’. Riporto il testo che ci interessa:

'"WCfE. DASSMANN, ap.cit. pp. 236-240.

"“M. SIMONETTI & pure dell'avviso che il silenzio di Papia nei confronti di Paolo sia ispirato da
diffidenza. Paols nell’Asia Minore, cic., p. 65.

WHE I 31, 2-3; V 22.24,1-9.

MCE M.L. RIGATO, La festimonianza di Policrate di Efeso su Giovanni Evangelista. Riscontri nel IV
rangelo in L. PADOVESE (a cura di), Anti del 111 Simposio di Efeso su S. Giovanni Apostolo, Roma
1993, pp. 108-142.

66



“Nell’Asia infatti grandi elementi (ascri) si sono addormentati; i
quali risorgeranno all’'ultimo giorno della parusia del Signore, nel quale
viene con gloria dal cielo e ricerchera tucci 1 santi: Filippo dei dodici
apostoli, il quale si ¢ addormentato a Gerapoli, e due figlie di lui, invec-
chiate vergini e un'alera di lui, vergine vissuta in Spirito Santo, riposa
ad Efeso. E inoltre Giovanni che riposo sul petco del Signore e che fu
generato sacerdote, ha portato addosso la lamina e (fu) testimone e mae-
stro; costul si ¢ addormentato a Efeso. C'¢ pure Policarpo di Smirne,
vescovo e martire; ¢’'¢ Trasea di Eumenia, vescovo e martire, addormen-
tatosi a Smirne. C'¢ poi bisogno ch'io nomini Sagari, vescovo e martire,
sepolro a Laodicea? il beato Papirio, I'eunuco Melitone, che tutto opero
sotto il soffio dello Spirito Santo e che ora giace a Sardi, nell’attesa della
visita celeste, onde risorgera dai morti?™'".

Come interpretare in questo testo il silenzio su Paolo, fondatore
della comunita efesina tenendo conto che alcunianni prima nella vicina
Smirne (70 km di distanza) il vescovo Policarpo (+ 167), scrivendo ai
Filippesi, aveva offerto una testimonianza della recezione di Paolo e del
suo epistolario?''® Verosimilmente tale silenzio & legato al fatco che
Policrate fa riferimento w#nicamente a coloro che sono sepolti in terra
d’Asia, e nondimeno la mancata menzione di Paolo risulta alquanto
sospetta. Il tema & tanto pill interessante in quanto & connesso con il
rapporto tra comunita paoline e comunita giovannee in Asia Minore.
Rapporto di conflittualita? Rapporto di prevalenza dell’'una sullaltra?
Conferma dell’esistenza di pitl gruppi cristiani separati ancora alla fine
del II secolo? A mioavviso va tenuto presente anzitutto che gia verso la
fine del I secolo, da un punto di vista cristiano I’'Asia Minore & I'am-
biente piti fiorente e pit vivace del’intera Chiesa.

Ancora in questo periodo la maggior parte degli autori cristiani che
conosciamo o che possiamo localizzare appartengonoall’area microasia-
tica'”. Concretamente questo significa una vitalita che si esprime anche
in aleri ambiti e dei quali ci da notizia sia l'autore dell’Apocalisse come
quello/i delle Lettere Pastorali e lo stesso Ignazio con le sue lettere. Se
risulta percio vero che le regioni dell’Asia Minore furono i luoghi della
massima e della piti antica cristianizzazione nell' impero romano in cui
¢anche vero che “le vicende del processo di evangelizzazione variano e si

‘WHEV 24, 2-5.

YCEG. PANL, Il paolinismo,cit., pp. 210-213.
WCEU.B. MULLER, Zur frichchristlichen Theologiegeschichte. vediap. 5 1.

67



complicano in ragione dell’estrema varieta delle etnie, delle tradizioni,
del maggiore o minore grado di ellenizzazione, nonché della diversita
delle situazioni sociali e politiche: ¢’¢ enorme differenza, per esempio,
tra il cristianesimo urbano in citta profondamente ellenizzarte e di fer-
vida vita culcurale e sociale e quello delle aree rurali delle regioni
interne”". Un elemento di variabilitd & senz'alcro prodotto anche dalla
presenza pit 0 meno marcata dell’elemento giudaico all'interno delle
comunita cristiane e dall’elemento giudaico antagonista, come lascia
intendere sia Melitone di Sardi che I'anonimo autore del Peri Pascha.

All'interno di una realta tanto frazionata in forme diverse ancora agli
inizi del II secolo pare individuabile sia un cristianesimo di stretta
osservanza giudeo/cristiana (cf le lettere pastorali) quanto un paolini-
smo radicale (il mangiare gli idolotiti, 'usanza delle donne di parlare in
pubblico e profetizzare). Se accettiamo l'ipotesi di M. Simonetti il
silenzio di Policrate su Paolo rappresenterebbe I'emergere della tradi-
zione giovannea assertrice di un giudeo cristianesimo moderato non gia
contro Paolo, ma contro quel paolinismo radicale, preso di mira - sem-
bra - tanto nell’Apocalisse che nelle Lettere Pastorali. In queste la pre-
sentazione dell'apostolo come organizzatore di comunita, dottore della
Chiesa, primo anello d’una tradizione apostolica, parrebbe indicare un
recupero della sua figura di rappresentante del cristianesimo ecclesiale,
sottratto a scrumentalizzazioni da parte di “eretici™ .

Se cosi fosse la stessa assenza di Paolo dall’elenco del giudeo cristiano
Policrate attesterebbe “la definitiva scomparsa degli aspetti pitt perso-
nali della tradizione derivante dalla diretta azione missionaria di
Paolo™'*", propriamente la scomparsa di un personaggio che costituiva
un simbolo ideologico. -

A mio avviso tale lettura puo essere accettabile, eppure non pare
tener conto di unaltro fenomeno che nella seconda meta del II sec. ha
investito le comunita microasiatiche: il montanismo. Sorto intorno al
155-160 questo movimento millenarista e profetico dai tracti severi ed
entusiastici, sollecitava un ritorno alla forma della Chiesa primitiva con
un'accentuazione dello Spirito, del carisma profetico, del parlare in lin-
gue, il tutro sostenuto da un’etica rigorosa. Il fondatore, Montano, si
riteneva l'incarnazione del Paraclito promesso in Gv 14,26; 16,7. In
riferimento, poi, ad Ap. 21,1.10 si individuava la nuova Gerusalemme

15V M _FORLIN PATRUCCO Asia Minore (voce), DPACI 394.
WCf G. STRECKER, Panlus in nachpaulinischer, cit., p. 318.
=M. SIMONETTI, Paolo nell'Asia, cit. p. 85.

68



discesa dal cielo in Pepuza o nel villaggio di Timion. Non possiamo
diffonderci su questo fenomeno che trovo diffusione nella Frigia e nel-
'entroterra microasiatico e che si ritiene fortemente influenzato dal
vangelo di Giovanni e dall’Apocalisse'”'. Se tuttavia si tien conto che le
sue zone d’espansione coincidono con quelle in cui operarono i missio-
nari paolini, non si potra escludere che in esso siano rintracciabili tracti
_di pensiero assunti da Paolo. Cosi l'idea della Gerusalemme di lassu &
presente in Gal 4,26; 'uguaglianza religiosa della donna attestata dalla
sua posizione sacerdotale e profetica all’interno del gruppo'* é riferibile
forse a 1Co 11,4-5. Del resto lo stesso Tertulliano che passera al monta-
nismo giustifica il fatto precisando: “Apostolus praescribit silentium
mulieribus in ecclesia; ceterum prophetandi ius et illas habere iam
ostendit, quum mulieri etiam prophetandi velamen imponit” (Adv
Marc. V 8)'%.

A. Strobel ipotizza che la stessa collecta di Paolo per la Chiesa di
Gerusalemme espressa dal termine koinonia (servizio) (cf 2Co 8,4; Rom
15,26), ampiamente usato nel montanismo, potrebbe aver esemplar-
mente sviluppato un’organizzazione analoga nella Chiesa montanistaa
favore della “nuova Gerusalemme”'*!. Un’attenzione particolare meri-
terebbe il fenomeno del profetismo quale si riscontra in Paolo (cf ad es.
2Co 12,9)'* e quale ritroviamo nel montanismo'* e dove non sono da
escludere punti di contarto. Né va dimenticato 'entusiasmo profetico
che contrassegna il movimento e che ha una connotazione escatologica
legata alla fede nella parusia imminente'”’.

Una strada per cogliere i punti di contatto tra pensiero paolino e
montanismo potrebbe offrirla il Terculliano del periodo montanista.
Proprio il suo utilizzo delle lettere paoline puo svelarci I'acteggiamento
del movimento nei confronti dell’apostolo. Tanto per esemplificare mi
limito a citare il De monogamia del 217 (periodo montanista) in cui il

CE A, STROBEL, Das heilige Land der Montanisten eine religionsgeographische Untersuchung, Berlin
1980, pp. 286.293.

Cf A. STROBEL, gp. cit. pp. 276-277.

'“Cf A. STROBEL, ap. ¢it., p. 275 dove si precisa che nella Chiesa montanista ci si attiene stretta-
mente a questa prescrizione.

"Cf A. STROBEL, ap. cit., pp. 273-274.

'“In particolare 2Co 12, 9: “Ed egli (ciot il Signore), mi ha decto: “Ti basta la mia grazia, la mia
potenza infacei si manifesta pienamente nella debolezza”. Cf D.A. AUNE, La profezia nef primo
cristianesimo e il mondo mediterranco antico, Brescia 1991, pp. 464-466.

“Per il montanismo cf D.E. AUNE, op. czt. pp. 272-277.

"La prospettiva della fine imminente & raccola nel'oracolo che segue dal quale si desume come
Massimilla, la profecessa associata a Montano, rivendica per sé lo status di profeta escatologico:
Oracols 13 “(Massimilla dice): dopo di me non ci sard piti un profeta, ma solo la fine”.

69



testo piti citato & la 1Co. Stando al De monoganiia, i montanisti figurano
come i veri eredi della spiritualita e della dottrina di Paolo. “Noi -
dichiara - siamo veramente spirituali (in opposizione agli psichici, cioe
i cattolici) in grazia del riconoscimento dei carismi spirituali'.

Tenendo presente questo panorama il silenzio di Policrate su Paolo
avrebbe una giustificazione non riconducibile all'ipotetico conflitco tra
gruppo giovanneo e gruppo paolino. Esso sarebbe da ricercare - anche
se, forse, non esclusivamente - nell’utilizzo dell’apostolo in un movi-
mento condannato dal sinodo di Laodicea (164-168) tenutosi sotto
Sagaris e da quello di Gerapoli (tra il 161 e il 180). Mi pare che questa
ipotesi, peraltro da approfondire, abbia una sua plausibilita in quanto
tiene conto sia della ‘coloritura’ giudaica di Policrate, che della pre-
senza del montanismo ad Efeso e dintorni'”. E poi come non ricordare
che in questo ambiente anche 1l marcionismo aveva atrecchito?'™

Detto questo, rimane la consapevolezza che ¢ rischioso giudicare
persone e periodi storici sulla base di scarni frammenti. Ci muoviamo
su un terreno fluido; eppure dal quadro tracciato & possibile farsi un’i-
dea delle tensioni sorte attorno alla figura di Paolo e alla
Wirkungsgeschichte delle sue letcere. Turtto cid conferma come la storia
della teologia paolina nel I1 secolo costicuisce uno dei problemi affasci-
nanti della storia della Chiesa'*'.

"*TERTULLIANO, De monogamial 3

““Sappiamo infacti che il suo successore, Apollonio, scrisse un trattaro antimonranisea (212 ca)
10 cui muoveva ai capi della secca accuse di ordine morale e confurava la veridicira delle profezie.
"“Basti richiamarsi agli Ars7 del martirio di Pionio, presbitero di Smirne e marririzzato o al
tempo di Policarpo o al tempo di Decio. E' significativo che con lui venne processaro anche il
montanista Eurichiano ed un presbitero della Chiesa marcionita di nome Metrodoro (cf
Eusesio HE V 15,46). Il facto, poi, che gia le autorita avessero sencore di questo frazionamento
¢ presente nella domanda del proconsole a Pionio: “Di quale setta sei?” - Pionio: “cactolica”.
Proconsole: “di quale catrolica”. Pionio: “sono presbitero della Chiesa cacrolica”, Cf A#ti dei
martiri 1, a curadi C. ALLEGRO, Roma 1974, 173-177. Sulla presenza marcionita ¢ utile I'infor-
mazione dell'anonima che presumibilmente scrive in Asia Minore (EUSEBIO, HE V 16 21).
“Giudizio di Brandle, riportato da A. LINDEMANN, op. cit., p. 6.

70



	p. 41
	p. 42
	p. 43
	p. 44
	p. 45
	p. 46
	p. 47
	p. 48
	p. 49
	p. 50
	p. 51
	p. 52
	p. 53
	p. 54
	p. 55
	p. 56
	p. 57
	p. 58
	p. 59
	p. 60
	p. 61
	p. 62
	p. 63
	p. 64
	p. 65
	p. 66
	p. 67
	p. 68
	p. 69
	p. 70

