MARIO PANGALLO

La Metafisica Creazionistica nel “Tomismo Essenziale”

di Cornelio Fabro

1. La metafisica della partecipazione

S. Tommaso, secondo Fabro, ha saputo conciliare platonismo, ari-
stotelismo e creazionismo cristiano soprattutto grazie alla nozione me-
tafisica di partecipazione, la cui tesi di fondo & che I'essere dell’ente fi-
nito ¢ un “essere partecipato’, ricevuto dalla pienezza dell’essere, che &
Dio, Assoluto Essere Sussistente. La distinzione fondamentale messa in
evidenza dal Fabro circa la nozione di partecipazione ¢ tra partecipazio-
ne predicamentale e partecipazione trascendentale. La partecipazione pre-
dicamentale & quella in cui ambo i termini della relazione, partecipante
e partecipato, restano nel campo dell’ente finito. Vi sono due modi di
partecipazione predicamentale: uno formale-nozionale e uno formale-
reale. Ognuno dei due modi suddetti pud presentarsi sotto due forme:
1) la specie partecipa al genere e I'individuo alla specie; 2) la materia par-
tecipa alla forma e il soggetto (la sostanza) all’accidente!. La partecipa-
zione predicamentale della specie al genere e dell'individuo alla specie si
da non solo per il fatto che c’¢ molteplicita di partecipanti (pili specie di
partecipanti allo stesso genere o pil individui alla stessa specie), con
conseguente uguale definizione, ma soprattutto perché ciascuna specie
realizza una delle molte virtualith formali del genere (e cosi gli individui
per la specie). In tal modo si ha il vero partecipare nel senso di un par-
tialiter habere. La molteplicitd di specie e individui non ¢ dunque ca-
suale, ma ¢ frutto di una epifania ontologica della ragione generica nella

L Cfr. La Nozione metafisica di partecipazione secondo S. Tommaso, Torino 1939, p. 14 (si-
gla NMP).




10

specie e della specie negli individui?. L“epifania ontologica” di cui il Fa-
bro parla a livello predicamentale si pone analogamente anche a livello tra-
scendentale. La partecipazione trascendentale consente alla forma di esse-
re l'atto primo della sostanza: la forma partecipa dell’atto d’essere o, detto
in altro modo, l'atto d’essere comunica alla forma l'attualita che la rende
principium essend; et agendi dell’ente concreto. Cosi [ens finito si pone nel
divenire in quanto fruisce di questa doppia partecipazione: partecipazio-
ne allo ipsum esse, in forza del quale est simpliciter, e partecipazione agli ac-
cidenti in cui si realizzano le diverse modalita della sua esistenza concreta.
La seconda partecipazione dipende ontologicamente dalla prima, quella
all’ Jpsum Esse, che & assolutamente fondante. Se queste tesi erano fonda-
mentalmente gi tutte presenti nell'opera giovanile La Nozione metafisica
di partecipazione secondo S. Tommaso, del 1939, sara con l'opera Parteci-
pazione e causalir, di circa vent'anni successiva, che Fabro elabora un’or-
ganica assimilazione della dottrina della partecipazione, di matrice plato-
nica, alla dottrina aristotelica della causalitd, e quindi dell’atto e della po-
tenza: niente pud essere causa se non in quanto ¢ in atto; € in quanto ¢
causa comunica una qualche perfezione, cio¢ una qualche attualitd; I'atto,
infatti, dice perfezione.

2. Causalita predicamentale e causalita trascendentale

Simmetricamente alla distinzione tra partecipazione predicamentale e
partecipazione trascendentale, Fabro ha introdotto la distinzione tra cau-
sality- predicamentale e causalita trascendentale. La causalita dell’essere si
dispiega nell'ambito predicamentale in base alla distinzione tra materia e
forma (nei corpi) e tra sostanza e accidenti (negli enti finiti in quanto ta-
li), cosicché la forma causa I'essere della materia e la sostanza causa lesse-
re degli accidenti. La causalitd dell'essere si dispiega nell'ambito trascen-
dentale in base alla distinzione tra essentia ed esse nell’ente finito: tale di-
stinzione non ¢ riconducibile solo alla distinzione, pili generale, di poten-
za e atto, ma anche a quella fra partecipante e partecipato. Il fondamento

2 Cfr. NMP, p. 184.



ultimo della distinzione, e dunque della stessa causalitd dell’essere, ¢ la
Causa Prima. La presenza nella metafisica di S. Tommaso di ambedue
questi tipi di causalitd, fa si che, secondo Fabro, '’Aquinate soddisfi sia I'i-
stanza neoplatonica (unita trascendentale dei principi supremi) sia I'istan-
za aristotelica (affermazione dell’essere come sostanza e come forma in at-
to); cosicché si pud definire la concezione tomistica della causalita una
causalita «sintetica», cio¢ sintesi e superamento di neoplatonismo (causa-
lich «verticale») ed aristotelismo (causalith «orizzontale»)3. Si tratta di un
tema importante e centrale per capire lermeneutica fabriana dei testi to-
mistici, che occorre seguire con un certo ordine. Abbiamo visto che per
causalita predicamentale Fabro intende il sorgere della forma da altra for-
ma mediante il processo di «eduzione» delle forme dalla materia da parte
della causa efficiente, tenendo fermo il principio metafisico piti impor-
tante dell’aristotelismo, per cui la forma ¢ il principio intrinseco di tutta
Pattualith e di tutta Pattivith dell’ente. In Aristotele la forma ha un dupli-
ce compito: attuare la materia del sinolo sostanziale (aspetto statico) e con-
sentire il divenire stesso come condizione dell’eduzione delle forme dalla
materia (aspetto dinamico). La forma aristotelica & 'agente predicamen-
tale che opera, sia nell'ordine accidentale come in quello sostanziale, se-
conda la propria configurazione ontologica.

«Qui si fa valere in pieno — scrive il Fabro — I'esigenza aristotelica della po-
sitivith ontologica della materia nella quale si succedono e si alternano le
forme sostanziali: la materia non & lo spazio vuoto od il mero ricettacolo,
ma ¢ la potenza prima reale che, di specie in specie, vincola I'azione del-
I’agente, che pu agire solo in un senso determinato dalla sua specie ed in-
sieme la rende possibile in quanto nella propria materia (e non in altra)
giace allo stato potenziale, per ogni agente, la forma che I'agente agendo
porta all'atto. E in questo che consiste la differenza fra I'agente naturale fi-
nito, il cui agire & intrinsecamente specificato dai principi essenziali — p.
es. il fuoco non pud appiccare altro fuoco che nella “materia inflammabi-
l¢”... — e 'agente infinito volontario il quale, grazie alla sua natura infini-

ta, ha una disponibilita di agire illimitata»®.

3 Cfr. Partecipazione e Causalita, Torino 1961, p. 316 (sigla PC).
4 pC, p- 325. 1l Fabro fa riferimento in particolare al testo di S. Tommaso, Summa Theo-

logiae, 1, q.46, a.1, ad 6.

i



Nell'ordine trascendentale la forma (sostanziale) ¢ potenza rispetto
all’actus essendi dell’ente; nell’ordine predicamentale la forma ¢ atto sia
rispetto alla materia (dal punto di vista “statico”) sia rispetto alle opera-
zioni (dal punto di vista “dinamico”), in quanto atto primo e principio
dell’azione (atto secondo) per mezzo delle facoltd, che sono potenze at-
tive, realmente distinte dall’atto primo e il cui essere attive proviene dal-
I'atto primo. Gli elementi, dunque, che, per cosi dire, intessono la tra-
ma ontologica costitutiva dell’ente finito, sono i tre tipi di atti: I'essere,
la forma sostanziale, la forma accidentale/le forme accidentali. «Ciascu-
no — scrive Fabro — & fondato 4z altro e ciascuno & per altro, proprio per-
ché 'uno non pud essere 'altro ma lo precede e lo fonda in un rappor-
to fondamentale: dalla forma proviene /esse, dalla forma sostanziale in
atto la forma accidentale»’.

In tale contesto speculativo la forma sostanziale dipende dallo esse ¢
actus e quindi [esse, a sua volta, non ¢ tutto risolto nella causalita formale.

3. Importanza della distinzione reale tra «essentiar ed «esse»
per una memﬁsz'm creazionistica

Nell'interpretazione fabriana della causalith come partecipazione «di-
namica la creazione si pud capire e spiegare, filosoficamente, alla luce del-
la nozione metafisica di partecipazione (trascendentale), cui ora si ¢ ac-
cennato. Ma occorre evitare che I'argomentazione cada in un circolo vi-
zi0so, cio¢ bisogna evitare che da una parte la partecipazione conduca al-
la verita della creazione e, d’altra parte, che, a sua volta, si possa parlare di
partecipazione solo dopo aver ammesso la dottrina della creazione. Non
sempre il Fabro & molto chiaro a tal proposito: comunque appare eviden-
te che la creazione ¢ un’importante conquista, anche filosofica, del pen-
siero cristiano, e che il punto di partenza per giungere a parlare di crea-
zione ¢ la constatazione dell’esistenza di enti finiti, che non sono tutto I'es-
sere, ma possiedono, ovvero partecipano, 'atto di essere (o sono in atto
d’essere).

5 PC, p. 376.



E cosi che Fabro ritiene di poter mostrare I'analiticita del principio di
causalita ed ¢ cosi che intende risalire alla verita della creazione, azzraverso
(ma non « partire da) la nozione di contingentia. Litinerario tracciato dal
Fabro & pertanto il seguente: gli enti finiti partecipano V'essere; tra gli enti
finiti vi sono enti contingenti; cid che & contingente dipende in qualche
modo da altro; questo a/tro é causa, che non dipende da alcunché: cioe &
causa incausata e causante tutto I'essere e tutti gli enti. Bisogna notare an-
zitutto che la contingenza degli enti & tematizzata a partire dalle nozioni
di partecipazione e di composizione (reale) tra essentia ed esse quali princi-
pi che definiscono la finitudine dell’ente. Pertanto 'essenza della contin-
genza, nella interpretazione del P. Fabro, consiste non nella dipendenza
causale (che ne & un corollario), ma nella distinzione reale fra essentia ed
actus essendi (partecipato). La necessita di affermare la dipendenza causale
degli end finiti (partecipanti 'essere) dall’Essere sussistente ¢ scoperta (nel-
l'ordine inventivo) dopo aver in qualche modo tematizzato la contingen-
za a partire dalla composizione ilemorfica e soprattutto ontologica. Lo
scopo di quanto detto sopra ¢ di evitare che la contingenza fondi e, nello
stesso tempo, sia fondata sulla dipendenza causale, che sarebbe una pa-
tente petizione di principio®. D’altronde & chiaro che in S. Tommaso la
dipendenza causale ¢ presente anche negli enti «necessari» (sostanze sepa-
rate), che, in senso stretto, non sono contingenti. Per meglio spiegare tale
affermazione, dobbiamo pensare alla esposizione della zertia via per di-
mostrare I'esistenza di Dio presentata nella Summa Theologiae, che parte
dal contingente per giungere all’Essere assolutamente Necessario; la via &
composta di due parti: nella prima si dimostra che devono esistere esseri
necessarii, (cioe le sostanze spirituali immortali) e, successivamente, nella
seconda parte della prova, dall’esistenza di esseri relativamente necessarii si
giunge a dimostrare ['esistenza di un Ente Necessario, che causa I'essere sia
degli enti necessarii sia degli enti contingenti. La “differenza ontologica”
tra Creatore e creature non consiste, primariamente, nel fatto che Dio ¢
spirito e le creature sono materiali, ma nel fatto che in Dio essenza ed es-
sere coincidono, cosicché Egli non dipende da altri che da se stesso, ¢ As-
soluto, mentre tutte le creature sono composte di essenza ed essere, € per-

6 Cfr. C. FABRO, Esegesi Tomistica, Roma 1969, p. 68.




14

tanto, in varia misura, dipendono sempre da altro nella loro esistenza e nel
loro agire.

Il nucleo metafisico della creazione ¢ dunque identificato nella parte-
cipazione ontologica resa realmente attuale dalla causalita dell’essere da
parte di Dio. Scrive il Fabro: «Nel tomismo la creazione & posta sul piano
trascendentale dell’esse come atto puro e attingente, quindi la costituzione
originaria dell’ens-creatura nella sfera dell'intelligibilita pura dell’atto»”. Es-
sendo la causalita dell’essere il costitutivo metafisico dell’atto creativo pro-
priamente detto, solo alla luce del creazionismo emerge chiaramente /
differenza ontologica, per usare la nota espressione heideggeriana, e si illu-
minano reciprocamente le nozioni di essere e nulla. Il creazionismo, in-
fatti, con la nozione di creatio ex nibilo sui et subiecti, penetra il significa-
to filosofico del nulla senza cadere nella coappartenenza dialettica essere-
nulla propugnata dall’hegelismo.

Questo ¢ un punto sul quale Cornelio Fabro ha dato un contributo il-
luminante: «Sul fondamento della creazione dal nulla S. Tommaso puo ef-
fettivamente prospettare il nulla (reale) come differenza metafisica assolu-
ta fra la creatura e il Creatore, fra I'essenza e [esse; mentre per Hegel fra
Pessere e il nulla & uno scambio di appartenenza essenziale»®. La conse-
guenza della posizione tomistica ¢ che pud essere fondata I'emergenza del-
Pesse come atto di ogni atto, mentre in Hegel I'essere & confinato nella sfe-
ra formale in quanto unitd dei contrari e, quindi, costitutivamente im-
merso nella dialettica con il non-essere, nel divenire, nel tempo e nella sto-
ria; da qui lo “storicismo” che caratterizza tanto la “destra” quanto la “si-
nistra” hegeliana che tanto hanno influenzato la cultura filosofica europea
e perfino una parte della teologia cristiana del XX secolo.

La perdita della trascendenza dell’essere anche al di sopra del nulla ¢
dovuta ad una diversa concezione della causalita: per Hegel la causalita
non ¢ la partecipazione di essere che definisce il rapporto tra Infinito e Fi-
nito. Hegel si appoggia alla nozione di Assoluto esclusivamente come Pre-
senza, concependo il rapporto Finito-Infinito secondo il modo dell'ap-
partenenza e del porsi dell'uno nell’altro. Latto creatore diventa un auto-

7 PC, p. 26
8 C. FaBRO, Dall’essere all esistente, Brescia 1957, p. 43.



porsi dell’Atto in modo tale che gli enti finiti e i loro rapporti siano sue
determinazioni e non suoi effetti oggettivi-reali, distint e diversi dall’Altro,
com’¢ nella concezione tomista della causalita divina. La filosofia hegelia-
na fa della creazione e dell'Incarnazione del Verbo divino, intesa come fi-
nitizzazione dell'Infinito in vista di un riassorbimento dialettico del crea-
to nell'infinita vita divina del Creatore, momenti necessariz della vita divi-
na e della vita trinitaria’.

Nella prospettiva tomistica, invece, la creazione & atto completamente
libero, in nessun modo necessario per Dio; il nulla dal quale Dio con il
suo atto creativo fa emergere la creatura ¢ precisamente quel che la creatura
&, ossia i/ quel che non ¢, prima e fuori dell'atto creativo, quel che la crea-
tura stessa sarebbe fuori e senza di quell’atto del Creatore che ne causa I'es-
sere. Dunquc, non il nulla definisce 'essenza della creazione, ma, vicever-
sa, la verita della creazione, come partecipazione-causalita assoluta e tra-
scendente dell’essere, consente di capire che cos'¢ il nulla. Secondo P. Fa-
bro il punto di partenza <moderno» ¢ spesso il negativo, comunque si pre-
senti: il dubbio cartesiano, I'isolamento completo della monade, il pro-
cesso critico intentato da Kant al sapere filosofico, I'inizio assoluto senza
presupposti di Hegel, la completa coappartenenza/reciprocita fra il nulla
e I'essente in Heidegger, ecc. La concezione classica della creazione & «po-
sitivar, ed & per questo che essa, per poter essere intelligibile, ha bisogno
di esprimersi con I'analogia, a costo di rischiare un certo antropomorfi-
smo. Mi riferisco, in particolare, all’analogia dell’artefatto, gia ben nota al
Timeo platonico, messa da parte dal pensiero dialettico, che tenta di de-
durre la creazione dall'ldentita stessa dell’Assoluto. Il significato di code-
sta analogia non va esagerato né forzato: aiuta a capire che solo nella no-
zione di Dio come Essere Personale, ciot come Spirito intelligente e
amante, la verita della creazione trascende il suo stesso nucleo speculativo
e si libera da ogni necessita dialettica o logico-formale.

La verita della creazione & dunque indeducibile: si giunge ad essa par-
tendo dagli enti per partecipazione di cui si deve pur spiegare I'origine del
loro essere e del loro agire. E qui che bisogna inserire la nozione di crea-
zione libera, perché proprio grazie a tale nozione, connessa con la perso-

9 Sull’analisi del Gesst hegeliano all’interno del dogma cristiano della SS.ma Trinita, cfr. C.
FABRO, Introduzione all'ateismo moderno, Roma 1969, vol. II, pp. 599-612. s

15



nalith di Dio e del suo atto creativo, S. Tommaso tronca la deduzione for-
male o la derivazione necessaria del neoplatonismo pagano: Dio puo crea-
re quello che vuole e come vuole, non secondo un volere arbitrario, ma se-
condo un disegno sempre e necessariamente sapiente. LAngelico sottoli-
nea che l'atto creativo & un atto di somma intelligenza, un atto «persona-
len, per cui si spiegano le diverse forme di partecipazione al suo essere sus-
sistente e, quindi, la stessa molteplicita degli enti; e in tal senso la creazio-
ne ¢ libera, cio¢ esercita una «causalitd personale», superando il formali-
smo delle metafisiche neoplatoniche, per esempio quello di Avicenna.
Tommaso si porta aldila della «necessitd» dell’emanatismo neoplatonico
mediante la comprensione dell’assoluta perfezione dell’agire divino dentro
la sua attivita di Essere Personale vivente e libero. Scrive il Dottore Ange-
lico: «Quod Deus creaturae esse communicat ex Dei voluntate dependem'®.
Lesse & nella posizione di «intermediario metafisico universale» fra Dio e le
creature, anche se esiste solo in quanto atto della natura propria di ciascun
ente creato. Identificare [’Esse subsistens con [esse commune rerum, con I'o-
rizzonte ontologico in cui emergono le singole entita finite, significa ab-
bassare Dio ad una mera condizione di possibilita dell’esistenza, ad un Lo-
gos immanente nel Cosmo come sua ragion d’essere, perdendo di vista /z
libertas e la gratuiti della creazione, che possono capirsi solo dopo aver af-
fermata la trascendenza assoluta, oltre ogni dialettica e ogni temporalizza-
zione, della Causa Prima. Dio, infatti, non & mai causa formale intrinseca
delle cose e mai sidentifica, nemmeno dialetticamente, con I'essere della
creatura. Pertanto la scoperta di una infinita differenza fra Creatore e crea-
tura porta ad affermare la trascendenza dell’essere del Creatore, meglio ca-
pita attraverso la struttura personale del suo atto creativo, intelligente, amo-
revole, provvidente e libero.

4, Memﬁsz'm creazionistica e lz'nguaggz'o su Dio
In base alla corrispondenza tra il livello ontologico (metafisica della

partecipazione) e il livello semantico (predicazione dell’essere) si ha, se-
condo Fabro, un:

10 Summa Theologiae, 1, q. 104, a.3



«doppio momento dell’analogia; uno formale per imitazione della forma
divina, ed un altro reale per derivazione della causalith divina. Mentre la
partecipazione predicamentale univoca, come tale, non si fonda sulla di-
pendenza causale diretta, la partecipazione trascendentale comporta il sal-
to infinito della dipendenza totale nella causaliti e quindi anche nella pre-

dicazione dellessen!?.

Alla partecipazione/causalitd predicamentale corrisponde, sul piano se-
mantico, 'analogia di proporzionalitd; alla partecipazione/causalita tra-
scendentale corrisponde I'analogia di attribuzione intrinseca. Sono questi
i termini generali della ermeneutica fabriana circa I'analogia nella metafi-
sica di S. Tommaso. La posizione del Fabro, a questo proposito, vuol es-
sere di equilibrio e di equidistanza tra i tomisti che hanno voluto privile-
giare I'analogia di proporzionalita (soprattutto Gaetano e i gaetanisti) e
coloro che hanno privilegiato I'analogia di attribuzione (soprattutto Sua-
rez e i suareziani). Tali divergenze dipendono dalla maniera con cui le di-
verse Scuole interpretano la distinzione reale tra essenza ed essere, su cui
in questa sede non mi soffermo.

«Non si tratta — scrive il Fabro — di “scegliere” fra il primato dell’analogia
di attribuzione e di quella di proporzionalita e di optare per 'una subor-
dinando a questa I'altra: le due analogie hanno pari dignitd metafisica in
quanto rappresentano, inscindibili, i due momenti della partecipazione,
lo statico e il dinamico, i quali stanno fra loro come il concavo e il con-

vesso, esterno e 'interno»12.

Quando Fabro parla di «pari dignita metafisica» delle due analogie,
intende dire che anche la analogia di proporzionalita esprime il rap-
porto metafisico tra Creatore e creature, Causa Prima e cause seconde,
cioe I'infinita differenza qualitativa, che, pur essendo infinita, esiste se-
condo un certo rapporto dovuto alla similitudo tra Causa Prima e cau-
se seconde, tra Creatore e creature. Lanalogia di attribuzione, dal can-
to suo, salva 'assoluta trascendenza di Dio e, nel contempo, grazie alla
sua «intrinsecitd», esprime la profondissima immanenza di Dio stesso
nei suoi propri effetti:

11 pC, p. 597
12 pC, p. 600




«A questo modo, se & vero che 'ammissione della composizione da par-
te della creatura di essenza ed esse distanzia all’infinito la creatura dal
Creatore, ed in un modo pil radicale nei negatori della distinzione rea-
le; & altrettanto vero che I'immanenza dell’esse, quale atto partecipato
nella creatura, comporta un'immanenza (per potentiam, per essentiam,
pe praesentiam) di Dio nella creatura in un modo assai piti radicale che
per quei negatori dove la causalita divina rimane di carattere estrinse-
co ed il rapporto o riferimento di costituzione dell’essere riguarda la so-

la esemplarita dell’essenza infinita rispetto alle essenze finite»13.

Luanalogia entis esprime, secondo Fabro, il nesso di causalita predi-
camentale mediante la proporzionalitd, e il nesso di causalita trascen-
dentale mediante la stessa proporzionalita e, nella fase della reductio ad
unum, mediante 'attribuzione intrinseca. Lanalogia, dunque, attua in-
tensivamente una unificazione semantica partendo dalle molteplici
predicazioni dell’essere nella dispersione degli enti finiti (caduta onto-
logica, proporzionalitd), per arrivare all'unita-pienezza dell’Essere sussi-
stente (attribuzione); questo processo rispecchia 'andamento discensi-
vo della causalita dell’essere, sotto il profilo ontologico, e 'andamento
ascensivo sotto il profilo gnoseologico. Lequilibrio della posizione del
Fabro sull’analogia ha le sue radici teoretiche nella metafisica della cau-
salith. Fabro, infatti, non riduce la causa esemplare ad un mero aspetto
della causa formale e, d’altra parte, rifiuta di risolvere la contingenza
nel solo rapporto di dipendenza dalla Causa efficiente: percid non pud
ridurre I'analogia all’esemplarismo platonico né, d’altro canto, ad una
dipendenza puramente e totalmente estrinseca, che quasi sopprime la
similitudo ontologica delle creature rispetto al Creatore. Questa mia
presentazione dell’itinerario metafisico fabriano si conclude quindi con
il problema dell’analogia, seguendo proprio lo sviluppo della riflessio-
ne del Fabro, secondo il quale:

«l problema dell’analogia ovvero della “predicazione dell’essere” figura
come il momento conclusivo della metafisica tomistica, dopo i due
precedenti riguardanti la struttura dell’ente (composizione) e la fonda-
zione dell’esse (causalitd), i quali corrispondono ai due momenti fon-

13 pC, p. 502.



damentali, statico e dinamico, del reale: come i primi due, esso pure
non poteva essere risolto che mediante la “riduzione” alla nozione fon-
damentale di partecipazione secondo 'emergenza assoluta che assume
nel tomismo la nozione di esse intensivor !4,

Il merito dellinterpretazione fabriana della metafisica creazionistica di
S. Tommaso & quello di aver restituito al tomismo l'originaria freschezza,
Poriginario intendimento di esprimere 'immanenza-trascendenza dell’es-
sere e dell’azione divina nel tempo e oltre il tempo. Liberato dalle storiche
incrostazioni del formalismo di alcune correnti spiritualistiche e idealisti-
che, il tomismo emerge non come un insieme di tesi aprioristicamente in-
trodotte in funzione di una fede religiosa da difendere, ma piuttosto co-
me una vitale e dinamica tensione della conoscenza umana, per difendere
la trascendenza di Dio autenticando, nello stesso tempo, le aspirazioni di
verith e di salvezza dell’essere umano. Questo spiega il tentativo di un «to-
mismo essenziale», ed esistenziale a un tempo, ed evita il pericolo di un
imprigionamento del tomismo in una Weltanschauung chiusa e incapace
di dialogare con il pensiero contemporaneo. Padre Fabro non ¢ soltanto
uno dei tanti pensatori del XX secolo: la sua filosofia brilla di una luce de-
gna dei piti grandi protagonisti della storia del pensiero filosofico occi-
dentale; tutta la sua opera rivolge alla coscienza dell'uomo del nostro tem-
po I'appello di Heidegger, che era gia stato di Hegel: «Riportarsi al Fon-
damento» .

Nel “Tomismo essenziale” del Fabro tale ritorno al Fondamento si rea-
lizza effettivamente come orientamento della liberta verso I'Assoluto e
consegna della stessa liberta a Colui dal quale riceviamo la vita, a Colui
nel quale trova pace I'inquietudine del cuore ed emerge e si realizza la Ve-
ritd dell’'Uomo.

14 pC, p. 526.

15 Scrive Hegel: «Bisogna riconoscere che & questa una considerazione essenziale... la con-
siderazione cioe che andare avanti & un tornare indietro al fondamento, all’originario ed al ve-
ro, dal quale quello, con cui si era cominciato, dipende, ed ¢, infatti, prodotto» (G.W.E. HE-
GEL, Scienza della logica, trad. it. di A. Moni, Bari 1924-25, rist 1984, vol. 1, p. 56).







