LUIGI M. PIGNATIELLO*

Modello di Chiesa oggi piu idoneo
ad affrontare la frattura Nord-Sud

«Non basta annunciare il Regno se poi non arriva. Gesu ¢ profeta
non di sole parole, ma di opere». Con queste parole si apriva il setti-
mo capitolo del Catechismo degli adulti della CEI nella sua stesura o
manuscripto datata 8 dicembre 1978. Esse, poi, sono sparite nell’edi-
zione definitiva, dal titolo Signore, da chi andremo?, del 19811

Una scomparsa forse non intenzionale, ma che resta tuttavia em-
blematica di una situazione pastorale italiana nella quale la costru-
zione del Regno sembra piu affidata alle parole che alle opere.

Il Regno, infatti, si realizza nella riunificazione delle membra
sparse del corpo di Cristo nell’'unita del Padre, del Figlio e dello Spi-
rito Santo, nell’avvento di quella salvezza che ristabilisce I'unione
intima con Dio e 'unita di tutto il genere umano (cfr. LG 1).

L’annuncio del Regno deve essere manifestazione di una espe-
rienza gia vissuta; non basta che sia trasmissione di una notizia di
seconda mano:

«cid che noi abbiamo veduto con i nostri occhi, abbiamo udito con le
nostre orecchie, abbiamo toccato con le nostre mani del Verbo della
vita, questo noi annunciamo anche a voi, affinché anche voi siate in
comunione con noi. E la nostra comunione é con il Padre e con il suo
Figlio, Gesit Cristo» (cfr. 1 Gv 1,1-4).

Le parole dell’apostolo Giovanni sono, al tempo stesso, manifesta-
zione di una esperienza ed indicazione di una strategia pastorale.
Quale esperienza del Regno, cio¢ della riunificazione nella comu-
nione con Dio e nella fraternita tra i suoi membri, ha la Chiesa ita-
liana? Pud essa assumere il compito di riaggregare in unita il Nord
e il Sud d'Ttalia quando ancora non ha realizzato la propria unione?

* Pastoralista. Docente presso la Pontificia Facolta Teologica dell’Ttalia Meridionale
di Napoli.

I Cfr. COMMISSIONE EPISCOPALE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, LA CATECHESI E LA CULTU-
RA, I Catechismo degli adulti, stesura pro manuscripto, Roma, Edizioni CEI, 1978, p.
67; Ip., Signore, da chi andremo? Roma, Edizioni CEI, 1981, p. 69.

39



Gli approcci per congregare in unita le Chiese italiane sono re-
centi. Gli inizi di una svolta coincidono con la nascita della Confe-
renza Episcopale Italiana (1954), circa nove anni prima dell’inizio
del Concilio Vaticano II; i primi passi furono lenti, anche per supe-
rare il regionalismo delle gia esistenti Conferenze Episcopali Re-
gionali e forse per la pletora di diocesi e di vescovi esistenti in Ita-
lia, senza alcun riscontro in altri Paesi del mondo.

Comunque, si puo parlare di una svolta perché, da quel momento,
I'arcipelago delle diocesi italiane comincia un movimento di aggre-
gazione, ancora lontano dall’essersi concluso, mirante al supera-
mento di quella frammentazione pastorale che, forse, non ¢ estra-
nea alla frattura tra Nord e Sud anche dopo 'unita d’'Italia.

Questo movimento di aggregazione ha portato ’episcopato italia-
no a scoprire 'importanza della progettualita pastorale comune,
della fondazione teologica dell’agire pastorale, della visione di me-
dio e lungo periodo del cammino della Chiesa.

Dopo il Concilio Vaticano II la progettazione comune assumera
sviluppi vistosi, come appare dalla documentazione offerta dalle
benemerite Edizioni Dehoniane con la pubblicazione finora di tre
volumi dell’Enchiridion CEI: per gli anni tra il 1954 e il 1985, si tratta
di 4.437 pagine (oltre 492 pagine di introduzioni ed indici), conte-
nenti 571 documenti? E gli ultimi tre anni, dal 1985 al 1987, non so-
no stati meno prolifici. Questa felice svolta, tuttavia, denuncia an-
che limiti, che forse potevano essere superati e corretti: innanzi tut-
to I'eccesso di produzione, che rende difficile I'intuizione delle li-
nee concrete di un progetto globale, di cui siano chiari i criteri di
propedeuticita e di graduale progressione.

E dubbio, d’altra parte, che ci sia stato originariamente un pro-
getto pastorale globale, poiché le grandi iniziative pastorali della
Chiesa italiana dopo il Concilio si sono succedute in ordine sparso
con il sovvertimento piu disinvolto dell’ordine delle priorita stabili-
to appunto in base al criterio della propedeuticita. Si pensi alla suc-
cessione che hanno avuto le grandi operazioni pastorali denomina-
te: «Il rinnovamento della catechesi», «Evangelizzazione e Sacra-
menti». «Evangelizzazione e promozione umana», «Comunione e co-
munita», Riconciliazione cristiana e comunita degli uominis.

2 Enchiridion CEI, Bologna, Edizioni Dehoniane, 1° vol. 1985; 2° vol. 1985, 3° vol.
1986.

40



C’¢ stato chi ha voluto vedervi un ordine logico’ ma si tratta di
una forzatura a posteriori.

Il fatto & che, a monte di una programmazione pastorale globale,
avrebbe dovuto esserci un «modello di Chiesa» da realizzare. La sua
esistenza ¢ stata data per scontata, e, anche se si parlava di «Chiesa
del Concilio» di «Chiesa di comunione», di «Chiesa missionaria», di
«Chiesa tutta ministeriale», in realtad poco era cambiato e poco
cambiavano i tanti documenti nella concezione tradizionale della
Chiesa, acies bene ordinata, elitaria, monocratica, esperta in umani-
ta, mater et magistra, ecc. I nuovi fermenti sono pullulati piuttosto
nel «<sommerso».

Se ci fosse stato un nuovo modello di riferimento, I'ordine di pro-
pedeuticita delle grandi iniziative pastorali degli ultimi venti anni
avrebbe dovuto vedere in primo luogo 'operazione «Comunione e
comunitd», che avrebbe creato il supporto delle operazioni succes-
sive, e, poi, in sequenza, «Riconciliazione cristiana e comunita degli
uomini», «Evangelizzazione e promozione umana», con sottolinea-
tura della missionarieta della Chiesa, «II rinnovamento della cate-
chesi» e, infine, «Evangelizzazione e Sacramenti».

A monte di questi limiti progettuali ci sono, forse, due condizio-
namenti: il primo, costituito dalla persistenza del binomio
«Gerarchia-Laicato», che, a livello gerarchico, non sembra ancora
messo in discussione; il secondo, costituito dal rapporto «Chiesa-
mondo», ancora visto pill in termini di antitesi che di complementa-
rietd, pit1 di conquista che di animazione, piu di difesa ad ogni costo
dell’esistente — anche a costo della tolleranza dell’oppressione dei
poveri, peccato che grida vendetta al cospetto di Dio — che di profe-
tica testimonianza vissuta appunto nella precarieta predetta di Ge-
st1 Cristo, piu di imposizione di norme etiche che di formazione gra-
duale e profonda della coscienza morale.

La modestia dei risultati finora ottenuti dovrebbe far riflettere,
poiché essa non puo essere semplicemente e semplicisticamente at-
tribuita alla nequizia dei tempi — mai assente nella storia degli uo-
mini e in quella della Chiesa —, ma, almeno in parte, puo essere at-
tribuita alla inadeguatezza della strategia pastorale, alla mancanza

3 |1 rinnovamento della pastorale in Italia, Bologna, Centro Editoriale Dehoniano,
1985.

41



o all’ambiguita di un modello di Chiesa, all’approssimazione del
concetto di evangelizzazione, all'insufficiente riscontro della teoria
della promozione umana nella prassi.

E in grado questa Chiesa, ancora frazionata in se stessa e con un
modello obsoleto e un progetto disorganico, di contribuire al supe-
ramento della frattura tra i due tronconi di questa debole unita na-
zionale? E in grado di fare arrivare il Regno, pur tanto abbondante-
mente annunciato? Ha colto la complessita che caratterizza 1'Italia
ed incide sulla lontananza esistente tra Nord e Sud? E disposta a ri-
vedere il suo modello di Chiesa e la sua strategia pastorale?

La frattura tra Nord e Sud non € unicamente, né primariamente,
economica. Tra Nord e Sud, prima della frattura, esiste una profon-
da diversita, che, con semplificazione approssimativa, potrebbe es-
sere ravvisata nella vocazione mitteleuropea del Nord e nella voca-
zione mediterranea del Sud, vocazioni tracciate dalla storia e dalla
geografia dei due tronconi d’Italia.

L’assunzione di un unico modello di sviluppo per tutto il Paese ha
finito per violentare la vocazione peculiare del Sud, che si & trovato
impegnato in una rincorsa del modello settentrionale, priva di pos-
sibilita di successo o culturalmente suicida. Il mito dello sviluppo
illimitato ha contagiato anche il Sud ed ha costituito il criterio di
valutazione della divaricazione a forbice tra Nord e Sud.

La pastorale non ¢ stata estranea a quest’opera di colonizzazione.
Gli epigoni dell’illuminismo pastorale di Maria Teresa d’Austria,
che aveva fortemente influito sul Lombardo-Veneto, calando fino a
lambire i confini del Regno di Napoli, senza riuscire a penetrarvi,
hanno dettato i criteri dell’azione pastorale, all’insegna dell’orga-
nizzazione e dell’efficienza, documentabile in statistiche e bilanci
economici. Vescovi dell’altro troncone d'Italia, per decenni, sono
stati inviati nel Sud, come in partibus infidelium, per esportarvi,
con grande zelo, occorre dirlo, modelli pastorali, che, peraltro, non
hanno attecchito, generando il convincimento di un Sud refrattario
ad ogni progresso, religiosamente superstizioso ed economicamen-
te mafioso®.

Oggi, la critica del mito dello sviluppo illimitato suggerisce a

4Ctr. L. PIGNATIELLO, Quale pastorale nel Mezzogiorno?, in La Rivista del Clero Italia-
1o, 6 (1986), p. 418-427.

42



qualcuno l'ipotesi di un capovolgimento della situazione culturale
ed economica, di una crescita del Mezzogiorno diversa da quella del
Nord e non subalterna ad essa; anzi, un modello meritlionale che,
nell’ultimo scorcio del secolo, risultera addirittura vincente. Giu-
seppe De Rita ha affermato che

«c’e bisogno dell’ambiguita dell'anima, oltre che della nazionalita
dell'intelligenza, e la cultura del Sud, anche se in modificazione, sa-
ra sempre portatrice di archetipi irrazionali fondamentali per la no-
stra civilta... La societa meridionale propone un modello vincente ri-
spetto alla cultura efficientista, minoritaria e razionale del Nord»>.

Forse questa previsione € eccessivamente ottimistica; ma ¢ ecces-
sivamente pessimistica la visione di chi identifica il baratro tra
Nord e Sud soltanto nella differenza del 35% del reddito familiare
medio mensile. Secondo Paolo Savona, lo squilibrio tra le due zone
geografiche d’Italia non ¢ tanto negli indicatori di ricchezza, quan-
to nei livelli di efficienza e di produttivita. Ciog, & ancora un proble-
ma di natura culturale, sotteso al problema economico.

Ma la rifiutata diversita e il fallito tentativo di omogeneizzazione
hanno acuito la frattura tra Nord e Sud, che ha assunto le caratteri-
stiche della contrapposizione psicologica e spirituale, di cui si sono
avute manifestazioni diffuse al limite, a volte anche superato, del
razzismo. Si pensi a certe scritte apparse, da qualche anno a questa
parte, sui muri e sui ponti autostradali del Veneto e a certi striscio-
ni che appaiono negli stadi del Nord d'Italia. E di pochi giorni fa
'opposizione delle autorita scolastiche di Druento (Torino) ad una
gita scolastica degli alunni di una quinta elementare con destina-
zione la Puglia; la motivazione: lo scarso valore culturale di una gi-
ta nel Meridione®.

Forme di razzismo sono presenti anche in comunita ecclesiali e
in parte del Clero e dimostrano quanto profonde siano le radici
psicologiche e spirituali della contrapposizione tra Nord e Sud,
che potrebbero permanere anche quando le differenze economi-
che dovessero essere colmate. Il che rende piu evidente la neces-
sith di un’azione ecclesiale, la quale, pero, va vista con un’ottica
globale.

5 Cfr. Intervista a IL MATTINO di Napoli del 27 marzo 1987.
6 Cfr. TL MATTINO di Napoli del 12 aprile 1987.

43



Ai Vescovi campani in «visita ad limina» il 21 novembre 1981,
Giovanni Paolo II disse:

«Il problema del Mezzogiorno é di carattere non solo regionale, ma
nazionale, e deve essere quindi studiato ed affrontato viribus unitis
con la Conferenza Episcopale Italianas.
Oltre quattro anni dopo, al Convegno ecclesiale di Loreto (9-13 apri-
le 1985), nella sua relazione, il card. Salvatore Pappalardo affermo:

«Se, volendosi provocare anni or sono una riflessione delle Chiese del
meridione sul problema, sembrd piti opportuno che esso fosse conside-
rato da tutta la Chiesa italiana, essendo un problema che la investe
tutta, ¢ da rilevare che poi tale attenzione non si sia mai avuta».

E, nello stesso Convegno di Loreto, gli accenni al Meridione d’Ita-
lia furono scarsi e generici e neppure si affaccio il problema di una
riconciliazione tra Nord e Sud.

Segno di insensibilita della Chiesa italiana? O non piuttosto se-
gno che il rapporto Nord-Sud viene visto soltanto in termini econo-
mici? Le parole stesse del Papa e quelle del card. Pappalardo sono
suscettibili di questa lettura riduttiva, alla quale si pud contrappor-
re che non sono mancati gesti di solidarieta del Nord verso il Sud e
qualche volta essi hanno anche lasciato I'amaro in bocca, perché si
sono incontrati con l'attesa passiva degli aiuti, con il vittimismo,
con la mancanza dell’iniziativa locale, con lo sperpero delle risorse
o con l'accaparramento camorristico di esse.

La solidariet, espressa attraverso il volontariato cattolico, ¢ sen-
za dubbio un segno consolante dei tempi. Ma il volontariato ha i li-
miti di tutti i movimenti. Forse & eccessivamente duro, ma merita
una riflessione attenta, quanto afferma Giuseppe De Rita in Chiesa e
societa in Italia:

«Ho l'impressione che la Chiesa cerchi disperatamente di legarsi piti
che alle realta dei processi evolutivi, a certi aspetti di retroguardia.
Cio si manifesta, per esempio, nella grande attenzione alle vecchie e
alle nuove povertd, presente in tutto il volontariato cattolico. Si trat-
ta di un atteggiamento estremamente generoso ma che, in fondo,
non s'interessa del processo che produce le marginalita. Cosi, secon-
do questo atteggiamento, non interessa perché c’é I'handicappato, il
drogato, il disoccupato, quello senza casa, l'anziano solo... Il proces-
so sociale interessa poco. Interessa esclusivamente l'effetto umano.
Avviene cosi che, oggi, effettivamente, una delle ricchezze della Chie-

sa ¢ il volontariato, ma si tratta di un volontariato piti che altro dedi-
to a fare lintendenza delle retroguardie»’.

7 Cfr. G. DE RITA, Chiesa e societa in Italia, Roma, AVE, 1985, p. 29.

44



In parole povere, la profezia della Chiesa non si spinge fino alle
soglie della dimensione politica del problema, limitando al tempo
stesso la prospettiva pastorale di esso.

Don Giuseppe Mattai ha scritto:

«Segno dei tempi é anche la presa di coscienza da parte della Chiesa
della necessita di un suo intervento in campo economico-sociale che
non sia limitato a fornire indicazioni dottrinali (dall’alto e dal di
fuori), ma anche — e soprattutto — una presenza attiva, fondata sul-
la condivisione delle angustie degli "ultimi” emarginati dalle "po-
tenze” e sulla testimonianza delle nuove possibilita che le beatitudi-
ni evangeliche — in particolare povertad e non-violenza — aprono og-
gi anche nella tormentata e complessa vita economico-sociale, stret-

ta tra ideologia tecnocratica in crisi e prospettive utopistiche da veri-

ficare»®.

1l riferimento alla Chiesa in generale & esatto: bastera citare la
lettera pastorale dei Vescovi degli Stati Uniti del novembre 1986
dal titolo Giustizia economica per tutti®.

In Italia, il confronto tra il card. Martini e la presidenza della
.Confindustria & rimasta voce isolata. E, nel meeting su Denaro e co-
scienza cristiana, svoltosi a Bologna nella prima decade di aprile,
l'unica voce veramente profetica & stata ancora quella del card.
Martini. Mancanza di competenza, forse. Ma non perché nella Chie-
sa italiana manchino del tutto le competenze, bensi perché la Chie-
sa italiana si identifica ancora troppo con i vescovi e le voci laicali,
pur competenti, non sono considerate autorevoli e, quando sono
ascoltate, passano per il filtro della prudenza, dell’equilibrio, del-
Fopportunia, e, se entrano in documenti magisteriali, sono ammor-
bidite dall’unzione e si smorzano nella prolissita dello stile eccle-
siastico. Per cui, in ogni caso, restano o diventano voci «dall’alto e
dal di fuori», senza «condivisione delle angustie degli ultimi emar-
ginati dalle potenze» € senza «testimonianza delle beatitudini evan-
geliche».

La mancata risposta all’invito del Papa e alla denuncia del card.
Pappalardo puo avere anche un’altra motivazione. Il problema del
Mezzogiorno, inserito nel piu vasto problema dei rapporti Nord-

8 G. MATTAL Problemi etici della vita economica, in T. GOFFL E G. PIANA (a cura di), Cor-
so di morale, vol. 3°, Brescia, Queriniana, 1984, p. 351.
9 Cfr. ApisTA del 12-18 febbraio 1987.

45



Sud & problema complesso. La parola «complessita», lanciata da
Giuseppe De Rita nel convegno ecclesiale del 1976 su Evangelizza-
Zione e promozione umana, € risuonata frequentemente nel conve-
gno ecclesiale di Loreto del 1985, e poi ripetuta come luogo comu-
ne. Ma, poi, la strategia pastorale della Chiesa italiana ha continua-
to a procedere per semplificazioni. Lo stesso De Rita & piuttosto
drastico:

«E possibile rilevare l'esistenza nella Chiesa di diverse tendenze a
semplificare in modo fondamentalista la realtd piuttosto che accet-
tarla e capirla per cio che essa é. Tali tendenze fondamentaliste pos-
sono portare in sincronia con una societd che esprime bisogni di
ogni genere, tutti complessi, da societa adulta»'°.

Indice di tali semplificazioni ¢ la presunzione che basti I’evange-
lizzazione — ma, poi, quale evangelizzazione? — per risolvere i pro-
blemi umani, per restaurare la giustizia e promuovere la pace; che
il problema vero ¢ la formazione delle coscienze. Ma quali sono gli
approcci per l'evangelizzazione e la formazione delle coscienze?
Siamo ancora all’annuncio del Regno senza che esso venga. Manca
una coscienza di quella preevangelizzazione che ¢ presenza, testi-
monianza, dialogo, servizio'’; & farsi, cio¢, compagni di viaggio del-
la gente, & confronto con gli uomini e le loro 'c1:11ture, & condivisione
delle loro angustie, ¢ considerazione dei loro bisogni, & comprensio-
ne delle loro scelte di campo: non per approvare tutto, ma per pro-
vare tutto e ritenere quel che &€ buono (cfr. 1 Ts 5,21), e per riprovare
quanto € contro I'uvomo, da qualunque parte provenga, senza sconti
per una parte o per l'altra, senza equivoche distinzioni tra oppres-
sioni ieologiche permanenti e oppressioni personali transeunti.

Le considerazioni fin qui fatte potrebbero indurre ad una conclu-
sione pessimistica, ad eludere la risposta da dare alla domanda che
costituisce il tema di questo intervento: quale modello di Chiesa &
piu idoneo oggi per affrontare la frattura complessa che divide il
Nord e il Sud d'Ttalia? E, posto che, in teoria, si ipotizzi un tale mo-
dello di Chiesa, esso ¢ effettivamente realizzabile in Italia, oggi? A
leggere il panorama del cristianesimo nella realta di oggi in Italia,
tracciato da Franco Bolgiani nel «post scriptum» della Storia vissuta

10 cfr, G. DE RITA, op. cit., p. 30.
' Cfr. Decreto Ad gentes 11-13.

46



del popolo cristiano!'? diretta da Jean Delumeau, molti dubbi si affac-
ciano alla mente. Le istanze di restaurazione, palesi'® o subdole, so-
no piu diffuse di quanto si pensi, ad onta dei tanti discorsi di rinno-
vamento e di tanti documenti postconciliari, che pongono molte
premesse teologiche, ma raramente tirano conclusioni veramente
innovative. La pastorale-spettacolo, che raduna masse sconfinate,
nonostante le migliori intenzioni, porta alla restaurazione dello sta-
to di cristianita o almeno cammina verso quel traguardo.

Ma il tema di questo intervento pone il problema in termini radi-
cali: se la Chiesa ha una possibilita, una capacita, una volonta di
concorrere al superamento della frattura Nord-Sud — e il discorso
vale per I'Italia e vale anche per il mondo intero — non puo illudersi
di farlo semplicemente «organizzando la speranza», moltiplicando
la predicazione, esercitando la mediazione, intervenendo marginal-
mente sugli aspetti tecnici del problema; non puo limitarsi cioe ad
annunciare il Regno, ma deve mostrare che esso & gia in mezzo agli
uomini e che essa stessa, la Chiesa, ne ¢ il segno e lo strumento. E,
per fare cio, in senso veramente evangelico, non contano le grandi
manifestazioni, le parate liturgiche, le risorse finanziarie che si rie-
sce a mettere insieme, a volte senza andare molto per il sottile, la
grande produzione di documenti. E necessario che la Chiesa sia
Chiesa, «un popolo adunato nell’unita del Padre, del Figlio e dello
Spirito Santo»'.

Non & questione, allora, di inventare modelli originali di Chiesa,
di fare ipotesi che nessuno avrebbe l'autorita di presentare come
modelli. E questione di tornare, con umilta, al senso concreto di
Chiesa, sacramento percepibile in tutta la sua valenza profetica.

Il punto di partenza pud essere ritrovato nel n. 26 della Lumen
gentium

«Questa Chiesa di Cristo é veramente presente (vere adest) nelle legit-
time comunita locali di fedeli, le quali, in quanto aderenti ai loro pa-
stori, sono anch'esse chiamate Chiese nel Nuovo Testamento. Esse,
infatti, nella loro sede, sono il popolo nuovo chiamato da Dio con
virtii dello Spirito e con piena convinzione. In esse con la predicazio-

12 Cfr. AA.VV., Storia vissuta del popolo cristiano, Torino, SEI, 1985, pp. 1055-1075.
13 R. AMERIO, lota unum - Studio delle variazioni della Chiesa cattolica nel secolo XX,
Milano-Napoli, Riccardo Ricciardi Editore, 1986.

14§ CIPRIANO, De oratione dominica 23.

47



ne del Vangelo di Cristo vengono radunati i fedeli e si celebra il mi-
stero della cena del Signore... In queste comunita, spesso piccole, po-
vere e disperse, é presente Cristo, per virtit del quale si raccoglie la
Chiesa una, santa, cattolica e apostolica».

Karl Rahner definisce strano questo testo e rileva che esso «sem-
bra fuori luogo in un contesto che tratta della potestas santificandi
sacramentale dei vescovi», posto li «senza una vera e propria neces-
sita contestuale»'®. E occorre aggiungere che manca una motivazio-
ne contestuale non solo nello specifico capitolo terzo della Lumen
gentium, ma in tutta quanta la Costituzione conciliare, la quale ve-
de la Chiesa «soprattutto nella sua totalita, come Chiesa universale,
come unita dei credenti uniti al papa e ai vescovi», nel quadro di
una tradizione teologica e giuridica che ha costantemente letto in
questa prospettiva anche i testi neotestamentari. Rahner afferma
che il testo in questione & stato inserito tardivamente nella costitu-
zione gia redatta, soprattutto sotto la spinta di alcuni Padri conci-
liari che volevano '

«vedere la Chiesa concreta della vita quotidiana, la dove essa celebra
la morte del Signore, spezza il pane della parola di Dio, dove prega,
ama.e porta la croce dell’esistenza, dove la sua realta diviene viva,
esperibile, vicina, piii di una semplice ideologia o di una tesi dogma-
tica o di una grande organizzazione sociale». :

Questa Chiesa non & un’astrazione concettuale, ma, per le sue di-
mensioni umane, per la sua immediatezza, per la concretezza e con-
tinuita delle relazioni intercorrenti fra i suoi membri, € una vera
comunita che, nell’ascolto della parola di Dio e nella celebrazione
dell’Eucaristia, sa di essere legata ad altre molteplici analoghe co-
munita, formantl flrfsleme I'unica e universale Chiesa di Cristo. E
I'esperienza della” propria piccolezza e poverta, mentre la salva-
guarda dall’orgoglio proprio della grande organizzazione sociale, la
sollecita, nella fede in Cristo morto e risorto, a testimoniare le bea-
titudini evangeliche e ad espandere quella*carité;di Dio che lo Spiri-
to Santo diffonde nei cuori (cfr. Rom 5,5). ‘

Non si tratta di pretendere una Chiesa di perfetti, che non ci sara
mai, bensi una Chiesa formata da cristiani consapevoli, maturi, per
i quali I'ascolto della parola di Dio e la celebrazione dell’Eucaristia

15 per questa e per le successive citazioni cfr. K. RAHNER, I] nuovo volto della Chiesa,
in Nuovi Saggi 111, Roma, Edizioni Paoline, 1969, p. 402-407.

48



non siano formalita da assolvere, ma impegno che trascende la per-
sonale individualita ed aggrega «i molti che siano in un unico cor-
po» (cfr. 1 Cor 10,17). Certo, siamo un po’ lontani da quanto Giovan-
ni Paolo II ha scritto nella Redemptor hominis: la Chiesa

«& una comunita proprio per il fatto che tutti la costituiscono insie-
me con Cristo stesso, se non altro perché portano nella loro anima il
segno indelebile di chi é cristiano» (n. 21).

Un po’ poco perché «gli uni portino i pesi degli altri» (cfr. Gal 6,2),
perché la solidarieta cristiana non si riduca all’elemosina e alla de-
lega ad altri della propria inesistente carita, perché si superino gli
egoismi personali e corporativi e le differenze storiche e geografi-
che, perché il termine «comunita» non indichi una pura aggregazio-
ne formale, perché la Chiesa appaia effettivamente rivelazione
dell’amore di Dio. Non ¢ il «marchio» comune che fa dei battezzati
la vera Chiesa di Cristo, comunita riunita nel Padre, nel Figlio e nel-
lo Spirito Santo. E il modello non puo essere rappresentato dalla
grande organizzazione sociale, ma da una comunita

«che si esperisce come accadimento e realizzazione della Chiesa at-
traverso la parola e il sacramento,... che si realizza in forme sempre
nuove nell’irrilevanza, nella poverta, nell’angustia pin desolata».

E questa comunitd, veramente eucaristica, che puo assumere
caratteristiche e funzioni che consentono la ricucitura di tutte le
fratture, non in superficie, ma in profondita, in radice, la rico-
struzione del tessuto malato, in un processo certamente lungo,
ma anche per questo efficace. Una miriade di queste piccole co-
munita gia si sta spandendo sul territorio nazionale, a partire
proprio dal Mezzogiorno'®, mirando a trasformarne la massa in
popolo di Dio', diffondendo, piu di quanto facciano i documenti
ufficiali, la ministerialitd molteplice che lo Spirito Santo, distri-
buendo i suoi carismi, suscita nelle stesse comunita per il bene
comune. In queste comunita si conquista e si manifesta la liberta
dei figli di Dio: quella liberta che si fa profezia esplicita e pun-
tuale nella testimonianza quotidiana e semplice dei valori evange-

16 Cfr. A. FALLICO, Le comunita ecclesiali di base, Alba, Edizioni Paoline, 1982: Ib.,
Chiesa-mondo, Alba, Edizioni Paoline, 1982.

17 Cfr. AA.VV., Da massa a popolo di Dio - Progetto pastorale, Assisi, Cittadella Editri-
ce, 1981; AA.VV., Chiese anonime, comunita vive, Assisi, Cittadella Editrice, 1986.

49



lici e nella denuncia chiara e ferma delle prevaricazioni colte la do-

ve esse concretamente nascono, sono alimentate e colpiscono i piut
deboli.

Una testimonianza splendida ci viene proprio da, questa terra di
Calabria: Don Gianni Mazzillo, docente nel Seminario di Catanzaro
ha scritto recentemente:

«Il popolo dei poveri era davanti ai nostri occhi come una realta con
la quale avevamo camminato insieme e con la quale giuravamo di
camminare insieme anche per il futuro. Erano comunita montane o
marine isolate o sottoposte a cambiamenti socio-ambientali violenti
oppure comunita nuove, dove i crocifissi di questa nostra terra, i gio-
vani handicappati o emarginati, i disoccupati o coloro che erano
rientrati tristi e ammalati dall’emigrazione, avevano deciso final-
mente di mettersi insieme per vivere l'avventura di un progetto co-
mune, la speranza di non dover essere gli eterni deportati. Il popolo
di questi poveri ¢, per noi credenti, porzione privilegiata del "popolo
di Dio”. Con loro abbiamo celebrato la fede non solo nelle chiese va-
riopinte o scalcinate dei nostri paesi, ma anche nella convivialita e
nella festa, nei dialoghi e nell’ascolto di una sapienza che non di ra-
do parla con poche frasi e con lunghi silenzi... Alle sorgeriti di un'ec-
clesialita impastata di sofferenza e di amore, di fedelta e di tenacia,
anche se non priva di contraddizioni e di tensioni, noi abbiamo rite-
nuto e riteniamo ancora possibile un progetto, la cui realizzazione
sfugge ai nostri calcoli, ma che tuttavia bisogna perseguire con co-
raggio: il progetto di una costruzione di una pace, che superi ogni in-
giustizia e sfruttamento. Si tratta di una pace che si costruisce
nell’anonimato e nel silenzio e che conosce il sapore della solitudine,
ma non quello dell'infelicita; conosce il peso della fatica e tuttavia
da questa non resta mai schiacciata; comincia a conoscere la gioia e
lefficacia del lavorare insieme, in una terra dove, per tante ragioni,
si prega e si lavora, si progetta e si cade da soli. Superando tale isola-
mento si puo parlare di "‘formiche, migliaia di formiche”, che con la
loro costanza, tenacia e organizzazione povera, eppure efficiente,
riusciranno a creare spazi nuovi di liberta e di pace, sgombrando il
terreno dalle piante nocive che succhiano le nostre risorse: la mafia,
il clientelismo, le dipendenze di vario genere, il controllo sociale e,
oggi, il diffondersi di nuove mode consumistiche, modelli di falso
sviluppo, che promuovono solo competitivitad e violenza, corsa al lus-
so e obbligo di vivere al di sopra delle proprie risorse»'®.

18 G. MazzILLO, Per una Calabria diversa, in La Rivista del Clero Italiano 2 (1987), pp.
109-110).

50



Un discorso siffatto non puo nascere nella grande organizzazione
sociale della Chiesa: non nel sehso che non si ritrovino voli letterari
analoghi sparsi qua e la in documenti ufficiali; ma nel senso che si
tratta appunto di voli letterari, senza un seguito concreto: aver det-
to certe cose ¢ gia sufficientemente gratificante di fronte alla pub-
blica opinione; poi, si passa ad altro argomento. Il fatto & che la
grande organizzazione sociale, seppure non ha limiti di parola, ha
limiti di comportamento, ha compromissioni ideologiche, politiche
ed economiche che ne condizionano la sopravvivenza appunto come
grande organizzazione sociale. Grandi gesti profetici non ne fa e
guarda con sospetto o con sufficienza qualche esponente ufficiale
che, allontanandosi dalla prudenza, dalla diplomazia, dal ghetto,
scende in piazza accanto al popolo. Insomma, la grande organizza-
zione sociale non gode di quella liberta di cui gode, invece, la picco-
la comunita che fa esperienza viva e concreta della sua fede, tradu-
cendo questa fede in comportamenti quotidiani. Si affaccia qui il ti-
more che 'ombra nera della politica ricopra la fede che tiene unita
la comunita. Su questo timore ha fatto gioco la conservazione di un
ordine ingiusto; su di esso si & creata una dicotomia schizofrenica
tra l'uomo e il cristiano e tra evangelizzazione e promozione uma-
na. Pur con riserve su talune conseguenze che ne trae, puo essere il-
luminante quanto scrive Leonardo Boff:

«L'impegno politico nasce dalla stessa riflessione di fede che esige il
cambiamento... La comunita non si trasforma in una cellula politi-
ca. Essa resta quello che é: il luogo della riflessione di fede e della

sua celebrazione. Ma al contempo essa é il luogo dove si giudicano

eticamente, alla luce di Dio, le situazioni umane»'®.

Il senso di liberta che si avverte e si vive nelle piccole comunita
salvaguarda da quella psicosi, che oggi sembra serpeggiare nella
grande organizzazione sociale: quella di una Chiesa assediata, che,
percio, talvolta diventa aggressivita, tesa a difendere i suoi diritti,
molti dei quali sono frutto di vicende storico-culturali piu che di
promesse di Gesu Cristo. La piccola comunita trova la sua forza
nell’essere debole, disarmata, indifesa; la sua forza e la sua fede,
I’amore e la comunione che lega i suoi membri e che essa mira ad
espandere; essa non ha nemici contro cui combattere, non ha spazi

19 cfr. L. BOFF, Igreja, carisma e poder, Petropolis, Vozes, 1982, p. 25 (trad. ita. Chie-
'sa, carisma e potere, Roma, Borla, 1984, p. 18).

51



da conquistare: ha un messaggio da testimoniare prima e proclama-
re poi, in un mondo che & violento perché non ha conosciuto I’amo-
re di Dio.

La grande organizzazione sociale ha bisogno di ricorrere al brac-
cio secolare, alle leggi dello Stato, alle crociate per imporre cio che
non & riuscita ad imprimere nelle coscienze: ha bisogno cioe di una
forza diversa da quella della fede e dell’amore: dove non trova que-
sta forza esterna ad essa, si sente perseguitata; dove la trova, chiu-
de un occhio sulle violenze che vengono perpetrate contro i diritti
umani. E un limite insito in ogni grande organizzazione sociale. Ma
& un limite che emerge inevitabilmente quando la religione chiede
la tutela o il sostegno dello Stato. Max Weber esprime un giudizio
forse troppo drastico, ma comunque fondato quando scrive:

«Elemento costitutivo di ogni societa politica ¢ l'appello alla nuda
violenza come mezzo di coercizione non solo verso l'esterno ma an-
che verso l'interno. Anzi, la violenza é cio che nella nostra terminolo-
gia definisce in primo luogo la societa politica: lo Stato é quella-asso-

ciazione che rivendica il monopolio gl#ell’uso legittimo della vio-

lenza»zo.

1l ricorso allo Stato diventa quindi sempre un almeno indiretto ri-
corso alla violenza.

La piccola comunita non ha bisogno di questi ricorsi, neppure ne
ha la possibilita; e, d’altra parte, & nella piccola comunita cristiana,
che continuamente si confronta con la parola di Dio e con I'Eucari-
stia, che la non violenza attinge le radici della coscienza la quale
detta il rifiuto non solo dell’aggressione, ma persino della difesa ar-
mata, come profetica ed efficace promozione della pace.

La grande organizzazione sociale non ha questo coraggio e sem-
bra piuttosto dar ragione a quanto, nel 1921, scriveva Ernst Bloch:

«Finora non si é mai visto che, resistendo con i metodi dell’amore,
invece di resistere facendo ricorso alla violenza, si sia riusciti a di-
struggere la violenza dei malvagi, né a risvegliare nel loro cuore una
vergogna capace di disarmarli»?!.

La visione pit immediata che la piccola comunita ha dei casi
umani pitt drammatici da ad essa un amore per la vita che trascen-

20 cfr M. WEBER, Sociologia delle religioni, Torino, UTET, 1976, vol. I, pp. 34-35.
21 Cfr. E. BLOCH, Thomas Miinzer, Paris, Julliard, 1964, pp. 146-147.

52



de le teorie filosofiche e le ipotesi teologiche: ed essa percio si
preoccupa con uguale ed efficace premura della vita in germe e di
quella gia germinata, in crescita o sul viale del tramonto e si preoc-
cupa della qualita della vita oltre che della sua conservazione.

La sua poverta di strutture e di risorse non le impedisce di orga-
nizzare la solidarieta, che impegna tutti i suoi membri e produce
presenza, affetto, sostegno, condivisione, oltre I'apporto delle pro-
fessionalita presenti nel suo seno.

La grande organizzazione sociale non puo avere lo stesso calore
umano e non €& un caso che non poche delle sue strutture, pur sorte
per il servizio esclusivo dei pitt poveri, hanno rinunciato a questa
primitiva vocazione. E neppure € un caso ’accumulo di consistenti
patrimoni il cui reddito serve soprattutto per tenere in piedi I'orga-
nizzazione e le sue strutture. E torna fastidiosa, perché superflua e
ripetitiva, la partecipazione che la scelta dei poveri deve essere pri-
vilegiata ma non esclusiva, quasi che ci fosse un eccesso di attenzio-
ne per i poveri e non fosse vero il contrario.

Ma forse non ¢ il caso di continuare con questo confronto. C’e
piuttosto da chiedersi: posto che sia valido il modello di Chiesa
rappresentato dalle piccole comunita, in che modo esso puo in-
fluire sul problema di grandi dimensioni da cui ha preso 1'avvio
questo discorso? Come cioé ne puo risultare un modello di Chie-
sa italiana idoneo a sanare la frattura che divide il Nord e il Sud
d'Ttalia?

Personalmente ritengo che la conversione ad un nuovo modello
non possa nascere da una decisione di vertici, dall’alto, cioe, e dal
di fuori della realtd concreta nella quale vivono i membri della
Chiesa. La conversione va realizzata nelle membra della Chiesa,
nelle comunita locali, in quelle comunita cioé che veramente eserci-
tano la funzione di luce, di sale e di lievito del mondo, quelle che
concretamente possono fare opinione pubblica non effimera, ma
permanente, non intesa come persuasione occulta o come plagio,
ma come determinazione di profondi convincimenti e di radicati
comportamenti.

Attualmente la Chiesa italiana & come una galassia, divisa in co-
stellazioni, formate da stelle. E notorio che galassie e costellazioni
sono effetti ottici. La realta ¢ costituita dalle stelle, e queste sono le
comunita locali. Ma si gioca molto sugli effetti ottici. Bisogna che
l'attenzione torni sulle realta locali, nelle quali, «sebbene piccole,
povere e disperse, & presente Cristo, per virtii del quale, si raccoglie

58



la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica» (cfr. LG 26), non per ef-
fetto ottico, bensi per la vitalita che circola tra la miriade di tali ¢o-
munita.

E, nell’unita di tali comunita, cioé nelle diocesi, nelle regioni, nel-
la Chiesa italiana, devono trovarsi riflesse le caratteristiche delle
piccole comunita.

Innanzi tutto la poverta. Essa non ¢ necessariamente mancanza
di risorse, ma & certamente rifiuto dell’accumulazione capitalistica
delle risorse, della trasformazione delle strutture pastorali in im-
prese, della terziarizzazione del Clero: tre caratteristiche del recen-
te sistema di sostentamento del Clero e dei suoi riflessi sull’ammi-
nistrazione delle diocesi e delle parrocchie. Le risorse della Chiesa
dovrebbero essere le risorse -delle comunita locali, da esse stesse
gestite, in spirito di solidarieta e comunione. Mi ha molto colpito
un passaggio della lettera del card. Martini ai preti della sua dioce-
si per il giovedi santo del 1982:

«Penso che sia utile richiamare anche l'apporto prezioso che viene a
tutti noi dalla presenza di qualche prete e di qualche presbiterio che
si sente chiamato a sperimentare, in modo umile e fraterno, forme
profetiche e pii audaci di povertd. Queste esperienze, di loro natura
difficilmente generalizzabili, non vanno guardate con sospetto o let-
te come un’accusa, né isolate con diffidenza o ignorate, ma accolte
con gratitudine, come un dono dello Spirito che ci richiama tutti a
mantenerci in cammino verso l'ideale»?2,

E significativa la circospezione, la cautela con cui viene guardato
un fenomeno che pur dovrebbe essere comune. Forme profetiche e
pitt audaci di poverta sono considerate come sperimentazioni, di lo-
ro natura difficilmente generalizzabili; anzi guardate con sospetto.
E proprio audace dire che, se queste sperimentazioni non diventa-
no regola, il modello di Chiesa non cambia e la frattura tra ricchi e
poveri, tra Nord e Sud — geografico, economico, morale, psicologi-
co — non si potra colmare?

Poverta, perd, non & solo questo. E anche un diverso atteggiamen-
to nei confronti del potere politico ed economico. Non & vero che &
finito il collateralismo: esso & rimasto pitt subdolo e strisciante,
continuando ad impedire la denuncia franca e ferma, non semplice-
mente generica, del malcostume, dei soprusi, della cattiva ammini-

22 Cfr. C.M. MARTINI, Cammino in poverta, Milano, 1982, p. 28.

54



strazione, che colpiscono le categorie piit deboli, che favoriscono le
grandi potenze economiche del Paese, che degradano il costume
pubblico e quello privato.

Certamente se ne ricavano benefici in termini legislativi, a tutela di
valori cristiani e di cosiddetti diritti della Chiesa. Ma il prezzo resta ec-
cessivamente alto in termini di liberta di espressione profetica, di sof-
focamento delle voci profetiche che si levano dalle comunita locali, da
quelle cioe che vivono immerse nella realtd degradata. Queste voci do-
vrebbero essere raccolte; esse dovrebbero costituire il coro che si leva
dalla Chiesa italiana, sostituito invece da solisti professionisti. Poverta
& anche porsi con trepidazione di fronte alla verit, nella coscienza che
il suo possesso completo non appartiene all’esperienza storica, duran-
te la quale non puo mai cessare la ricerca, affinché cresca la compren-
sione persino «delle cose e delle parole rivelate», non solo «per il magi-
stero di coloro che, con la successione episcopale, hanno ricevuto un
carisma sicuro di verita», ma anche «con la riflessione e lo studio dei
credenti, i quali le meditano in cuor loro» (cfr. DV 8). All’'orgoglio della
mater et magistra, che ha una parola definitiva per tutto, la poverta
contrappone il ringraziamento di Gestt al Padre che ha «rivelato que-
ste cose ai piccoli e ai semplici» (cfr. Mt 11,25). La riscoperta del sen-
sus fidei del popolo di Dio fa parte di questa povert, che toglie il mo-
nopolio della verita ai sapienti e ai prudenti. Poverta ¢, quindi, anche
ascetica della parola: un’ascetica che rifugge dall’inflazione dei docu-
menti e delle dichiarazioni, dalla grande risonanza nazionale ed inter-
nazionale, dal linguaggio da iniziati, dalle sottili disquisizioni, per ri-
volgersi invece ai semplici senza necessita di mediazioni, per annun-
ciare e mostrare che il Regno & vicino, per suscitare o incoraggiare
questa manifestazione del Regno non tanto nelle grandi imprese,
quanto nell'immediatezza dell’esperienza quotidiana.

P. Bruno Marra, s.j., riferendosi a questo Convegno, ha rilevato
che anche nella nostra tematica, puo annidarsi un pericolo:

«puntando sulle lontananze socio-economiche si puo sfuggire all’'im-
pegno di affrontare le vicinanze familiari, del piccolo gruppo,
dell’ambiente di lavoro, mentre il razzismo strisciante, che tante vol-
te appare nei rapporti interpersonali e comunitari tra il Nord e il
Sud della nostra penisola, potrebbe essere anche accettato come ali-
bi per non guardare fino in fondo altre emarginazioni ed altre forme
di non accoglienza che sono assai piii vicine e forse meno visibili per-
ché saldamente incrostate dentro di noi»?3.

23 Cfr. B. MARRA, Eucaristia ed etica di solidarieta, in RAT 2 (1987), p.180.

55



Ma, forse, ritorna ancora la domanda: come & possibile che que-
sta Chiesa, povera, composta da tante piccole cellule, contribuisca
a colmare una distanza fatta di motivi storici, culturali, economici?

Mons. Giuseppe Casale, vescovo di Vallo della Lucania, su / [ Mat-
tino di Napoli di domenica di Pasqua, ha fatto un’analisi della situa-
zione socio-politica italiana, ed ha scritto:

«Che cosa esprime il permanere di squilibri, l'acuirsi dei contrasti, l'accen-
tuarsi di una irrazionale ostilita fra italiani del Nord e del Sud, se non la
mancanza di una coscienza unitaria, fondata sul riconoscimento di valori
comumi e di una comune esperienza storica? Bisogna ricostruire l'unita
del popolo intorno a valori comuni, quelli fondati sul Cristianesimo, che
fanno parte del patrimonio storico del popolo italiano, che garantiscono la
dignita e la liberta della persona e pongono al primo posto l'impegno peril
bene comuhe. Senza un comune punto di convergenza ideale un popolo

non c’e. Le alternative restano soltanto la conflittualita permanente o una

struttura collettiva egemonizzata dal poteres®t,

Ma, come si puo ricostruire I'unita del popolo? Questo popolo non &
un’astrazione concettuale, ma & I'insieme di tante piccole realta. E, se
anche il «popolo di Dio» non & un’astrazione concettuale, esso stesso &
la risultante di tante piccole comunit3, e la sua vitalita non & altro che
la vitalita delle sue componenti, unificate dallo Spirito di Cristo.

Se queste comunita, viventi effettivamente della parola di Dio e
dell’Eucaristia, testimoni profetiche del Vangelo della fraternita e
della pace, consapevoli e fiere della loro debolezza disarmata, riu-
nite in comunione di fede, ma anche di affetti e di beni, impegnate
in una ministerialitd che esalti carismi e ruoli piti che distinzioni
gerarchiche, aliene da ogni forma di trionfalismo e di orgoglio spi-
rituale, incarnazioni palesi delle beatitudini evangeliche, divente-
ranno come migliaia e migliaia di formiche, disseminate su tutto il
territorio nazionale, esse tritureranno le radici dell’orgoglio,
dell’egoismo, della sopraffazione, dello sfruttamento, del rancore
storico e culturale, che oppongono il Nord e il Sud dell'Italia. Esse
costituiranno la medicina salutare che si diffonde in tutto 'organi-
smo e genereranno il nuovo modello di Chiese aggregate o, se si pre-
ferisce, di Chiesa italiana, che avra ritrovato il gusto della poverta e
dell’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, dalle Alpi alla
Sicilia, capace di rinnovare il miracolo delle origini e, con esso, la
piu profonda rivoluzione spirituale, culturale e sociale.

Forse al Mezzogiorno d’Italia tocca il ruolo storico di avviare que-
sto processo, del quale non mancano gia i segni.

24 Cfr, IL MaTTINO di Napoli, 19 aprile 1987.

56



