MASSIMO TOSCHI*

Rifare con 'amore il tessuto della comunita
ecclesiale: la missione del diacono permanente

Rifare con ’amore il tessuto cristiano della comunita ecclesiale
¢ un titolo che, devo dire subito, non mi piace e spieghero il perché.
E il titolo di un capitoletto del documento dei vescovi «Evangelizza-
zione e Testimonianza della carita». Perché ¢ un titolo che non con-
vince? Innanzitutto perché non siamo noi a far crescere la Chiesa.
Questo ¢ importante dirlo subito, per evidenziare come in ogni pro-
spettiva attivistica e pastoralistica e funzionalistica anche il discorso
del diaconato si perderebbe.

Vi ricordate il testo di Paolo, cap. 3, nella I Lettera ai Corinzi, in
cui si dice: «Io ho piantato, Apollo ha irrigato, ma ¢ Dio che ha fatto
crescere»! Quindi noi non facciamo nulla, tanto meno con le nostre
povere forze. In altri tempi si sarebbe usato un termine che mi pare
pit1 corretto e piti rivelatore e piti denso: ¢ il termine della «riforma
della Chiesa». '

La Chiesa deve continuamente riformarsi cioé essere restituita alla
«forma di Cristo», alla forma voluta da Cristo; essere restituita alla
forma della Chiesa primitiva non come recupero archeologico evi-
dentemente, ma come prospettiva spirituale o, come diceva France-
sco, alle forme del santo Vangelo.

Quindi credo che dovremmo avere il coraggio di riprendere il tema
della riforma della Chiesa, se le nostre chiese, come diceva la Let-
tera agli Ebrei, hanno le ginocchia infiacchite.

L’amore non ¢ il nostro amore, la nostra capacita di voler bene,
la nostra generosita, come dire, il nostro coraggio: 'amore ¢ 'amore
del Signore. E il Signore che parla, ¢ il Signore che fa crescere la
Chiesa, & il Signore che vivifica la Chiesa. Allora, quando noi diciamo
la parola «rifare», sembra che noi siamo protagonisti di questo, e
anche sul termine dell’amore, ecco, bisogna forse provare a fare qual-
che ulteriore precisazione. In raelta, qui riprendo molte delle cose
del testo,«Evangelizzazione e Testimonianza della Carita», nella sua

* Docente presso I'Istituto di Scienze Religiose di Bologna

35



prima parte. Allora, cosa intendiamo con questa parola, amore, una
delle parole pit1 abusate e impoverite, come l'altra parola, servizio?

Innanzitutto I’amore & la manifestazione della fede. Dice Giovanni
nella sua prima lettera (4,7 ssg.): «Carissimi, amiamoci gli uni con
gli altri» (anzi Giovanni dice «amatissimi», non «carissimi»: amatis-
simo ha un’altra profondita) «perché 'amore & da Dio; chiunque ama
Dio & generato da Dio e conosce Dio. In questo sta 'amore; non siamo
stati noi ad amare Dio ma & Lui che ha amato noi e ha mandato suo
Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati». Dunque I'a-
more & ’evento di Gesu Cristo, mandato dal Padre per amore nostro.
Si legge nel vangelo di Giovanni, cap. 3: «Dio ha tanto amato il mondo
da donare il suo Figlio». Nella lettera di Giovanni il Figlio ¢ I'inviato
del Padre e ’amore rimane in noi nella forza dello Spirito Santo: «da
questo si riconosce che noi rimaniamo in Lui ed Egli in noi. Egli ci
ha fatto dono del suo Spirito» (I Gv 4, 13). E un testo trinitario, dove
il mistero dell’amore & dentro questo movimento del Padre, del Fi-
glio e dello Spirito Santo. Quando si parla dell’amore, si parla della
Trinita; esso & la manifestazione della Trinita: innanzitutto ’amore
del Padre nel Figlio per la forza dello Spirito.

L’altro testo molto importante & la lettera ai Romani, cap. 8, ver-
setto 31. Dice il testo: «Se Dio & per noi, chi sara contro di noi? Egli
non ha risparmiato il proprio Figlio, ma lo ha consegnato (lo ha dato)
per tutti noi». Dunque & 'amore del Padre che si manifesta nella con-
segna del Figlio. Nel testo della lettera ai Romani «consegnare» ¢
il verbo della consegna, ¢ il verbo che attraversa tutta la passione
del Signore; la consegna si consuma nella croce. L’amore, certo, ¢
la consegna del Figlio; ¢ il Figlio che rivela questo amore del Padre,
il Figlio che, come dice Paolo nella prima lettera ai Corinti, ¢ la Pa-
rola della Croce.

La croce ci rivela veramente il volto dell’amore di Dio e la croce
di Gesu ¢ la Parola di Dio, ¢ il supremo annunzio dove tutte le pa-
role arrivano a compimento e dove tutto & compiuto. Quindi 'amore
¢ la vita di Gesu che si consegna nella croce. Noi sappiamo che il
discepolo non puo avere una sorte migliore del suo maestro e il servo
del suo padrone. Dunque, quando parliamo dell’amore, ci riferiamo
a questo amore. La lettera agli Ebrei, con un’espressione ancora piu
densa e piu forte, per rivelare il mistero della croce luogo supremo
dell’epifania dell’amore di Dio in Gesti, annunzia il sangue che parla
piu forte di quello di Abele (Eb, 12,24).

Questa ¢ la misura dell’amore, questo ¢ I'amore. Ancora un altro
testo, altrettanto importante, che ci rivela il luogo teologico della

36



rivelazione dell’amore di Dio in Gesu Cristo ¢ il grande inno della
lettera ai Filippesi, al cap. 2: il mistero dello svuotamento di Gesi.
Gesu si svuota, si umilia, assume la condizione di schiavo e porta
la sua obbedienza fino alla morte di croce. Il mistero dell’amore ri-
manda al mistero del servizio di Gesti: I’essere servo, ’essere schiavo,
dice la lettera ai Filippesi.

L’amore rimanda al mistero della poverta di Cristo. Guardate: que-
sta & la misura. Infine, Giovanni (19, 30) colloca I’amore del Padre,
l’evento del Figlio e I’agire dello Spirito nell’evento della croce: «Tutto
& compiuto! E, chinato il capo, dono lo Spirito (consegno lo Spirito)».

In Giovanni la consegna dello Spirito avviene esattamente dalla
croce, in una straordinaria sintesi trinitaria. Lo Spirito che Gesu con-
segna dalla croce ¢ lo Spirito nel quale, al cuore della sua offerta,
Cristo offre se stesso vittima di espiazione per i nostri peccati. Que-
sto tema di Cristo che offre lo Spirito lo troviamo nella lettera agli
Ebrei, cap. 9, versetto 14: Gesu & vittima una volta per tutte nella
forza dello Spirito e, ancora, lo Spirito & colui che accompagna il
mistero di Gesu e I'agire di Gesu nella sua vita e nella sua storia.

In Atti 10, 38, Pietro, in casa di Cornelio, racconta I'agire di Gesu
e come & stato consacrato in Spirito Santo e potenza e ha fatto del
bene. La croce raccoglie tutto questo, la croce & veramente la storia
di Gesty; & la rivelazione della Trinita e, se sulla croce il Figlio conse-
gna lo Spirito al Padre, nella resurrezione il Padre dona lo Spirito
al Figlio e, attraverso il Figlio, lo dona a tutti gli uomini, a noi.

Allora, di nuovo la resurrezione & la storia del Padre, la storia del
Figlio e la storia dello Spirito Santo. La resurrezione ¢ la storia del
Padre. In particolare, in Efesini 2, 4-6 si dice: «ma Dio ricco di mise-
ricordia ci ha fatti rivivere con Cristo; per grazia, infatti, siete stati
con lui, e ci ha anche risuscitati e ci ha fatti sedere nei cieli in Cristo
Gesui». Quindi la resurrezione & azione del Padre.

La resurrezione ¢ la storia del Figlio e, infine, la storia dello Spi-
rito Santo. che & donato alla Chiesa. L’amore ¢ questo movimento
della Trinita, movimento nella croce e nella resurrezione. L’amore
& questo straordinario movimento del Padre e del Figlio e dello Spi-
rito, dove il punto decisivo & esattamente la morte del Figlio, la morte
vergognosa, la morte abbandonata, la morte scomunicata del Figlio:
fin li arriva I’amore di Dio nella forza dello Spirito.

Allora la sorte della Chiesa non puo essere molto diversa da que-
sta e, soprattutto, i termini dell’amore non possono essere diversi

37



da questo discendere e ascendere: I'amore ¢ un discendere nei punti
pit lontani dell’abbandono e della vergogna, nel luogo dell’assenza
di Dio, della nientita, degli inferi, fino al sabato santo. Per questo
I’amore trinitario, ’'amore come ce lo rivela la Scrittura, la rivela-
zione della Trinita stessa, & un servizio nella poverta piu radicale,
e questa ¢ la via secondo il Signore per questa Chiesa di questo tempo.
Se non si capisce questo, anche il diaconato diventa un impegno fun-
zionale della Chiesa. Di questo discendere ed ascendere dall’evento
pasquale, che & I’evento dell’amore divino, dell’amore del Padre, del
Figlio e dello Spirito Santo, di un amore per noi, di un amore per
tutti, noi partecipiamo nell’Eucaristia. E proprio nell’Eucaristia,
come & stato detto, che la Trinita passa nella Chiesa e la Chiesa passa
nella Trinita, & 1i che la Trinita entra nella storia e la storia nella
Trinita. L'Bucaristia & la celebrazione di questo amore.

Se noi dovessimo rifare con I’amore il tessuto cristiano delle co-
munita ecclesiali, & dell’Eucaristia che bisogna partire ed ¢ ad essa
che bisogna ritornare. Il tessuto ecclesiale ¢ un tessuto profondo:
le fibre intime che costituiscono la Chiesa sono generate dall’Euca-
ristia e 'Eucaristia & esattamente questo evento nel quale la Trinita
entra nella storia e noi entriamo nella Trinita. In questo doppio mo-
vimento che & di conformazione, siamo formati dall’Eucaristia e ci
conformiamo all’Eucaristia; siamo formati dalla Trinita e ci confor-
miamo alla Trinita; siamo formati da Cristo e ci conformiamo in Cri-
sto. Ma I’Eucaristia, se & dono supremo del Padre, del Figlio e dello
Spirito, & anche giudizio sulla Chiesa, sulla sua vita, sulla sua prassi.
Se bisogna «rifare», vuol dire che qualcosa non funziona e allora pro-
viamo un po’ a fare un esame di coscienza, perché potremo accogliere
il dono di Dio e il Signore come dono solo se ci convertiamo. Solo
cosi la Chiesa riscopre il primato del Signore su di sé e dunque ri-
prende la via che il Signore le vuole indicare. Allora, innanzitutto
c’¢ il problema della fede della Chiesa e la fede della Chiesa al cuore
dell’Eucaristia, perché & 'Eucaristia che forma la Chiesa, ¢ ’Euca-
ristia che forma all’amore di un Dio che muore, un Dio che diventa
maledizione, peccato per noi, scomunicato nella vergogna. Dice la
lettera agli Ebrei: «Usciamo dunque anche noi dal campo e andiamo
verso di lui, portando il suo obbrobrio». L’Eucaristia alimenta la fede,
ma al tempo stesso la giudica e la mette alla prova.

Vi leggo due testi per spiegare questo. Si legge in Esodo 16, 4: «Al-
lora il Signore disse a Mosé: Ecco, io sto per far piovere pane dal
cielo, per voi; il popolo uscira a raccogliere ogni giorno la razione

38



di un giorno, perché io lo metto alla prova per vedere se cammina
secondo la mia legge o no». E pit avanti, al versetto 26, sempre nello
stesso testo si dice: «Disse Mosé: Mangiatelo oggi, perché ¢ sabato,
in onore del Signore; oggi non ne troverete nella campagna; sei giorni
lo raccoglierete, ma il settimo giorno & sabato e non ve ne sara». L'Eu-
caristia, di cui la manna ¢ figura, & dono, ma ¢ anche prova e anche
tentazione.

Prova nel senso che c’¢ e non c’¢, che ci & donata, ma ci & donato
ogni giorno e ogni giorno ci deve essere ridonata e ogni giorno la
dobbiamo invocare. Nel Libro dei Numeri (21,5) si legge: «Perché ci
avete fatti uscire dall’Egitto per farci morire in questo deserto? Per-
ché qui non c’¢ né pane e né acqua e siamo nauseati da questo cibo
leggero». A volte si ha I'impressione che I’Eucaristia non ci basti.
Privilegiamo le nostre opere, i nostri mezzi, le nostre forze, la no-
stra generosita: ci sembra leggero questo cibo.

L'Eucaristia, come dicevamo sopra, ¢ dono, ma anche giudizio: &
dono perché ci da forza per vivere nel deserto del mondo; & cibo dei
pellegrini, & cibo dei viandanti... ma ¢ anche giudizio, se appunto cer-
chiamo altro sostegno e ci arrendiamo ad altre cose. Dice un teologo,
con un espressione molto bella: I'Eucaristia del Signore ¢ come un
crogiolo in cui si fonde tutta la specificita dell’Evangelo, ma proprio
per questo & anche giudizio dei nostri comportamenti.

Si usa ancora una vecchia teologia che parla di azione e di con-
templazione. Questa teologia non ci permette di capire una cosa
straordinaria: nell’Eucaristia tutto € azione, perché ¢ I'azione di Cri-
sto, da cui I'uomo & chiamato, che avviene; ¢ azione della Trinita;
& azione - dice Sacrosanctum Concilium al paragrafo 7 - per eccel-
lenza della Chiesa da cui tutto nasce, da cui tutto € generato, da cui
tutto & formato.

La vera azione & quando ci affidiamo all’azione di Dio; allora ri-
fare con I'amore la comunita cristiana significa affidarsi alla potenza
dell’Eucaristia che chiama all’amore senza limiti, a misura della Tri-
nita.

E al cuore della Trinita - perché I'Eucaristia & la celebrazione del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo - che si pone proprio il mi-
stero di una Chiesa povera, di pellegrini. Perché povera? Perché la
Chiesa vive solo di quel cibo leggero, perché alimentata solo dal Si-
gnore, dal suo pane, dalla sua Parola che & annunciata e quella Pa-
rola annunciata e*spezzata ci da la forza dello Spirito Santo di an-
dare fuori dagli spazi sacri, fuori dai recinti sacri, nei luoghi, nei
sotterranei della storia, della vergogna, dell’abbandono, per essere

39



testimoni ad ogni uomo della vicinanza di Dio, perché Dio ha scelto
quei luoghi per essere vicino al mistero dell’'umanita sofferente.

Allora veramente il mistero di una Chiesa povera nasce proprio
dall’Eucaristia. Questo lo dice anche il Concilio: «Come Cristo ha
compiuto la redenzione attraverso la poverta e la persecuzione, cosi
pure la Chiesa & chiamata a prendere la stessa via». (LG 8).

La Chiesa o & povera o non ¢ la Chiesa voluta dal Signore. O c’¢
la sequela del Cristo povero e pacifico o i cristiani perdono la loro
identita, nel punto supremo della poverta. Se il Signore regna dalla
croce, i cristiani e la Chiesa non possono chiedere posti migliori.
Quando si parla di Gesti servo, si dimentica sempre un aggettivo:
povero. Il servizio di Gesu ¢ un servizio povero, perché ¢ un servizio
da crocefisso. Il servizio di Dio € un servizio povero. Per questo c’¢
I’'odio del mondo: il mondo non odia le grandi parole, le grandi ma-
nifestazioni di forza, perché questo & I'uomo con la sua logica. 1l
mondo odia lo scandalo della croce, lo scandalo di un Dio che mani-
festa il suo amore nel punto supremo della poverta che ¢ la croce.
Dunque il tema della fede; tanto piu la Chiesa crede nell’Eucaristia
tanto pitl sara povera e, come vaso di coccio, dovra portare la po-
tenza del Signore. C’¢ un testo della IT Lettera ai Corinti, al cap. 12,
in cui ¢’é questa parola di Gesu a Paolo: «Ti basta la mia grazia; la
mia potenza si manifesta pienamente nella debolezza». Se siamo forti
non annunceremo la potenza di Dio: solo se siamo deboli, se saremo
poveri, riveleremo il volto del Signore; se saremo ricchi, riveleremo
il nostro volto.

Il tema della fede rimanda alla poverta della Chiesa. Altro punto
altrettanto importante & il tema della speranza: I’Eucaristia e la spe-
ranza. Cosa significa la speranza? Innanzitutto significa attesa del
futuro, significa fiducia in questo futuro, ma significa anche perse-
veranza nella fiducia in questo futuro, cioé perseverare nell’attesa
dell’evento che ora neppure si puo intravedere. Dice Pietro nella sua
prima lettera: «Dio ci ha rigenerati mediante la Resurrezione di Gesu
Cristo dai morti per una speranza viva». (I Pt 1, 3).

Se il fondamento della speranza € Dio, cosa significa che noi spe-
riamo che il Signore venga? Noi siamo nell’attesa del ritorno del Si-
gnore. L'Eucaristia, I’amore trinitario che si rivela nell’Eucaristia,
alimentano la speranza: attendiamo il Signore, siamo una Chiesa del-
’attesa, siamo una Chiesa pellegrina, siamo una Chiesa che misura
il suo cammino sull’orizzonte escatologico oppure ci adagiamo nel
tempo presente e cerchiamo forme pit corpose alla presenza della

40



Chiesa? Si gioca qui lo sperare e la speranza proprio nel ritorno del
Signore, nel ritorno dello Sposo. Dice Paolo: «Cristo ¢ in noi la beata
speranza della gloria del nostro grande Dio salvatore Signore Gesu».
Dunque la speranza: la speranza nel ritorno del Signore. Guardate
che il futuro di Cristo e il suo ritorno € al cuore dell’Eucaristia. «An-
nunciamo la tua morte, Signore, proclamiamo la tua resurrezione
nell’attesa della tua venuta»: cosi proclamiamo al centro della pre-
ghiera eucaristica. Tutta 'esistenza cristiana non puo che essere una
esistenza escatologica, un’esistenza tutta concentrata nel cercare il
regno di Dio, una ricerca nella fede. E questa speranza cristiana ri-
manda inevitabilmente alla purificazione della Chiesa. Dobbiamo es-
sere pronti quando lo Sposo arriva; la parabola delle vergini stolte
e delle vergini sagge parla di un olio da custodire: & I'olio dello Spi-
rito, ma & anche l'olio della conversione. Dunque dobbiamo vera-
mente ripensare il nostro amore; rifare con I’amore la comunita cri-
stiana significa fare in modo che ’Eucaristia, la celebrazione del mi-
stero trinitario, riapra in noi questa attesa, questa attesa dello Sposo,
del Signore che viene, e dunque un’attesa che ci chiama a purificarci
perché lo Sposo venga.

Le beatitudini ci ricordano che se, dobbiamo veramente entrare
nel regno di Dio, se vogliamo diventare figli di Dio, bisogna essere
pacifici a misura di Gesu che & pacifico, e cosi via. Invece pensiamo
ad una Chiesa consolidata, una Chiesa stabilita, la Chiesa che si di-
mentica che il Signore ¢ il Messia povero che viene e viene presto,
una Chiesa concordataria col mondo proprio perché ha perso que-
sto senso fortissimo dell’attesa, attesa dell’Tamata che attende I'amato
e non si fa distrarre da altre cose e si prepara per lui e cerca di es-
sere bella e profumata per lui. Se la Chiesa non attende piu lo Sposo,
’amato, & una Chiesa che perde il senso dell’attesa. Dice Matteo nella
parabola del servo infedele, al cap. 24, 47: «Se questo servo malva-
gio dicesse in cuor suo: il mio padrone tarda a venire, e cominciasse
a percuotere i suoi compagni...» Il servo che si dimentica del ritorno
del suo padrone, si mette a picchiare gli altri: una Chiesa che non
attende genera la violenza.

L’Eucaristia opera in noi perché la vita della Chiesa, la nostra vita,
diventi una risposta d’amore all’amore trinitario. Dice Paolo nella
Lettera ai Romani al cap. 12, versetto 1: «Vi esorto, dunque, fratelli,
per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi come sacrificio vi-
vente santo e gradito a Dio: questo ¢ il vostro culto spirituale». Que-
sta & la misura della carita: & offrire i nostri corpi in sacrificio vi-

41



vente, & diventare vittime. Cosa significa che siamo chiamati a di-
ventare vittime alla sequela della Vittima? Nell’Eucaristia Gesu ¢
il sacerdote che diventa vittima: noi siamo chiamati a diventare vit-
time e questo ¢ il vero culto dello Spirito. E possibile questo? E pos-
sibile che noi veramente consegniamo la nostra vita, diventiamo al-
tre vittime, co-vittime con la Vittima? E possibile, perch¢, come dice
Paolo ai Galati al cap. 5, versetto 22, «frutto dello Spirito ¢ la ca-
rita». La carita cos’e, allora? E diventare vittime con la Vittima, que-
sta & la perfetta conformazione a Cristo. Dove il culto supremo av-
viene, la testimonianza diventa martirio. Non tutti noi siamo chia-
mati a questo, ma tutti noi saremo chiamati a fare della nostra vita
un sacrificio, dunque come vittime fino al punto supremo della no-
stra morte, in cui riconsegneremo la nostra vita al Signore. Quindi
la Chiesa e il cristiano si con-offrono con Cristo, si consacrano in-
sieme a Cristo, che & la Vittima offerta per il mondo. Dunque la
Chiesa ed il cristiano nell’Eucaristia non solo annunciano la morte
del Signore, ma annunciano la propria morte. Ignazio di Antiochia
definisce I’Eucaristia come farmaco di immortalita, antidoto per non
morire, ma per vivere in Gesu Cristo eternamente. Ma, attenzione,
I’Eucaristia uccide sempre chi vi partecipa, nel senso che essa da
la vita attraverso la morte; essa & farmaco dell’immortalita non evi-
tando la morte, ma aiutandoci a morire per Dio e per i fratelli. E
la logica della consegna vittimale.

Chi sono i cristiani? Dice Paolo al cap. 4 della I Lettera ai Corinti:
«Fino a questo momento noi stolti a causa di Cristo, voi sapienti in
Cristo; noi deboli, voi forti; noi disprezzati, voi onorati. Fino a que-
sto momento soffriamo la fame, la sete, la nudita, veniamo schiaf-
feggiati, andiamo vagando di luogo in luogo, ci affatichiamo lavo-
rando con le nostre mani; insultati, benediciamo; perseguitati, sop-
portiamo; calunniati, confortiamo; siamo diventati come la spazza-
tura del mondo, il rifiuto di tutti».

Qui Paolo racconta il suo ministero apostolico. Facciamo fatica a ri-
conoscerci in questo testo: dobbiamo credere che il Signore possa fare
anche per noi il miracolo che ha fatto per i lebbrosi. Noi forse non ab-
biamo la lebbra della carne, abbiamo la lebbra nel cuore, tipica degli
uomini religiosi che pensano solo al loro ruolo e alla loro sopravvivenza.

L’Eucaristia ci chiama ad essere una Chiesa di vittime, una Chiesa
di poveri, una Chiesa povera; ma I’Eucaristia ci apre ai piu piccoli,
ai piu bisognosi ai piu peccatori. Attenzione, non per quello che hanno
di appetibile: troppe volte anche i poveri diventano un mezzo per con-
quistare la societa.

42



L’Eucaristia ci apre ai poveri perché 'Eucaristia ¢ il ministero di
Gesi che, povero, si fa vittima per noi, e allora questo ci apre alla
comunione con i poveri. Questo ci chiede di essere poveri come Gesu,
che, da ricco che era, si ¢ fatto povero per arricchirci con la sua po-
vertd, e allora in una Chiesa dell’agape, formata dall’Eucaristia, il
diacono rappresenta il mistero di Cristo servo e povero. Non basta
servo, perché servo ci permette di fare tante cose, perché tutti ser-
vono a questo mondo. Tutti vogliono e pretendono di servire. La mi-
sura del servizio & il servizio di Cristo che ci ha salvato attraverso
la via della poverta e della persecuzione, € dunque la Chiesa deve
percorrere la stessa strada. Ecco, il diacono rappresenta il mistero
di Cristo servo e povero per la diaconia di tutta la Chiesa, che non
pud essere se non una diaconia unicamente del Signore. Il vivere
senza appoggi, senza sostegno, vivere nella compagnia degli uomini,
cosi come gli uomini vivono e soprattutto come gli ultimi vivono. E
allora questa diaconia del diacono ¢ fondamentale per la Chiesa, pro-
prio perché ricorda, perché rappresenta il mistero del servizio po-
vero al Cristo che si celebra nell’Eucaristia.

C’e da ricordare alla Chiesa quello che deve essere, serva e povera,
per rendere operante una grazia particolare alla Chiesa perché il suo
volto non puo essere che quello del servizio, della poverta e della
solidarieta con i poveri, che & vera solidarieta se si ¢ uguali a loro,
se non si ha né oro né argento da portare, ma se si porta solo il nome
del Signore. Dunque una diaconia della fede, una diaconia della spe-
ranza, una diaconia della carita.

Innanzitutto, la diaconia della fede: il servizio del diacono € innan-
zitutto il servizio alla Parola, al primato della Parola, al suo primato
nella Chiesa; oggi si sentono troppe parole, c’¢ questa ricerca di cul-
tura, c’e questa ricerca di consensi, c’é questa ricerca di credibilita;
c’e in realta la Parola del Signore, nella sua nudita, nella sua sem-
plicita, come direbbe S. Francesco.

Attenzione, questo non € fondamentalismo, ma solamente ricono-
scere che il Signore ¢ il Signore nella forza della sua Parola. La dia-
conia del diacono nella comunita cristiana € servire perché la litur-
gia sia sempre momento generativo e riassuntivo della vita della
Chiesa, la fonte e il culmine. La diaconia della fede & per l'edifica-
zione di una Chiesa povera e debole che come Pietro sa dire: «Non
ho né oro né argento, ma quello che ho te lo do: nel nome di Gesu
Nazareno alzati e cammina». E la Chiesa povera, che sta tra i poveri
secondo la logica scandalosa del Vangelo. Nella I Lettera ai Corinti,
alla conclusione dello straordinario cap. 1 sulla parola'della croce

43



che annuncia Cristo e Cristo crocifisso, scandalo per i Giudei e fol-
lia per i pagani, di fronte alla comunita dei Corinti che & preoccu-
pata della sua poca consistenza, la risposta di Paolo ¢ impressionante:
«Considerate la nostra chiamata, fratelli; non ci sono tra di voi molti
sapienti secondo la carne, non molti potenti, non molti nobili, ma
Dio ha scelto cio che nel mondo ¢ stolto per confondere i sapienti;
Dio ha scelto cio che nel mondo & debole per confondere i forti; Dio
ha scelto cio che nel mondo € ignobile per ridurre al nulla le cose
che sono,» (I Cor. 1, 26-28). Per tre volte si sottolinea la scelta di Dio:
la poverta non ¢ un opzione di qualcuno, & una scelta di Dio sulla
sua Chiesa. Dio ha scelto cio che nel mondo & stolto. Noi non pos-
siamo far altro che ubbidire: il mistero del diacono ¢ fondamentale
in questo. La diaconia della fede si manifesta nel vivere e seguire
lo scandalo dell’agonia della croce nella concreta vita della Chiesa.
Questo ¢ certo di tutta la Chiesa, ma nella Chiesa di chi & stato scelto,
di chi & stato chiamato per meglio dire dal Signore a rendere visi-
bile il suo servizio scandaloso. Una diaconia della speranza: anche
qui evidentemente quello che io dico sono cose che riguardano tutta
la Chiesa, ma appunto la specificita del diacono ¢ di vivere in modo
particolarissimo questo, perché tutta la Chiesa cresca e sia edificata.
Innanzitutto, la liberta dal potere. Questo € un discorso duro nella
Chiesa concordataria dell’8%o. Per lo meno portiamo lo scandalo, cer-
chiamo di non avere buona eoscienza. C’era un manifesto visto nella
mia chiesa: «Aiutateci che aiuteremo tutti», quasi fossimo noi ad aiu-
tare il mondo. Questo ¢ un problema complesso. Il diacono deve es-
sere di Cristo nella carita, nella fraternita, nella comunione, nell’ob-
bedienza, ma deve rappresentare questa liberta dal potere, cosi come
¢ raffigurata nei quattro canti del servo, profezia del servizio di Gesuu.
Un altro elemento importante della diaconia della speranza & 1’ab-
battimento degli idoli, degli idoli che sono dentro di noi, degli idoli
che fanno parte di una cultura dominante.

Noi siamo chiamati ad abbattere gli idoli. Il servo di Gesu ¢ ve-
nuto a servire fino alla morte per abbattere gli idoli, per abbattere
tutte quelle cose che poniamo ogni momento sull’altare del nostro
cuore e della nostra Chiesa al posto del Signore: la ricchezza, il de-
naro, il sesso, il potere. E necessario evitare questo inginocchiamento
al mondo. Ancora, la diaconia della speranza significa cercare quelli
che nessuno cerca. Il Signore da una grazia particolare a alcuni e
certamente, nel sigillo del sacramento, il diacono & chiamato a cer-
care quello che nessuno cerca e nessuno vede. Infine, la diaconia della
speranza ¢ riconoscere negli altri, negli sfigurati e nei nemici, i mae-

44



stri della misericordia e della pace. Questi sfigurati sono maestri per
noi della misericordia di Dio. Quando incontriamo le storie di tanta
gente abbandonata, tocchiamo con mano fino a che punto il Signore
ha misericordia di noi. Dobbiamo riconoscere gli sfigurati maestri
della misericordia di Dio per noi. Questo & compito di tutta la Chiesa,
ma di nuovo il diacono ha un sigillo particolare, perché Gesu servo
povero e pacifico richiama questo.

Infine, la diaconia della carita. E innanzitutto una diaconia della
conversione: noi siamo una Chiesa che non si converte, che non ha
bisogno di conversione: siamo talmente stimati dal mondo, sempre
sulle prime pagine dei giornali. La Chiesa ¢ cercata perché sembra
servire al mondo. In realta la Chiesa & chiamata ad una continua con-
versione nell’Eucaristia: di'nuovo si misura qui il compito del dia-
cono. Diaconia della carita, che & stare nella storia della parte delle
vittime, di tutte le vittime. Diaconia della carita che diventa una dia-
conia della pace. I diaconi devono far crescere nella Chiesa questa
consapevolezza che, se noi siamo i discepoli della vittima, dobbiamo
stare nella storia dalla parte delle vittime. E per questo che la guerra
non ci appartiene: le armi non ci appartengono, il servizio militare
& rigettato perché il cristiano segue un’altra strada. Ancora, la dia-
conia della carita non & vergognarsi del vangelo. A volte ci vergo-
gniamo del Signore e del suo vangelo: ci sembra troppo esigente,
troppo complicato, troppo distante, troppo lontano. Addirittura,
come strumento per la nuova evangelizzazione, visto che il vangelo
sembra non bastare pit, ci abbiamo messo anche la dottrina sociale:
& un modo di vergognarsi del vangelo. E infine la diaconia della ca-
rita come dare la vita per il Signore e per il vangelo. Certo, ¢ un pro-
blema di tutti; di nuovo il diacono & chiamato a questo, a ricordare
con la vita e la parola ai fratelli e alla Chiesa che bisogna dare la
vita. Tl ministero del diacono che & generato dall’Eucaristia, nella
diaconia della fede, della speranza e della carita, serve all’azione di
Dio, che fa crescere e forma ogni giorno la sua Chiesa per farne la
sua Sposa bella davanti agli uomini che attendono tenerezza.

45






