Antonio Maria CARFi
La vocazione di Maria nel piano salvifico di Dio

Accostarsi al tema della vocazione di Maria significa entrare in un
mondo complesso ed articolato, in quanto in lei si incrociano le linee portanti
dell’antico e del nuovo Patto. Pur nella sobrieta di quanto Maria ¢, si concentra
in lei la totalita della storia della salvezza e dei molteplici rapporti che la
intessono. Per questo si potrebbe compendiare il messaggio della Scrittura
intorno alla Vergine Madre dicendo che ella & I’icona dell’intero mistero
cristiano.' A tal riguardo, Bruno Forte afferma che «Maria nella Scrittura [...]
manifesta la Scrittura in Maria; la totalita del disegno salvifico di Dio si offre
nel frammento della donna di Nazaret, scelta dall’Eterno come Madre del
Figlio venuto fra noi».? Si potrebbe dire che la struttura profonda del mistero
di Maria ¢ la struttura stessa dell’Alleanza vista dalla parte dell’'umanita che
Maria — membro e vertice — rappresenta.’ Il discorso di fede su di lei «rimarca
il “nexus mysteriorum”, I’intimo intrecciarsi dei misteri nel loro reciproco
essere-di-fronte come nella loro unita».* Ecco perché la vocazione di Maria
non puo essere colta e compresa solo entro il mistero del progetto di salvezza
voluto da Dio per la storia dell’umanita e 1’essere di Maria; la sua persona
in ultima analisi va considerata nella prospettiva del compito che Dio le ha
affidato. Questo perché, evidentemente, la persona, il ruolo e il significato
storico-salvifico di Maria & assolutamente centrale nel disegno che Dio ha
sull’umanita. Questa consapevolezza ha caratterizzato la scelta del Vaticano II
di collocare Maria in mysterio Christi et Ecclesiae.” Proprio per questo, dopo
la promulgazione del Capitolo VIII della Lunien gentium, non si puo parlare di

' Cfr. B. Forte, Maria, la donna icona del mistero. Saggio di mariologia simbolico-
narrativa, Cinisello Balsamo 1989.

* Ibid., p. 103.

3 Cfr. 1. DE La Porrterie, Maria nel mistero dell 'Alleanza, Genova 1988.

*J. RarziNGeR, Considerazioni sulla posizione della mariologia e della devozione
mariana nel complesso della fede e della teologia, in J. RATZINGER — H. U. VON BALTHASAR,
Maria Chiesa nascente, Roma 1981, p. 28.

$ Cfr. ConciLio Ecumenico Varicano 11, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen
gentium, 21 novembre 1964, in Enchiridion Vaticanum, vol. 1, EDB, Bologna 1997, nn.
426-445, pp. 600-627. Da ora in poi LG.

Antonio Maria Carfi| 31



Maria che partendo dalla sua posizione all’interno del piano salvifico di Dio.
Questa collocazione implica di conseguenza, forse in sintonia quantomeno
inconscia con la cultura post-moderna, una presa di distanza dall’approccio
filosofico-razionale proprio del metodo deduttivo per adottare 1l criterio di
un primordiale ancoraggio alla storia. Per questo, fa notare 1’indimenticabile
Stefano De Fiores, «i trattati mariologici recenti, abbandonata 1’impostazione
deduttiva propria dell’ontoteologia, dedicano una parte piuttosto rilevante a
Marianella Bibbia, avvalendosi delle ricerche dell’esegesi contemporanea che
ha aperto nuove frontiere alla mariologia, ha rafforzato la base scritturistica
alla mariologia e I’ha arricchita considerevolmente dal punto di vista
tematico».® Se scrutiamo con attenzione la memoria della fede, sin dalla sua
origine normativa e fontale nella testimonianza biblica, ci accorgiamo che il
discorso su Maria si articola a partire da una “legge di totalita” che si esprime
attraverso due linee portanti: si puo parlare di lei solo in rapporto al Figlio
e al disegno integrale della rivelazione e della salvezza che si ¢ manifestata
pienamente e definitivamente in Lui. E d’altra parte il rapporto materno-filiale
¢ stato cosi intenso e decisivo per la Redenzione che fa riverberare su Maria
la totalita di quanto si ¢ compiuto nel Verbo incarnato. Per questo possiamo
dire con Pavel Evdokimov che la storia di Maria ¢ «la storia del mondo in
compendio, la sua teologia in una sola parola» e che ella ¢ «il dogma vivente,
la verita sulla creatura realizzata».” I Vaticano II conferma dal canto suo
questa convinzione: «Ripensando piamente a lei, e contemplandola nella
luce del Verbo fatto uomo, la Chiesa penetra con venerazione e crescente
comprensione nell’altissimo mistero dell’incarnazione e si conforma sempre
pit al suo Sposo. Maria, infatti, per essere entrata cosi intimamente nella
storia della salvezza, in qualche modo compendia in sé e irraggia le principali
verita della fede. Cosicché quando la si predica ¢ la si onora, ella rimanda al
Figlio i credenti, li chiama al suo sacrificio e all’amore del Padre».®
Nell’approfondire, dunque, il discorso su Maria & possibile cogliere, quasi
in filigrana, lo stile di Dio, il suo modo di agire nella storia degli uomini, come
se la Vergine nazaretana costituisca, in qualche modo, una sorta di «principio
noetico del disegno salvifico e insieme una sua palese esemplificazione».” In

*S. DE Fiores, Maria sintesi di valori, Cinisello Balsamo 2005, p. 394.
" P. EvbokIMov, La donna e la salvezza del mondo, Milano 1980, pp. 54. 216.
*LG, n. 65.

*S. De Fiores, Mariologia/marialogia, in S. D Fiores — S.M. Meo (edd.), Nuovo
Dizionario di Mariologia, Cinisello Balsamo 1985, p. 907.

32 |Antonio Maria Carfi |



altri termini, mentre lo riflette in s¢é, Maria rinvia al tutto del Mistero.

Parlare della sua vocazione e del suo vissuto richiederebbe
un’integrazione fra storia, teologia e spiritualita. Da una parte, la conoscenza
della Giovane nazaretana deve essere fondata su una teologia autentica.
D’altra parte, soprattutto a partire dalla meta del XX secolo, si & avvertita
I’'urgenza di rappresentarla nel suo contesto storico come donna ebrea
di coraggio, forza e preghiera. Affermare questo non vuol dire adombrare
in alcun modo il ruolo di Cristo unico «mediatore fra Dio e gli uomini».'
Tuttavia occorre riconoscere che se Cristo € “il” centro dell’hystoria salutis,
Maria ¢ “al” centro di questa storia. 1 Vangeli attestano questa centralita
annotando la presenza e il contributo personale della Giovane nazaretana nei
momenti cruciali dell’azione salvifica di Dio: I’Incarnazione,'" la Passione,'”
la Pentecoste.”” Ecco perché possiamo proseguire nel nostro percorso alla
scoperta del mistero della vocazione di Maria senza per questo temere di
mettere in discussione in alcun modo il cristocentrismo.

In effetti tutta la storia sacra sembra essere sotto il segno di una Donna.
Alle origini, in seguito al dramma iniziale della caduta dei nostri progenitori,
Dio fa una promessa: «lo porro inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e
la sua stirpe: questa ti schiaccera la testa e tu le insidierai il calcagno»." E alla
fine della storia: «Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di
sole, con la luna sotto i suoi piedi e, sul capo, una corona di dodici stellex."
Come se tutta la Scrittura fosse compresa entro questa grande inclusione: una
donna e la sua stirpe alle origini; una donna e la sua stirpe alla fine: simbologia
di grandissima valenza ecclesiologica, che tuttavia trova in Maria di Nazaret,
nella sua vita terrena ¢ nel suo contributo metastorico, una protagonista di
assoluta eccezione.

Per parlare, dunque, della vocazione di Maria, considerati i limiti
letterari di questo contributo, mi fermero su tre aspetti della sua risposta
libera, consapevole ed amante al Dio dei suoi padri e Padre del nostro Signore
Gesu Cristo. Risposta che va ricercata, nei suoi prodromi, gia nell’Antico
Testamento. Ecco perché ci avvicineremo al mistero della sua vocazione

" 1Tm 2,5.
HCAEc] 26-38:
12 Cfr. Gv 19,25-27.
R CITPAL 1L 14:

" Gen 3,15.

SAp 12,1.

Antonio Maria Carfi| 33



accostandoci innanzitutto alla figura poetica della figlia di Sion. Poi
rifletteremo sulla vocazione di Maria alla Verginita. Infine, la contempleremo
come Madre di Dio.

Mari4 FiGLia DI SIoN'®

I primi germi della vocazione di Maria possiamo gia rintracciarli
nell’Antico Testamento. E possibile infatti parlare di una sorta di preparazione
al mistero della Vergine attraverso alcune figure che ne anticipano la presenza
storica. Una di queste figure corporative ¢ costituita dalla cosiddetta Figlia di
Sion. E un titolo di recente acquisizione, messo in luce dal p. Lyonnet'” alla
fine degli anni *30 del secolo scorso. Il Vaticano II ha adottato ufficialmente
questo titolo nel suo linguaggio all’interno della Lumen gentium, nel contesto
della presentazione delle figure veterotestamentarie che hanno prefigurato la
persona, il ruoloeil significato storico-salvifico di Maria di Nazaret: «E laprima
tra gli umili e i poveri del Signore, che fiduciosi attendono da lui la salvezza
e laricevono. Con lei [...] Figlia di Sion per eccellenza, dopo la lunga attesa,
si compiono i tempi della promessa e viene instaurata la nuova economia,
quando cioe¢ il Figlio di Dio assume da lei la natura umana, per liberare
I'uomo dal peccato mediante i misteri della sua carne».'® In origine Sion era
la rocca della Gerusalemme gebusea, espugnata dal giovane re Davide'. In
questa rocca lo stesso re Davide vi fece condurre 1’ Arca®. Per questo motivo
Sion sara detta dimora di Yahwéh. Alla morte di Davide, Salomone costrui
il complesso del Tempio e della reggia a nord della primitiva Gerusalemme,
trasferendovi I’Arca®'. Allora col nome di Sion venne designato soprattutto
il monte del Tempio.* Inoltre Sion passo a designare tutta Gerusalemme
oppure tutto Israele. L’espressione figlia di Sion nasce, invece, all’interno dei
libri poetici dell’AT, quando una citta o una regione veniva designata sovente
col suo nome proprio, preceduto dal termine figlia: figlia di Babilonia, figlia

' Cfr. A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture. Figlia di Sion e Madre del Signore,
EDB, Bologna 2007.

" Cfr. S. LyoNNET, Khaire, kecharitoméné, in Biblica 20 (1939) pp. 131-141.

R IGENSS ST

" Cfr. 2Sam 5,6-7.

* Cfr. 2Sam 6,12.

' Cfr. 2Sam 6,1-23.

2 Cfr. Is 18,7; Ger 26,18; Sal 2,6; 48.3.

34 |Antonio Maria Carfi |



di Edom, figlia d’Egitto, figlia di Tarshish, figlia di Tiro, figlia di Sidone.”

Con questa personificazione femminile si vuole indicare a volte la citta
o la regione stessa, a volte 1 suoi abitanti. Accade cosi che la citta e gli abitanti
di Gerusalemme vengono personificati con I’appellativo figlia di Sion™, figlia
di Gerusalemme.”® E siccome Sion-Gerusalemme ¢ il centro della terra santa,
il luogo dell’abitazione di Yahwéh nel Tempio, in mezzo al suo popolo,
I’espressione figlia di Sion passa a significare anche I’intero Israele.* Dire
pertanto figlia di Sion equivale a dire (oltre Gerusalemme) anche /a terra e il
popolo d’Israele. Inoltre, ¢ interessante notare che, negli oracoli profetici, la
figlia di Sion ¢ caratterizzata come santa, sposa, vergine, madre, dimora di
Dio, tratti che rimandano senz’altro alla figura della Theotokos.

Fra gli scrittori del NT, ¢ Luca a salutare in Maria la figlia di Sion, cioe
la personificazione ideale dell’Isracle degli ultimi tempi, scoprendo in lei i
legami organici che legano la Vergine al popolo dal quale discende. In lei €
come riassunta la nazione eletta. Ella ¢ figlia di Abramo secondo la carne, ma
soprattutto secondo la fede. In lei si compie I’attesa millenaria di un popolo
in cammino verso il Messia Redentore.

Questa identificazione operata da Luca non ¢ esplicita. Emerge
piuttosto per via indiretta nel racconto dell’Annunciazione. Difatti Lc¢ 1,28-
33 appare come I’eco di tre profezie messianiche: Sofonia 3,14; Gioele 2,21-
27; Zaccaria 2,14-15; 9,9-19. Questi tre oracoli profetici sono indirizzati alla
figlia di Sion e hanno per oggetto I’annuncio della gioia messianica che si
diffonde sull’lsracle degli ultimi tempi, quando Yahw¢h accordera al suo
popolo la salvezza ¢ la liberazione definitiva. Questa figlia di Sion degli
oracoli profetici ¢, in definitiva, il resto d’Isracle, cio¢ la comunita ebraica
reduce dall’esilio babilonese, esperienza purificatrice per un popolo spesso
ripreso dai profeti a causa della sua dura cervice.”” Da popolo infedele tornera
ad essere un popolo di poveri, ossia di gente che riconosce il suo Dio come
unico Re e Salvatore, col rifiuto conseguente di alleanze e di false sicurezze
in contrasto con la sua Legge.

[ Profeti annunziano la ricostruzione del Tempio di Gerusalemme fra il
tripudio dei rimpatriati. Li si avra come il segno sensibile di Yahw¢h che torna

2 Cfr. Sal 137,7-8; Lam 4,21; Ger 46,11.
2 Cfr. Is 10,32: 37,22: 52.1-2; Ger 6.2.
3 Cfr.1s 37,22; Lam 2,13, 2Re 19,21.

% Cfr. Sof 3,14; Lam 2.1.

7 Cfr. Dt9,6.13; Ger 17,23; Ez 3.7.

gty

Antonio Maria Carfi| 35



ad abitare nel seno del suo popolo.*® Sara I’evangelista Luca a riconoscere
in Maria la personificazione della figlia di Sion di cui parlava 1’oracolo del
profeta. Nella Vergine di Nazaret culmina il processo di preparazione che
Dio andava operando da secoli, per disporre Israele ad accogliere il Figlio
suo. Come creatura povera, Maria fece oblazione integrale della sua persona
a Dio e Dio la ricolmo pienamente di Sé. Con I'Incarnazione, il grembo della
Giovane nazaretana diviene lanuova arca dell’ Alleanza, il tabernacolo vivente
di Dio fra 1 suoi. Di nulla, ormai, dovra temere la nuova Sion, la Chiesa, di
cui Maria costituisce la primizia. Ora in lei, la ragione della gioia non ¢ piu
una promessa, ma il Cristo incarnato che sara ormai per sempre il Dio con
noi. Come figlia di Sion, Maria appare dunque legata indissolubilmente al suo
popolo di cui € capostipite Abramo, incarnando in s¢ 1 tratti caratteristici dei
poveri di Yahwéh: la dipendenza assoluta da Dio, la fiducia nella fedelta di
Dio alle sue promesse, la lealta agli impegni morali assunti con 1’ Alleanza. 11
canto del Magnificat sara I’eco dei migliori sentimenti dei “figli di Sion” di
ogni tempo: lode gioiosa a Dio Salvatore, azione di grazie per le grandi cose
operate in lei dal Potente, lotta contro le forze malvagie che si oppongono al
Regno di Dio, solidarieta con 1 poveri, fedelta al Dio dell’Alleanza.

Mri4 VERGINE

Gia negli antichi Simboli della fede, Maria ¢ designata come /a Vergine,
con I'articolo determinativo,* per far comprendere da un parte che non si trafta
di un aspetto marginale della sua vocazione; e dall’altra come questa verginita
non ¢ solo una fatto personale legato alle scelte esistenziali di Maria; non &
un aspetto “morale”. E invece un kairos profondamente radicato nella sua
maternita messianica ed ha, pertanto, dei profondi significati cristologici. Noi
crediamo che Maria, per opera dello Spirito Santo, ha concepito, generato e
partorito il Figlio di Dio come uomo, senza la cooperazione biologico/storica
di un essere umano. Inoltre ¢ parte della nostra fede credere che la verginita
di Maria ha accompagnato tutto il suo vissuto storico facendo di lei la sempre
Vergine,*® nel senso che, dopo aver partorito il proprio Figlio, ella ha vissuto

2 Cfr. Dt 7,21; Is 12,6.

* Cfr. ConciLio CosTanTiNoPOLITANO [ (381): «([....] per noi uomini e per la nostra salvezza egli
discese dal cielo, si & incamato per opera dello Spirito Santo da Maria la Vergine» DS 150.

* Cfr. ConciLio CosTANTINOPOLITANO 11 (553): «[...] s’¢ incarnato nella santa e gloriosa
Madre di Dio e sempre vergine Maria» DS 422.

36 |Antonio Maria Carfi [ _ oS



verginalmente sino alla fine della propria esistenza. E evidente che questa
vocazione alla verginita ante, in e post partum € un mistero unico che deve
essere ricondotto alla sua fontale unita: la condizione divina del Verbo esige
una concezione verginale. 11 carattere verginale della concezione si prolunga
nel parto, in cui I'integrita della Madre diviene anch’essa segno della divinita
del Figlio. Dalla concezione e dal parto verginale consegue la perfetta
dedizione di Maria a Dio che ne ha fatto il suo santuario inviolabile. Con
questa consacrazione € iniziata la divinizzazione dell’umanita riscattata da
Cristo e ricondotta nella luce e nella pienezza della sua dignita originaria, per
cui possiamo vedere in Maria /a Vergine ’icona della nuova creazione e della
creatura in cui radicalmente si attuano tutti i frutti della Redenzione. Questa
vocazione alla verginita ha la sua radice nell’Incarnazione. Si tratta di un fatto
storico o0 ¢ solo un teologumeno? La storicita possiamo desumerla almeno per
tre motivi. Innanzitutto per la evidente coincidenza dei due racconti.?’ Matteo
riporta il punto di vista di Giuseppe e Luca quello di Maria. Nonostante
dunque la diversita di prospettiva e senza che vi sia alcun segno dell’influsso
di un racconto sull’altro, I’affermazione essenziale ¢ identica: i/ Bambino e
generato dallo Spirito Santo, con ['esclusione di relazioni coniugali e nel
rispetto della verginita della Madre. In secondo luogo, i racconti mostrano
una grande sobrieta poiché nessuna messa in scena ¢ stata architettata per
descrivere 1’opera del concepimento e non troviamo alcuna traccia letteraria
di mitizzazione. Infine, bisogna riconoscere I’impossibilita di ricondurre
questi racconti ad una origine diversa da quella di un ricordo storico. Infatti
sono stati fatti molti tentativi per spiegare i racconti, sia ricorrendo al mito, sia
con Iipotesi di una esplicitazione di un tema giudaico veterotestamentario.
Ora, per quanto riguarda i miti pagani, in nessuno di essi si trova I'idea di
una partenogenesi, giacché, ¢ vero che le ierogamie implicano Iintervento
di una divinita, inteso pero sempre a livello fisico. Il mito, invece, ¢ una
rappresentazione della divinita e della sua azione che, in qualche modo, puo
raggiungere degli aspetti di verita nei riguardi di Dio e del destino dell’'uomo,
ma che & plasmata dall’immaginazione umana. Il mistero invece designa
I’autentico intervento di Dio nella storia: esso procede dal pensiero e dalla
volonta divina e viene raccontato sempre con grande sobricta. Per cio che
attiene all’ AT, il concepimento verginale profetizzato da Isaia 7,14 si riferisce
alla nascita normale di un bambino dalla madre. Non ¢ I’AT che offre un
tema al NT, ma il Nuovo che permette di illuminare e reinterpretare un antico

' Cfr. Le 1-2; Mt 1-2: i cosiddetti Vangeli dell’Infanzia.

Antonio Maria Carfi| 37



testo. Gli evangelisti ci hanno voluto tenere lontani da ogni rappresentazione
mitica di paternitd umana attribuita a Dio. Vi € solo una paternita divina
con il concorso della maternita umana di Maria. E necessario, dunque, se
vogliamo dare una lettura autentica della verginita di Maria, rileggerla nei
suoi significati piu profondi.

Significati del concepimento verginale

Tutto ci0 che Dio ha operato nella Santa Vergine, lo ha compiuto non
solo per lei, ma per 'umanita  di ogni tempo. Riflettendo, pertanto, sui
misteri che hanno fatto da fondamento alla vita storica di Maria ¢ possibile
rintracciare anche quei risvolti che, attraverso lei, annunciano anche a noi le
magnalia Dei.

Dimensione esistenziale della verginita di Maria

Per quanto riguarda la verginita nel concepimento dobbiamo riconoscere
nell’evento diverse dimensioni. La prima ¢ quella esistenziale. E per Maria il
segno della sua radicale disponibilita ad accogliere in pienezza il progetto di
Dio, appartenendogli in modo esclusivo in vista dell’opera di salvezza degli
uomini. E il segno della vicinanza di Maria all’Unitrino, unica e irripetibile
per la sua eccezionalita: non solo il Signore ¢ con lei (come auspicato negli
oracoli messianici), ora il Signore ¢ in lei. La liturgia bizantina prefigura
questa concezione verginale nel roveto ardente.’> Una verginita che nasce
nel cuore: concepit prius in mente quam in corpore.’® La verginita del corpo
¢ conseguenza di quella del cuore essendone il sacramento, il segno visibile.

Dimensione cristologica della verginita di Maria

La concezione verginale di Cristo ¢ una realta di natura radicalmente
cristologica in quanto ¢ il segno della filiazione divina. Escludendo ogni
paternita umana, la generazione verginale testimonia che il solo Padre di Gesu
¢ Dio Padre perché nessuno puo dare principio a Dio se non Dio solo. Per
questo la verginita di Maria attesta che nell’Incarnazione del Verbo opera solo
Dio con la cooperazione, partecipata e subordinata della Giovane nazaretana.
Pertanto la realta corporale della verginita di Maria & una garanzia concrela
della vera filiazione trascendente del Verbo eterno.

2 Cfr. J. Leort (ed.), Marie dans la liturgie de Byzance, Beauchesne, Paris 1976, p. 68.
3 SANT’AGOSTINO, La santa verginita, 6: PL 40,399.

38 |Antonio Maria Carfi [0 N



Dimensione storico-salvifica della verginita di Maria

La verginita di Maria significa che il vecchio ordine naturale della
creazione ¢ ormai superato. L’Incarnazione verginale del Logos annuncia
che siamo ormai introdotti, per pura condiscendenza divina, in un nuovo
ordine che la Vergine sperimentera in pienezza nell’assunzione corporea alla
gloria celeste al termine della sua vita terrena. Inoltre, ¢ il segno dell’assoluta
iniziativa di Dio sia nel piano creativo che in quello redentivo. In altri
termini, ¢ il segno che la salvezza ¢ unicamente opera della grazia divina,
dell’irruzione nella storia del Dio dell’impossibile. Ancora: ¢ il segno della
nuova umanita inaugurata in Cristo,** il prototipo della rigenerazione dei
credenti. Agendo in questo modo Dio non distrugge la natura, ma la eleva.
Questa elevazione si concretizza con dei segni. La concezione verginale del
Figlio di Dio ¢ radicalmente nuova: si situa, grazie alla disponibilita di Maria,
nella linea delle generazioni umane, ma ¢, al tempo stesso, segno del principio
della nuova generazione dei cristiani. Infine, la verginita della Madre di Dio
¢ il segno delle nuove nozze, della nuova ed eterna Alleanza, della nuova
creazione annunciata dai Profeti. E [’epifania di un mondo nuovo, oltre il
peccato, santificato dallo Spirito. Questa nuova creazione non poteva non
iniziare come la prima: ossia ad opera del solo Unitrino.

Significati del parto verginale

E il primo miracolo di Cristo che viene al mondo perché ¢ Dio che nasce.
Ed ¢ un Dio Salvatore: infatti i miracoli di Gesu sono anticipazione ¢ figura
della nostra futura liberazione da ogni sofferenza e limitazione corporale. Il
“modo” verginale con il quale il Padre permette la nascita del Figlio anticipa
I’esito ultimo della sua missione. Inoltre &€ anche un segno anticipatore della
Risurrezione. E il preludio al modo col quale il Verbo incarnato sarebbe uscito
dal grembo del sepolcro che avrebbe accolto il suo corpo esamine dopo la
crocifissione.

Significati della perpetua verginita

Per essere perfetta e completare il percorso della verginita nel
concepimento e nel parto, la verginita di Maria doveva essere definitiva
ed accompagnare tutto il suo percorso esistenziale. Senza dimenticare che
lo stato verginale conferisce all’amore materno una piu radicale intimita

3, . o . L i
*2Cor 5,17: «Tanto che, se uno ¢ in Cristo, ¢ una nuova creatura; le cose vecchie sono
passate; ecco, ne sono nate di nuove»

Antonio Maria Carfi| 39



con Dio. Occorre ricordare inoltre che nell’Incarnazione, Maria riceve un
consacrazione totale della sua persona: spirito, anima e corpo. Conveniva
pertanto che questo orfus conclusus® rimanesse per sempre consacrato
all’Unitrino rispetto al quale la Vergine Madre ha vissuto una eccezionale
singolarita di relazioni: Madre del Figlio di Dio e, pertanto, Figlia prediletta
del Padre e Sacrario dello Spirito Santo.*® E conveniente pensare che, dopo
I’esperienza mistica — intraducibile con categoric umane — della maternita
divina, I’'unica maternita ancora possibile per la 7heotokos fosse di carattere
soprannaturale, nell’ordine della grazia. La maternita verginale di Maria era
destinata a prolungarsi solo nella maternita spirituale universale, vocazione
conferitale dallo stesso Figlio morente sulla Croce.?’

MARIA MADRE: LA THEOTOKOS

Concludiamo questa nostra ricognizione sulla vocazione (o forse, a
questo punto, sarebbe meglio dire vocazioni) di Maria, puntando lo sguardo
del cuore e dell'intelligenza sul mistero della maternita divina, definito
come dogma di fede dal Concilio di Efeso.*® Naturalmente non entro nelle
questioni cristologiche che hanno portato i Padri conciliari a definire Maria
come Madre di Dio (letteralmente: Colei che ha partorito Dio in carne
umana) se non per ricordare un aspetto metodologico significativo che
riguarda la vocazione teologica di Maria ad essere garante dell’ortodossia.
Questo perché ogni dottrina cristologica che risulti incompatibile col nome
di Theotdkos ¢ allo stesso tempo incompatibile con la fede della Chiesa:
se Gesu non ¢ piu Dio in persona, Maria non puo essere piu chiamata con
questo titolo. Questa vocazione di Maria ad essere Madre del Figlio di Dio
¢i introduce nel mistero di una intimita unica ed irripetibile fra il Creatore
¢ la creatura. La matemita, infatti, non consiste solo in un atto con il quale
una donna mette al mondo un figlio poiché essa ¢ piuttosto il fondamento di
una relazione permanente da persona a persona. Ora, ¢ vero che ogni madre
genera il corpo di carne del proprio figlio mentre I’anima viene creata da
Dio al momento del concepimento. D’altra parte, pero, la madre non ¢ solo
madre del corpo, ma dell’intera persona del figlio. Dal punto di vista fisico,

¥ Cfr. Ct 4,12.

* Cfr. LG, n. 53.

7 Cfr. Gv 19,25-27.
* Cfr. DS 250-268.

40 |Antonio Maria Carfi  [m0 =



Maria ha offerto il suo contributo solo alla formazione del corpo di Gesu: ma
& vero, d’altra parte, che se ogni donna diventa madre di una persona umana,
ella & invece diventata Madre di una Persona divina. In ogni caso, possiamo
affermare che la maternita divina di Maria ¢ stata completa: concepimento,
gestazione, parto. Tuttavia non si deve pensare che il contributo materno sia
stato solo di ordine biologico poiché la vocazione di Maria come Madre di
Dio ha implicato anche [’aspetto pedagogico poiché clla ¢ stata 1’educatrice
del Figlio. Il testo evangelico conferma questa convinzione: «[Gesu] Scese
dunque con loro e venne a Nazaret e stava loro sottomesso».*® L’infanzia
umana del Verbo fatto carne ha dunque conosciuto 1’'influsso pedagogico di
Maria, guidata dallo Spirito Santo, sul Figlio. Quello Spirito che aveva reso
immacolato il suo concepimento nel grembo di Anna e che 1’aveva colmata
di grazia nell’Annunciazione,’ ha guidato Maria anche nelle mansioni piu
terrene € umane che spettano ad una madre al fine di assicurare lo sviluppo
del Bambino. Tra 1 vari episodi evangelici dai quali si puo desumere questo
influsso educativo di Maria su Gesu citiamo la lavanda dei piedi.*' Un gesto
che il Figlio avra visto fare tante volte a Nazaret alla Madre in favore degli
ospiti di passaggio. Gesto concreto e, al tempo stesso, simbolico col quale
ella confermava la sua disponibilita a fare della sua vita un autentico servizio
di amore, a conferma della sua risposta alla chiamata dell’Unitrino: «Eccomi
sono la serva del Signore».** A tal riguardo, Jean Galot afferma: «L’obiettivo
ideale di una educazione ¢ d’integrare pienamente nella personalita
del bambino quello che si desidera insegnargli; in questo senso, i frutti
dell’educazione non si possono piu distinguere, perché sono inclusi nelle
ricchezze proprie alla persona. In Gesu, 1’assimilazione di tutto quello che &
stato dato da Maria nel suo compito di educatrice ¢ stata cosi profonda, che non
possiamo piu percepire la misura dell’influsso esercitato. Ma nelle ricchezze
personali che il Cristo dona al mondo, si nasconde il risultato di una profonda
azione di sua madre. E la piu alta collaborazione materna della Theotokos
all’Incarnazione».” Ma perché Dio ha scelto questa modalita per rivelarsi
al mondo? Come abbiamo gia visto per la vocazione alla vita verginale di

R 9i518
S Cralici]E28

4 CiriGvi134 38"
J2liciA 8!

Y ). GaLor, Maria la donna nell ‘opera della salvezza, Pontificia Universita Gregoriana,
Roma 2005, p. 109.

i e Antonio Maria Carfi| 41



Maria, anche nella maternita messianica si celano prima di ogni altra cosa
dei significati cristologici. Innanzitutto questa maternita era necessaria perché
I’Incarazione si compisse nel modo piu perfetto. La cooperazione matemna
di Maria, infatti, assicura |’appartenenza piu completa e perfetta del Verbo
all’'umanita, inserendolo storicamente nella catena delle generazioni umane *
[’affermazione dogmatica: “Gesu ¢ vero Dio e vero Uomo” ci autorizza a
pensare che la sua perfezione umana € mutuata interamente dalla Theotokos.
In secondo luogo, il ruolo di Maria di Nazaret nell’Incarnazione consente di
affermare la verita e la storicita della carne di Cristo contro ogni docetismo.
Sara Tertulliano, a tal riguardo, ad affermare: caro salutis est cardo.** Ancora:
la maternita divina ¢ epifania della heosis, ossia del progetto di divinizzazione
dell’uomo che Dio ha realizzato con la sua incomprensibile condiscendenza
divina. Cosi si esprimeva San Massimo il Confessore: «E proprio per
ricondurre a sé gli uomini Dio fece cose straordinarie, anzi diede la massima
prova della sua infinita bonta. Per questo 1l Verbo del Padre, con un atto di
inesprimibile umiliazione e con un atto di incredibile condiscendenza si fece
carne e si degno di abitare tra noi».*

La Theotokos ¢ la testimone privilegiata della kenosi di Dio il cui frutto
sara I'elevazione dell’'umanita che dopo Cristo «che ¢ la primizia»* vedra
in Maria la prima beneficiaria. E lei infatti che, nella qualita di Madre di
Dio, porta in sé il segno manifesto della nuova dignita dell’essere umano.
Sara lei, terminato il corso della sua vita terrena, ad essere assunta con tutta
la sua persona alla gloria celeste, condizione grazie alla quale ella ¢ per
noi «segno di sicura speranza e di consolazione»*. Ecco perché «la santa
Chiesa venera con particolare amore la beata Maria, Madre di Dio, congjunta
indissolubilmente con I’opera della salvezza del Figlio suo: in Maria ammira
ed esalta il frutto piu eccelso della redenzione, ed in lei contempla con gioia,
come in una immagine purissima, cio che essa desidera e spera di essere nella
sua interezza».*’ Maria ¢ lodata come 1’icona escatologica della Chiesa verso
la quale mantiene un rapporto dinamico e materno anche adesso che vive
nella dimensione metastorica della gloria celeste. Infatti, insegna il Concilio

# Cfr. Mt 1,1-16.

“ TERTULLIANO, De carnis resurrectione, 8,3: PL 2,806.
* MassiMo CONFESSORE, Lettera 11: PG 91.454-455.
71Cor 15,23.

 Lumen gentium, n. 68.

¥ Sacrosanctum concilium, n. 103.

42 |Antonio Maria Carfi [ T



«la beata Vergine Maria assunta in cielo non .ha deposto il suo munus materno,
ma continua ad ottenerci le grazie necessarie ‘alla nostra salvegz‘a e_tefna ?0?1]
la sua molteplice intercessione».* .La‘\{ocaznoxlf: alla ma_ter‘mta_dlvwna ¢ il
principio primo”' della sua maternita Spl]'ltLlf'llC nei con’frontl di thtta_l u;‘nan;;a
di ogni tempo. Maria ¢ rivolta verso la Chiesa perché f}l sempre r:vo_%a alla
speranza della vita eterna che ora gode nella sua conch:aonc dl-GIOI'l _cata‘.
Cosi, a partire dalla speranza compiuta nel nnsterg dell Assqnzmne l‘e{ puo
sostenere con efficacia la speranza dei suoi fratelli e sorelle in umanita che

stanno percorrendo il pellegrinaggio verso 1’ Eternita.

* Lumen gentium, n. 62.
51 T ; : It
Cfr. B. Leany, 77 principio mariano nella Chiesa, Citta Nuova, Roma 1999,

Antonio Maria Carfi| 43



	p. 31
	p. 32
	p. 33
	p. 34
	p. 35
	p. 36
	p. 37
	p. 38
	p. 39
	p. 40
	p. 41
	p. 42
	p. 43

