Verso il XXI Congresso
Eucaristico Nazionale

Il Congresso Eucaristico Nazionale interessa princi-
palmente le comunita parrocchiali ed i gruppi ecclesia-
li d’'Italia. Sua finalita precipua — come ha detto Gio-
vanni Paolo II ai vescovi calabresi in visita ad limina
1’11 ottobre scorso — é quella di «infervorare alla pieta
eucaristica le parrocchie delle diocesi e 'intera regio-
ne (calabra), cosi che un rinnovato riverbero di tale
devozione s’irradi nell’intera nazione italiana». Per
perseguire questi obiettivi la catechesi sul mistero eu-
caristico deve trovare largo spazio ed occupare un po-
sto fondamentale nell'attivita pastorale della Chiesa
italiana nei prossimi due anni.

Riportiamo qui di seguito due relazioni tenute dal 30
agosto al 1° settembre, a Gambarie d’Aspromonte, du-
rante il X Congresso nazionale della Rivista per ani-
matori di catechesi Evangelizzare, delle Edizioni De-
honiane di Bologna, sul tema Catechesi ed Eucaristia.
Esse ripropongono alcuni contenuti atti ad aiutare a
capire meglio il mistero eucaristico e ad esprimerne
nella vita la complessita e ricchezza.

La Chiesa di Reggio Calabria si é assunto il compito
di preparare ed animare il Congresso Eucaristico Na-
zionale del 1988. Esso pero non si esaurira nelle cele-
brazioni dell’ultima settimana; molto piii importante
sara il lavoro, silenzioso ed approfondito, che, in que-
sto tempo che ci separa dalla conclusione, sapranno
sviluppare le parrocchie e le diocesi italiane per risco-
prire il significato dell’Eucaristia come sacramento di
unita, tema generale del Congresso.

69



e

oo
-

e

Frip

p'l_"“ ST

BEE

.I“..I"II,I' .

. t—." 'f1 "||.-:"'-"

-‘;"‘-'I PRt
l' L'.l\.

P‘I‘-I.I:‘Ij"JI N '.'.J

u1

e

[
o J.. 11

i

H
B ¥ 7 0Y
I_|]. "'J'lln. &
. W iy - n
B i
W ey
‘I.I.I.;“ ) L
Jalt: bl
L 1 7 ™
S -
)
.-'.n'\l A b i [
""1 B o
.. ':-r gy =
‘I:'

[T |:..\"l-.

1 e R
“ g }
I'.."-.\o‘. SO TS
i -
b P e e
LERERR T e (3] ."!'l'
i
3 R 1 e O ]
o
T B '-h_ll'l-'l'.',', B
| N TR 5
IR IIE SR ok
’ ' L -4
T
v
i b N
n,
T 1
_.A+:OI III_ ‘I E
e R of
= 3 :] 1l
&
i 1]
,‘.I :'. ]
" i L
R RN IRE L ]
11 B
: 3
. ga
ol
T 1 b




LUISA CESTARI ALFIERT*

IL SIGNIFICATO TEOLOGICO
DELL'EUCARISTIA

Il tema che mi & stato affidato parla di senso teologico dell’Euca-
ristia, I'espressione va chiarita. Cip che a noi qui interessa e di riu-
scire a prendere visione con chiarezza di quei nodi fondamentali
senza i quali la catechesi non potrebbe dire 'Eucaristia. -

Certo, questi nodi fondamentali sono oggetto di riflessione sia da
parte della teologia, sia da parte della catechesi, ma in modo diver-
so. La catechesi deve dire in modo chiaro e preciso il dato di fede,
cosi come lo propone la Chiesa cattolica, di conseguenza non puo e '
non deve accondiscendere e presentare come verita cristiane le ipo-
tesi di lavoro della teologia. La teologia, di riscontro, deve studiare
e dibattere le ipotesi che servono a rendere piu credibile e storica-
mente trasmessibile I'unica e vera fede, diversamente manchereb-
be al suo compito. Dobbiamo, pero, tenere sempre presente la di-
versita e la specificita delle due discipline, in ordine ai due fini di-
versi che le caratterizzano anche nella trattazione dei medesimi
problemi. Il caso dell’Eucaristia ¢ emblematico. Noi, qui, pur te-
nendo presente la complessita dei rapporti tra teologia e catechesi,
cercheremo di presentare nella sua forma oggettiva la fede cristia-
na, quella professata dalla Chiesa cattolica, a prescindere dalle di-
spute o ipotesi teologiche, pur tenendo conto della comprensione e
dell’approfondimento che ci viene dalla teologia in ordine al nostro
tema. .

Procederemo allora per flashes, cercando di evidenziare e di ri-
spondere alle istanze piu urgenti e meno chiarite della catechesi e
non procedendo secondo un metodo teologico, questo anche se la
teologia ci offre gli strumenti per molte soluzioni.

Ci & sembrato che i nodi fondamentali della catechesi eucaristica
siano i seguenti:

1. Che cos’¢ I'Eucaristia? Cena, dono, sacrificio ecc.?
2. Che cosa significa «Presenza reale»?

*Licenziata presso la Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale e redattrice di
Evangelizzare. :

71



3. L’Eucaristia e la Messa.
4. Il rapporto tra I'Eucaristia e gli altri sacramenti.
5. Il rapporto Eucaristia/Chiesa.

1. Che cosa é ’Eucaristia
(Cfr. «Evangelizzare», n. 3/1985, pp. 159 ss.)

Non ¢ infrequente che nella catechesi corrente rivolta ai bambini
o agli adulti, si ricorra ad alcune categorie per facilitare la com-
prensione dell’Eucaristia: & cena, &€ dono, & comunione, & rendimen-
to di grazie ecc. Cosi facendo, ciog privilegiando una categoria, si ri-
schia di perdere di vista quella fondamentale: il sacrificio.

L’Eucaristia ¢ la «memoria» del sacrificio del Calvario, «memo-
ria» che Gesui Cristo ha affidato ai suoi, la vigilia della sua morte
(Cfr. Lc. 22,19), per tutto il tempo dell’attesa, finché il Signore ven-
ga; ¢ il suo «testamento» e quindi I’espressione ultima e compiuta
del suo amore (Cfr. Gv. 13,1).

Ma la «<memoria» eucaristica di Gest1 Cristo rimanda necessaria-
mente al Gesui della storia.

Chi sia Gesu Cristo deve essere gia noto alle persone, adulti o
bambini, alle quali rivolgiamo il discorso catechistico. Infatti pri-
ma di affrontare il discorso sull’Eucaristia e per rispettare un ordi-
ne logico e progressivo nella catechesi, dovremo parlare preceden-
temente di Gesu, della sua storia, quella di 2000 anni fa, della sua
presenza fra gli uomini e solo successivamente di quella presenza
singolare, straordinaria, quella eucaristica, che durera per sempre.
«Saro con voi tutti i giorni fino alla fine del mondo» (Mt. 28,20).

Non possiamo parlare dell’Eucaristia senza tener presente il col-
legamento diretto tra la persona terrena vissuta in Palestina e la
presenza eucaristica.

Sappiamo che la catechesi deve fornire le ragioni che rendono
comprensibili le verita cristiane; nel caso dell’Eucaristia le ragioni
si trovano nel riferimento al Gesu terreno, quella singolarita della
sua persona che non ¢ una persona qualunque, ma il Figlio di Dio,
venuto a salvare tutti gli uomini, non solo i suoi contemporanei, ma
gli uomini di tutti i tempi.

Proprio questo suo modo di essere, singolare, diverso da quello di
tutti gli uomini che sono esistiti ed esisteranno, rende comprensibi-

72



le e ragionevole che la sua presenza in mezzo a noi non finisca con
la sua morte, col suo sacrificio, come fosse un uomo qualsiasi, ma
duri, in modo impensabile, per sempre. Questo modo straordinario
¢ I'Eucaristia.

In questa prospettiva, se la catechesi vuole far comprendere che
cosa sia 'Eucaristia, deve spiegare che il quadro nel quale collocar-
la non & quello ristretto che vediamo nel pane e nel vino, ma quello
grande, mai terminato, della storia e del mondo.

Gesu ¢ presente nell’Eucaristia non per essere presente nel pane
e nel vino, ma per essere presente tra gli uomini, lungo tutta la loro
storia.

Concretamente Gesu ha dato tutto se stesso a quelli che lo accol-
gono nella fede, sacrificando la propria vita. L’'Eucaristia ¢ il «se-
gno» efficace della croce, la croce esprime 'amore di donazione del
Figlio di Dio in modo grande, pieno, completo. Il suo sacrificio non
& perd fine a se stesso, negativo, ma aperto alla vita, ha vinto la mor-
te. Il suo corpo e il suo sangue sono diventati principio di vita per
tutti. Il convito eucaristico & il «<segno» di Gesu Cristo che si fa via
(pane/alimento) degli uomini. -

Una definizione tradizionale dell’Eucaristia ci dice: «<L’Eucaristia
¢ la presenza reale di Gesu Cristo sotto le specie del pane e del
vino». Cerchiamo di recuperare il significato di questa definizione
nel suo senso pitt profondo: vedremo che non & cosa diversa da
quanto abbiamo detto.

2. La presenza reale

Questa definizione di fede era gia presente alle origini della Chie-
sa. La prima testimonianza scritta si trova in S. Paolo: «Il Signore
Gesu nella notte in cui veniva tradito, prese il pane, e, dopo aver re-
so grazie, lo spezzo e disse: “‘Questo ¢& il mio corpo che ¢ dato per
voi. Fate questo in memoria di me”. Similmente dopo aver cenato,
prese anche il calice dicendo: “Questo calice & la nuova alleanza nel
mio sangue. Tutte le volte che lo bevete, fate.questo in memoria di
me”’» (1 Cor. 11,24-25). j

Questa fede resto inalterata fino al 1500, quando la riforma pro-
testante suggeri un'’interpretazione simbolica (Zwinglio). Contro
questa interpretazione il magistero della Chiesa volle precisare

73



che, parlando di presenza reale, il pane e il vino non sono un simbo-
lo della presenza di Gesu Cristo, ma sono molto di pit e di diverso,
sono una presenza reale seppure in forma sacramentale.

Questo ¢ il problema o meglio il nodo che la catechesi non puo igno-
rare, ma deve impegnarsi a sciogliere e a presentare per riconoscere il
senso dell’Eucaristia; coerentemente non possiamo partire dal pane e
dal vino, ma dalle parole e dal gesto di Gesu Cristo. Il gesto di Gest1 &
estremamente comune: mangiare il pane e bere il vino, ma il significa-
to profondo di questo gesto & per noi quello dell’i impegno a voler con-
dividere la stessa sorte e a voler condividere lo stesso destino. Si dice
che questo ¢ il senso «antropologico» dell’Eucaristia.

Questo gesto, mangiare il pane e bere il vino, sedere alla stessa
mensa, forse banale, assume un significato particolare e pieno dalle
parole di Gesu in riferimento alla sua vicenda personale e alla sua
- esistenza. Per Gesu la vita non & qualcosa di cui poter disporre a
piacere, ma ¢ un dono del Padre che va vissuto nell’amore per gli al-
tri fino al sacrificio supremo della vita. Questa & I'esistenza umana
secondo Gesu e questo deve essere il modo di vivere delle persone
che scelgono di essere suoi discepoli: i cristiani.

Questo ci dice che I'esistenza cristiana & 'unica esistenza giusta per-
ché non porta alla morte, la supera e porta alla vita. Per questo Gesi1 si
€ reso presente per sempre nel pane e nel vino, nell’Eucaristia. Gli ele-
menti umani, pane e vino, nei quali Gesii Cristo si & reso realmente
presente, cosi come partecipare alla stessa cena, sedere alla stessa
mensa, sono elementi costitutivi dell’esistenza giusta per 1'uomo.

Dice Giovanni: «Io sono il pane, quello vivo, venuto dal cielo: se
uno mangia di questo pane vivra per sempre. Il pane che io gli daro
¢ il mio corpo dato perché il mondo abbia la vita. Se non mangiate il
corpo del Figlio dell'uomo e non bevete il suo sangue, non avete in
voi la vita. Chi mangia il mio corpo e beve il mio sangue ha la vita
eterna e io lo risuscitero 1'ultimo giorno; perché il mio corpo & vero
cibo e il mio sangue & vera bevanda» (Gv. 6,51,53-56).

Gesli ha vissuto la sua esistenza umana donandosi a tutti gli altri
uomini perché tutti potessero, nutriti da lui, vivere come lui.

3. L’Eucaristia e la Messa

Precedentemente abbiamo presentato la definizione dell’Eucari-
stia cosi come viene proposta dalla Chiesa cattolica: I’'Eucaristia ¢ il

74



sacrificio di Gesui Cristo, e abbiamo cercato di dimostrare come la
categoria di sacrificio risulti primaria, fondamentale, rispetto ad
altre, quali la cena, il dono o il rendimento di grazie. Queste catego-
rie sono senz'altro presenti nell’Eucaristia, ma secondarie. E la co-
munione col sacrificio di Gest Cristo, il sacrificio di un uomo che &
Dio, che ci fa vivere come uomini salvati. Questo sacrificio ¢ sem-
pre presente nel segno del pane e del vino, per tutti i secoli. Lo ab-
biamo riconosciuto nel dogma delle presenza reale. Questo avviene,
per noi cattolici, in un momento particolare, specifico, determinan-
te per la Chiesa: quando viene celebrata la Messa. La Messa ¢ il se-
gno del sacrificio di Gesu Cristo, cio¢ della realta storica di Gesu
Cristo che si dona agli uomini, realtd sempre presente che diventa
principio di vita. ,

Occorre allora chiarire che cosa significa segno. Il segno dell’Eu-
caristia & un segno sacramentale e ci rimanda alla nozione di sacra-
mento. Sicuramente ai catechisti & noto che cosa sia un sacramen-
to, qui ricordiamo soltanto che il sacramento ¢ un segno, ma il si-
gnificato & diverso da quello che noi attribuiamo solitamente al ter-
mine. Si dice, per esempio, che la bandiera ¢ il segno o il simbolo di
una nazione, oppure che stringere la mano a un amico sottintende
una realta di amicizia, un rapporto affettivo, un dono di fiducia. In
tutti i sacramenti, cosi come nell’Eucaristia, il segno significa qual-
cosa di piu e di diverso. Non si tratta di una realta umana espressa
nelle cose, ma nelle cose, nel pane e nel vino, viene espressa una
realta misteriosa, quella del sacrificio di Gesu Cristo che si fa real-
mente presente in un modo singolare, quello sacramentale. E un se-
gno visibile, non di una cosa, la nazione o ’amicizia, ma di una gra-
zia invisibile, del dono di salvezza che ci ¢ stato offerto sulla croce e
che viene riproposto a ogni Messa.

Possiamo allora dire che il segno del sacrificio di Gesu Cristo sul-
la croce diventa presente ogni volta che viene celebrata una Messa.

Forse da alcuni cristiani o da una certa catechesi I'Eucaristia vie-
ne ancora considerata staccata dalla Messa. Dobbiamo allora preci-
sare nella nostra catechesi che la Messa & 'Eucaristia e 'Eucaristia
& la Messa senza possibilita d’introdurre distinzioni e quindi una
catechesi eucaristica corretta deve sottolineare il carattere di sacri-
ficio che la Chiesa cattolica riconosce all’Eucaristia/Messa. Essa
nei segni del pane e del vino esprime l'unico sacrificio offerto da
Gest Cristo al Padre; dobbiamo inoltre precisare che quando si par-
la di sacrificio della croce in realta si comprende tutta l'esistenza
terrena di Gesu, in quanto vissuta nella fedelta al Padre e nell’amo-

5



re per gli altri fino al sacrificio della croce.

Con la sua morte sul Calvario, e quindi in ogni Messa, Gest1 Cristo
ha creato un rapporto con tutti gli uomini da persona a persona. E
un rapporto che interpella ogni uomo. Se lo accogliamo, nella fede,
la nostra vita cambia e diventa diversa. Essa si risolve nella
fede/amore se il credente si lascia coinvolgere e quindi decide di vi-
vere nel modo giusto, quello indicato dal suo Signore, o si risolve in
un rapporto incredulita/egoismo quando chi non crede lo rifiuta e
vive per se stesso. ‘

Il motivo di questa scelta, di questo modo di vivere per gli altri &
sempre e comunque da vedere e da riportare al fatto che I’Eucari-
stia/Messa ¢ 1'unico sacrificio di Gesu Cristo, irrepetibile, assoluto,
decisivo; qualsiasi altro sacrificio col quale 'uvomo cerca di espri-
mere la sua religiosita ha valore soltanto nella misura in cui s’inse-
risce nel sacrificio di Gesu Cristo e realizza la sua intenzione.

Dobbiamo pero precisare che 'elemento mediatore che rende
possibile e che congiunge I’esistenza di Gesi1 Cristo a quella dell’uo-
mo perché essa sia giusta come la sua, & lo Spirito Santo. Lo Spirito
Santo ¢ il dono che ci ha lasciato Gest1 nell’Eucaristia, cosi come in
ogni sacramento. Non ¢ possibile vivere la vita di Gesu1 Cristo senza
accogliere il dono del suo Spirito. Lo Spirito, infatti, in quanto Spi-
rito di Gesu Cristo ¢ dato per rendergli testimonianza, cioé perché
gli uomini si convertano, credano, aderiscano a lui, cosi che la sua
vita riviva nei credenti; questo significa che anch’essi devono dare
il proprio corpo/sangue per gli altri.

4. L’Eucaristia e gli altri sacramenti
(Cfr. «Evangelizzare», n. 3/85, p. 165)

Quanto abbiamo detto ha voluto dimostrare che non bisogna par-
tire dal segno, dal pane o dal vino per capire 'Eucaristia, ma da Ge-
su Cristo, dalla sua esistenza terrena e dalle sue parole che danno
significato particolare ai segni; questo non basta: & I’Eucaristia che
ci offre la possibilita di comprendere tutti gli altri sacramenti.

Nella catechesi questo principio trova spesso difficolta d’applica-
zione. Si cerca di spiegare la centralita dell’Eucaristia secondo un
principio gia presente da secoli, addirittura dalla teologia scolasti-
ca, che motivava i sette sacramenti identificandoli con i momenti

76



fondamentali dell’esistenza umana: la nascita, la morte, il matrimo-
nio ecc. Oggi dopo il Concilio Vaticano II che sottolinea come I'Eu-
caristia sia fons et culmen di tutti i sacramenti, la prospettiva pit
coerente & quella che non li considera in relazione all’esistenza fisi-
ca degli uomini, bensi fondata sull’esistenza di Gest1 Cristo, cosi co-
me si realizza nell’Eucaristia. Se I'Eucaristia ¢ la comunione di Ge-
st Cristo con la vita di ogni credente, ne consegue che questa comu-
nione non puo realizzarsi immediatamente, ma vuole un’iniziazio-
ne, un cammino progressivo. Questa iniziazione avviene, si compie
nei vari sacramenti, ma essi dicono la stessa cosa dell’Eucaristia
(I'esistenza umana deve essere vissuta in comunione con I'esistenza
di Gesui Cristo) secondo modalita e momenti diversi, in riferimento
a cid che ogni sacramento vuole esprimere. E necessario che la ca-
techesi, cosi come tutta 'azione pastorale, recuperi la centralita
dell’Eucaristia rispetto agli altri sacramenti, la faccia riemergere.
Se I'Eucaristia ¢ il sacramento «principale» nel senso che ¢ il prin-
cipio di tutti i sacramenti, ad essa devono essere ordinati tutti gli
altri: il battesimo e la cresima tendono e convergono all’Eucaristia
come tappe in attesa del compimento; la penitenza ¢ destinata a
riammettere all’Eucaristia il peccatore pentito; il matrimonio ¢ il
segno della carita di Cristo, del suo amore per tutti gli uomini, amo-
re che ha avuto la sua massima espressione sulla croce e nella pre-
senza continua del pane e del vino; 'ordine «incarica» alcuni cri-
stiani a rappresentare Cristo nel «presiedere» I’Eucaristia; l'unzio-
ne degli infermi ci rende partecipi della «pazienza» di Cristo che
nella sofferenza, per amore del Padre e dell'uomo, salva il mondo.

Mi si permetta a questo punto di formulare un invito a tutti i cate-
chisti perché ripensino la prassi d’iniziazione cristiana. Come la
centralita dell’Eucaristia viene vissuta e rispettata?

5. L’Eucaristia e la Chiesa

Riprendo la riflessione fondamentale del nostro discorso sull’'Eu-
caristia: Gesu Cristo, il Gesi1 storico che ha vissuto la sua esistenza
terrena fino al dono del proprio sangue e della propria vita per gli
uomini, continua la sua presenza nel mondo in una forma singola-
re, quella eucaristica perché la sua vita terrena sia principio e ali-
mento per tutti noi.-Noi che crediamo a questa realta, che lo ricono-

i



sciamo come nostro Salvatore, che vogliamo vivere come lui, in
unione con lui, formiamo un popolo, una comunita: la Chiesa. Pos-
siamo allora dire che 'Eucaristia fa la Chiesa e quindi ’Eucaristia
¢ il principio della Chiesa.

Cerchiamo di chiarire questa affermazione riflettendo sul princi-
pio e sul fine della Chiesa, conseguentemente sui compiti che le so-
no propri.

a) Il principio e il fine della Chiesa.

Quale principio ha determinato la Chiesa? Gia precedentemente
avevamo messo in luce che I'Eucaristia si comprende a partire dal
Gesu storico, dalla sua vita, dalla sua esistenza, dalle sue scelte, dal
suo insegnamento; non dai segni del pane e del vino. Il Gesu1 terreno
che si da nell’Eucaristia agli uomini come principio e vita ¢ allora il
principio della Chiesa. Principio della Chiesa & lo Spirito di Gesu
Cristo che ci & comunicato nell’Eucaristia; esso sutura l’esistenza
di Gesu e 'esistenza del popolo di Dio, un’esistenza che deve essere
conforme a quella del suo Signore.

Dice Giovanni Paolo II nell’enciclica Dominum et vivificantem
(n. 62):

«I primi cristiani sin dai giorni successivi alla discesa dello Spirito San-
to, "erano assidui nella frazione del pane e nelle preghiere”, formando
in questo modo una comunita unita nell'insegnamento degli apostoli.
Cosi essi "'riconoscevano che il loro Signore, risorto e gia asceso al cielo,
nuovamente veniva in mezzo a loro, nella comunita eucaristica della
Chiesa e per suo mezzo. Guidata dallo Spirito Santo, la Chiesa sin
dall’inizio espresse e confermo se stessa mediante 'Eucaristia».

Ma il Papa non si limita ad enunciare una dottrina, ad essa fa se-
guire un’esortazione pratica:

«Tutti i credenti in Cristo, sull'esempio degli apostoli, dovranno met-
tere ogni impegno nel conformare pensiero e azione alla volonta del-
lo Spirito Santo, "principio di unita della Chiesa”, affinché tutti i
battezzati in un solo spirito per costruire un solo corpo, si ritrovino
fratelli uniti nella celebrazione della medesima Eucaristia, "sacra-
mento di pieta, segno di unitda, vincolo di carita’».

La Dominum et vivificantem precisa ancora:

«E la presenza eucaristica di Cristo — il suo sacramentale ''sono con
voi” — che permette alla Chiesa di scoprire sempre pii profonda- .
mente il proprio mistero».
In altri termini il Papa ci dice che & ’Eucaristia che spiega la na-
tura della Chiesa. Egli usa il termine mistero. Il termine, forse, in
questa eccezione non ¢ chiaro per tutti. Che cosa significa?

78



Abitualmente si dice, e la nostra catechesi adotta spesso questa
interpretazione, che mistero significa qualcosa che non si capisce,
che trascende la ragione dell’'uomo. In realta quando si dice che la
Chiesa ¢ mistero, non si vuole nascondere nulla all’intelligenza
dell’'uomo, ma si vuole far capire qualcosa di diverso; la Chiesa non
¢ un popolo come gli altri, che nasce da realta umane, ma & un popo-
lo che nasce dall’alto, dallo Spirito Santo, ¢ il popolo di Dio stesso,
fatto creato, adunato nell’unita del Padre, del Figlio, dello Spirito
Santo. Grazie a Gesu Cristo, al dono del suo Spirito, che ci viene co-
municato in sommo grado nell’Eucaristia, la Trinita vive dentro a
questo popolo.

Allora dire che la Chiesa & mistero, significa renderci conto che la
Chiesa sta al di 14 dei criteri di giudizio dell'uomo, al di 1a della mi-
sura dell’esistere umano, essa fa parte dell’automanifestazione di
Dio, di Dio che costituisce un popolo diverso da tutti gli altri, il po-
polo dei salvati, la sua Chiesa.

Questa Chiesa, concretamente, si caratterizza all’interno
dell’'umanita per 1a celebrazione dell’Eucaristia e quindi per la mis-
sione di vivere facendo la memoria del suo Signore, in attesa della
sua venuta. Ma vivere questa (memoria non puo restare senza con-
seguenze. Vivere il momento liturgico senza attualizzarlo nelle ope-
re significherebbe rendere vano il significato della vita e della mor-
te di Gest1 Cristo. Chi crede a questo evento non puo non raccoglie-
re e impegnare tutte le sue energie vitali nella direzione giusta,
quella che fa vivere autenticamente l'esistenza umana. E la respon-
sabilita della Chiesa, di noi che celebriamo I’Eucaristia e viviamo
facendo la memoria in attesa del Signore. E la responsabilita di tut-
ti i cristiani, & una responsabilita storica, concreta, vitale.

Ne siamo consapevoli? La nostra catechesi abituale riesce a tra-
smettere un’idea di Chiesa che ha la responsabilita storica d’inse-
gnare agli uomini a vivere, dimostrando che il medo giusto & quello
vissuto da Gest Cristo? La comune esperienza ci dice che spesso ci
riesce difficile. Forse potremmo essere pil1 attenti a rifiutare tante
precomprensioni sulla Chiesa che ci vengono da una certa educa-
‘zione ricevuta, dagli schemi culturali vigenti, dai'giornali e dalle ri-
viste; precomprensioni che, ultimamente, vedono la Chiesa stacca-
ta dal sacrificio di Cristo, dall’Eucaristia e quindi come qualcosa
che si intromette tra noi e Gest Cristo. Se la Chiesa siamo noi, il po-
polo di Dio che si costruisce nell’Eucaristia, nel voler vivere.come
ha vissuto Gesi1 Cristo, dando la propria vita per gli altri, dovrem-
mo chiederci non che cosa ¢ la Chiesa, ma chi & la Chiesa. Infatti

79



essa sta tutta e solo nelle persone che la costituiscono. E il popolo
di Dio, come insegna il Concilio. Si dovra allora cancellare un’idea
di Chiesa come qualcosa di estraneo, come un muro che ci divide da
Gesii Cristo, come un'istituzione fatta dagli uomini e quindi sempre
criticabile, ma presentarla come un popolo che vuole vivere come il
suo Signore, nella sua concretezza storica. Un popolo che trova il
suo principio nel dono dello Spirito di Gesu Cristo e quindi vive in
conformita al suo Signore, dando la propria vita per gli altri e prati-
cando la carita come segno di distinzione rispetto a tutti gli altri po-
poli. Quando la catechesi, cercando di spiegare e definire la Chiesa
afferma che il suo fine & la testimonianza, la missione, 'evangeliz-
zazione, la riconciliazione, dice in modi diversi la stessa cosa. La
Chiesa & il popolo di Dio che vuole rendere visibile e annunciare a
tutti che l'esistenza umana deve essere vissuta come I'ha vissuta
Gesu Cristo. Ma se gli uomini non sanno, o non si rendono conto di
questa realta, si apre il compito per chi ha ricevuto la «<buona novel-
la» di dirla: & la missione permanente del popolo di Dio, ma in parti-
colare di chi, per vocazione, ha scelto questo compito, per esempio,
dei catechisti.

b) Il compito della Chiesa.

Chiarito il principio che ha originato la Chiesa, I'Eucaristia, e
quindi il suo fine, coerentemente si profila il suo compito, un com-
pito che investe tutto il popolo di Dio, tutti i cristiani, non soltanto
alcune categorie di persone. Esso consiste nel vivere impegnandosi
a fare la «memoria» di un evento in attesa del ritorno del Signore,
cio¢ a vivere impegnando tutte le forze e le energie nella direzione
giusta, quella che rende vera e autentica I'esistenza umana. Ne con-
segue un interrogativo radicale per tutti noi: siamo consapevoli di
questa responsabilita? Una responsabilita che esclude ogni divisio-
ne? La catechesi riesce a trasmettere questa idea? Purtroppo affio-
ra spesso la nostra incapacita. Noi, il popolo di Dio, la sua Chiesa
sappiamo di servirlo male, e sappiamo di servire male anche gli uo-
mini in mezzo ai quali dovremmo tener viva la sua «<memoria». D’al-
tro lato noi, popolo di Dio, sappiamo di poter svolgere la nostra
missione storica con efficacia e dignita per diversi motivi.

Anzitutto, e penso che ormai sia chiaro, in riferimento alla «me-
moria» originaria di Gesti Cristo che continua la sua presenza e il
suo annuncio nell’Eucaristia.

In secondo luogo sappiamo che Gesu Cristo garanti I'infallibilita
alla sua Chiesa, al papa, ai vescovi, grazie al dono dello Spirito San-
to, contro il rischio di falsificare la sua memoria.

80



A questo punto diventa inevitabile allargare il discorso e accen-
nare a una realt, talvolta difficile da accettare, ma che ritengo fon-
damentale anche in prospettiva del tema scelto per il prossimo con-
gresso eucaristico.

Tenendo presenti le premesse che abbiamo posto sul significa-
to dell’Eucaristia e i compiti che ne derivano, ne consegue
un’idea di Chiesa ben precisa. Essa & mistero, popolo di Dio, ma
d’altro lato la Chiesa & una realta umana, sostenuta dalla vita dei
singoli. L'uomo le muove incontro e deve decidersi se ubbidire o
rifiutare 'ubbidienza. Questo incontro e questa scelta non devo-
no perd venire vissuti come se tra i due, 'uomo e la Chiesa, si
svolgesse una controversia religiosa, motivata dalla volonta di po-
tere, ma a partire dall’interiorita dell'uvomo afferrato da Cristo,
dall’'uomo che si incontra col suo Signore in ogni celebrazione eu-
caristica. Talvolta questo rapporto tra I'uomo e la Chiesa si rive-
la ricco di conflitti, forse drammatici, quasi una coercizione per
I'uomo libero; rivela una spaccatura, viene messa in gioco V'unita
della Chiesa. Soltanto la responsabile e la personale adesione di
fede alla Chiesa, un’adesione che la riconosce come organo di ve-
rita superiore a qualsiasi individualismo e I'esperienza di venire
condotti dal magistero a una piu alta liberta, superiore alla liber-
ta legata alla valutazione individuale, perché fondata sul mistero
della presenza eucaristica e sull’assistenza dello Spirito Santo do-
nato da Gesui Cristo, possono portare a una soluzione positiva. Si
profila cosi un’appartenenza e un’unita che possiamo paragonare,
in campo naturale e umano, a quella che esiste con la propria
madre.

In altri termini e riprendendo le conclus1on1 della Dominum et vi-
vificantem (n. 67):

«la via della Chiesa passa attraverso il cuore dell'uomo, perché é qui
il luogo recondito dell’incontro salvifico con lo Spirito Santo, con
Dio nascosto, e proprio qui lo Spirito Santo diventa ‘'sorgente di ac-
qua che zampilla per la vita eterna’».

Allora se «]’'uomo & la via della Chiesa» e questa «via passaattra-
verso tutto il mistero di Cristo come divino modello dell'uomo», no-
nostante le nostre opposizioni, possiamo avere fiducia, perché « la
nostra fiducia si fonda su colui che, essendo Spirito-amore» non
cessa di essere presente nel nostro mondo umano, sull’orizzonte
delle coscienze e dei cuori, per riempire l'universo di amore e di
pace.

81



E il segno visibile, concreto, che restera fino alla fine dei tempi di
questa presenza, trova la sua piit completa espressione e il suo fon-
damento nell’Eucaristia.

GIUSEPPE MORETTI*

CELEBRAZIONE DELL’EUCARISTIA
E COMUNITA

1. Da duemila anni i cristiani...

— Si riuniscono per «spezzare il pane».
E il primo rito che si & affermato nelle prime comunita cristiane:
«Ogni giorno tutti insieme frequentavano il tempio e spezzavano
il pane a casa, prendendo i pasti con letizia e semplicita di cuo-
re, lodando Dio e godendo la simpatia di tutto il popolo» (Atti
2,46-47).

— I due di Emmaus hanno riconosciuto il Maestro «allo spezzare
del pane»... (Lc 24,32) e i primi cristiani poi si riconoscevano fra
loro per questo gesto semplicissimo e ricco di forza sacra.

— Per tutti i secoli della storia della Chiesa la Messa ¢ rimasta,
sempre e dovunque, il punto di riferimento dei cristiani, il segno -
della loro adesione alla vita della Chiesa.

La «scomunica» (la pena piu grave per un cristiano di ieri e di og-
gi) comportava e comporta l'esclusione dalla comunione sacra-
mentale e giuridica, espressa in modo pieno nell’Eucaristia.

— La recente riforma liturgica ha riportato all’interno dell’Eucari-
stia la celebrazione di tutti i Sacramenti.
L'Eucaristia ¢ tornata ad essere «fonte e culmine» della vita del-
la comunita cristiana.
Perfino chi ha allentato i propri rapporti con la comunita cristia-
na, riconosce nella Messa il punto di riferimento del proprio

*Caporedattore di Evangelizzare.

82



allontanamento: & tanto che non vado piut a Messa... una volta anda-
vo a Messa... qualche volta vado ancora a Messa...

Perché tanti non partecipano piit?

Le statistiche e i grafici per noi hanno un messaggio duro ma
preciso al riguardo.

Negli ultimi 40 anni c’e stata una caduta rapidissima della parte-
cipazione all’Eucaristia, che & I'asse portante della vita cristiana.

Evoluzione culturale, mobilita sociale, mezzi di comunicazione,
pluralismo ideologico... hanno certamente favorito I’allontanamen-
to dalla pratica religiosa (una caduta dal 50 al 25-23%), ma non spie-
gano ancora a sufficienza le ragioni profonde del «crollo».

Qualche anno fa, parlando dello standard religioso medio
dell’adulto italiano, il card. Marco Cé parlava di una fede:

— demotivata o non sufficientemente motivata;

— non capace di fare sintesi con la vita;

— che non conduce all’assunzione di responsabilita nella Chiesa e
nella societa.

Una fede che non sa dare ragione di se stessa non puo reggere
l'urto dei cambiamenti sociali e delle novita culturali.

Una partecipazione all’Eucaristia che non ¢ andata oltre le moti-
vazioni avute nella fanciullezza, che si & rivelata incapace di «sala-
re» (per usare un termine evangelico) la vita adulta (professione, fa-
miglia, responsabilita sociali e politiche...).

Anche quando permane la « pratlca» questa vita eucaristica non ¢
significativa.

Cisieillusi{oci si illude) che andando (o facendo partecipare) al-
la Messa si impari ad andare a Messa... Si pensa che si impara una
volta per tutte ad andare alla Messa, dimenticandoci che «I'avven-
tura» eucaristica &€ nuova ad ogni eta, ad ogni situazione...

In un certo senso siamo diventati anche gente dalla Messa facile:
inizio dell’anno scolastico e fine della scuola, inizio dell’attivita
sportiva e conclusione, anniversario della liberazione e ricorrenza
dei caduti... (ad ogni occasione).

1’idea che sottosta a questo & splendida, ma il risultato & tutt’al-
tro che lusinghiero.

Quando questi avvenimenti hanno perso l'iniziale motivazione re-
" ligiosa, I'accostamento all’Eucaristia ¢ rimasto e rimane puramen-
te formale. '

83



Perché quelli che partecipano
fanno tanta fatica?

I dati statistici non ci dicono gran che sul tipo di partecipazione
di quei 24% che alla Messa vanno (motivazioni, modalita,
efficacia...). ’

L’esperienza quotidiana ci parla di una grande varieta legata a
fattori diversi:

— contenuti: mi riferisco a quelli teologici (ovviamente & diversa la
partecipazione che ha alla base una conoscenza «da prima Comu-
nione» da quella che pud contare su di un arricchito ed aggiornato
contenuto teologico);

— wmotivazioni: a secondo che siano, o meno, piu interiori, pitt o me-
no... religiose.

Si sa che la motivazione dell’obbligo, su cui si & fatta troppa insi-
stenza, &€ molto labile;

— educazione: in particolare intesa come educazione ai linguaggi e
ai simboli della liturgia (che non va confusa con la semplice descri-
zione esteriore del rito);

— partecipazione effettiva. Il superamento della passivita & solo
aiutato dalle semplici modifiche di gesti, canti, preghiere... perché
di fatto la partecipazione & una realta interiore.

NB — Potrebbe essere superfluo a questo punto sottolineare che
un effettivo e duraturo cambiamento puo avvenire solo alla condi-
zione che si affronti un «itinerario» di iniziazione all’Eucaristia.
Dove «itinerario» indica molto di pit di una semplice serie di lezio-
ni. Implica: '

— una realistica presa di coscienza delle difficolta, dei limiti..., ma
anche delle possibilita;

— una precisa meta da tenere presente (almeno come utopia) e delle
tappe da realizzare progressivamente;

— il coinvolgimento non di una singola persona, ma di un gruppo
(di una comunita, piccola o grande);

— la valorizzazione di vari momenti della vita cristiana e non solo
del momento della celebrazione eucaristica (educazione alla cele-
brazione, alla partecipazione, alla condivisione... attraverso mo-
menti di vita comunitaria).

~ Dovrebbe essere il progetto pastorale, in quanto tale, che dovrebbe
risultare «eucaristico», nel senso che nelle sue scelte dovrebbe avere
presente i due aspetti: preparazione a... e traduzione nella vita...

84



2. Alle soglie del 2000:
i cristiani e I'Eucaristia

Dal primissimo ed elementare gesto dello «spezzare il pane» nel
contesto delle cene delle prime comunita, siamo arrivati a forme
spettacolari di luogo e di riti (si pensi alle celebrazioni pre e post
tridentine con lo sfarzo dei paramenti, la complessita dei riti, I'esu-
beranza della polifonia...); dalla semplicita conviviale dei primi
tempi al distacco austero e freddo delle Messe in latino, arrivate fi-
no alle soglie dei nostri giorni.

La prima descrizione dell’Eucaristia, fuori di quelle del NT, ¢
quella di Giustino (1 Ap. 67) circa a meta del II sec. e presenta gia
l'ossatura dell’Eucaristia arrivata fino ai nostri giorni: lettura delle
«memorie degli apostoli», omelia del presidente dell’assemblea, se-
guiva poi la preghiera dei fedeli che si concludeva con il bacio della
pace, offerta e grande preghiera eucaristica, comunione dei presen-
ti (inviata anche agli assenti impossibilitati), raccolta di elemosine
per i poveri. ) '

La successiva epoca patristica elaboro un esuberante deposito di
testi di preghiera da cui si attinse per i riti dell’Eucaristia e dei Sa-
cramenti.

Nel medioevo ci fu un crollo di creativita. La struttura del rito ri-
mase, ma fu appesantita da superflui e ripetuti segni di croce e da
numerose preghiere da recitarsi in privato dal sacerdote (cebrazio-
ni monastiche).

L’aspetto piut negativo per la graduale emarginazione del popolo
dalla partecipazione attiva al rito (la lingua usata non era pii1 quella
del popolo e il clero — numeroso — monopolizzo i vari compiti e
riti). _

I’aumentato numero dei sacerdoti porto alle celebrazioni devo-
zionali e private della Messa... che fino ad allora era stata un rito
comunitario, legato alla presenza dell’assemblea.

Ad utilita e praticita del sacerdote furono unificati i libri riguar-
danti il rito e fino ad allora divisi (epistolario, evangeliario, antifo-
nario...). ,

La «comunione» fino ad allora considerata momento normale di
tutta la «famiglia cristiana», diventa atto devozionale (la si riceve in
ginocchio e spesso fuori della celebrazione della Messa).

Il concilio di Trento, di fronte all’ondata dei riformatori, si preoc-
cupd soprattutto di riconfermare e di difendere i dati acquisiti

85



della dottrina e della prassi cattolica.

Con la riforma liturgica di San Pio V (il messale va sotto il suo no-
me e porta la data del 1570) si arrivo in occidente a una quasi totale
e rigida uniformita... alla quale furono piegati anche i paesi di mis-
sione. Questa «uniformita» protesse e tramando le ricchezze del
passato, ma impedi I’assunzione e I'integrazione della creativita del
presente.

Per avere qualche «novita» nel senso vero della parola dovremo
arrivare fino al lavoro paziente e lungimirante del «movimento li-’
turgico» che trovo nel Vaticano II la sua consacrazione.

Si riscoprirono le ricchezze della liturgia antica, la sua fondazio-
ne biblica e patristica... Riemerse la nozione di «mysterium», di
«memoriale», di «popolo di Dio» (tutto sacerdotale, profetico e re-
gale... in forza del battesimo)...

E quanto ritroviamo in «Principi e norme per l'uso del Messale
romano» di Paolo VI.

Esclusione d_ell’assemblea

Accanto a questa evoluzione «ufficiale» c’¢ quella piu silenziosa
delle assemblee dei battezzati che si sono misurate nei vari tempi
con la «realta dell’Eucaristia». _

Profonde mutazioni sociali, politiche e culturali hanno trasfor-
mato mano mano il modo di pensare, di comunicare, di vivere...

E I'Eucaristia era sempre li con quella sua schematicita, con quel
suo simbolismo nei gesti e nelle preghiere.

Gradualmente emarginati dall’egemonia del clero, il popolo cer-
co forme «popolari» e «para-liturgiche» di partecipazione.

Larte (architettura, pittura, musica, decorazione...) fu I'anelito in
cui si manifesto la partecipazione popolare-all’Eucaristia.

Il canto fu un ambito notevole di partecipazione: il gregoriano,
un florilegio di «laudi» medioevali, la polifonia, la musica barocca e
il successivo ritorno alla musica «religiosa».

Canto e musica furono ambiti di partecipazione assembleare a
volte ben riuscita, a volte no (gregoriano, laudi medievali, polifonia,
virtuosismi barocchi... fino al motu proprio di Pio X «Inter pastora-
lis...» che per estirpare gli indubbi abusi arrestd per decenni lo
sforzo partecipativo e creativo).

Discorso analogo andrebbe fattorper I’architettura e I'arte deco-
rativa... (si pensi ai capolavori del gotico, del rinascimento... e

86



poi del barocco).

In tutti i casi si nota, assieme a momenti di stupenda sintesi, un
progressivo estraneamento.

Il linguaggio culturale dell’'uomo e la liturgia (quella eucaristica
in particolare) si fanno gradualmente piu estranei fino a parlare lin-
guaggi diversi e divergenti (si pensi a certa arte raffigurativa o mu-
sicale «pagana» con dei contenuti religiosi puramente formali).

Il «<movimento liturgico», e soprattutto la spinta del Vaticano II,
hanno aperto delle possibilita di dialogo fra il «<mistero» celebrato e
la vita dell’'uomo. '

Abbiamo accennato al dialogo fra la realta dell’Eucaristia e la vi-
ta dell’'uomo. '

Il contenuto teologico del mistero eucaristico si ¢ venuto via via
misurando con l'elaborazione di «nuovi modelli di pensiero» e di
nuove «scale di valori».

Si pensi a societa in cui centrali sono valori come la festa, la par-
tecipazione, la convivialita... oppure privatismo, massificazione,
moralismo...

L’Eucaristia si trova a dover dialogare con realta molto diverse e
in continua evoluzione.

Proposta conclusiva

Secondo At. 2,42, la vita delle prime comunita si svolgeva in quat-
tro settori: vita di fede, amore fraterno, eucaristia, preghiera.

Soltanto in connessione con le altre tre componenti I’Eucaristia
compie la sua funzione.

Dove la «frazione del pane» non & preparata, compiuta e prolun-
gata da una vita di fede e di amore, da una vita di preghiera perso-
nale, la vita liturgica riesce malata.

«La crisi della liturgia (noi diremmo dell’Eucaristia) — scrive
Schnitzler, un teologo tedesco — non viene curata con novita o con
esperimenti liturgici (noi diremmo con nuovi canti e un po’ di fol-
clore), ma non un assennato inquadramento nel contesto globale
della vita cristiana».

E continua lo stesso autore: «In particolare va notato che un gio-
vane, la cui fede & minacciata e che non sa pit1 pregare, non puo es-
sere condotto all’Eucaristia mediante una celebrazione, per quanto
moderna si voglia, ma soltanto tramite un riordinamento globale».

E questo vale anche per 'adulto; vale per il singolo e per la comu-
nita.

87






