FRANCESCO CONTENTO*

»Religion ist eine der wichtigsten Angelegenheiten
unseres Lebens®. Tra le carte del giovane Hegel

1. Testi e con-testi della Hegel-Forschung sul giovane Hegel

I testi e i con-testi della Hegel-Forschung sul giovane Hegel — soprat-
tutto quelli che riguardano il periodo iniziale di questa ricerca — sono tal-
mente noti che ci sembra quasi superfluo ricordali. Tuttavia, presuppo-
nendo che il loro studio o non abbia affatto o abbia solo parzialmente ab-
bandonato il terreno della ricerca di settore, ne presentiamo una storia es-
senziale e di primo orientamento.

Occorrera certamente partire dal progetto diltheyano maturato intor-
no alla fine degli anni ottanta dell’Ottocento di uno studio storico-gene-
tico dell’opera hegeliana, di cui era nota soprattutto la facies sistematica’.
Tale progetto ebbe come primo frutto la nota opera di Dilthey del 1905

* SAC. FRANCESCO CONTENTO. Dottorando in Teologia Fondamentale presso PU.G. Roma.

! Imputare I'affermarsi di questa facies alla mancata conoscenza delle opere precedenti la gran-
de stagione delle opere sistematiche, non corrisponde a//’intenctio auctoris con cui Hegel presen-
t la sua filosofia che trova piena espressione solo nel sistema maturato a Frankfurt e a Jena e svi-
luppato pienamente nella Wissenschaft der Logik. Rimane, tuttavia, vero che molti temi e pro-
spettive — forse anche una precisa Denkform — risalent agli anni giovanili sono, poi, confluiti nel
sistema, seppur con significative modifiche. Il progetto di uno studio storico-genetico della filo-
sofia hegeliana &, dunque, indubbiamente conzra Hegel, il quale anche negli ultimi anni di lezio-
ni berlinesi non fece altro che svolgere e dis-correre di quel sistema. Ricordiamo i veriffentlichte
Hauptwerke della Lebenszeit hegeliana: System der Wissenschaft. Erster Teil: Die Phinomenologie des
Geistes, Bamberg und Wiirzburg 1807; Wissenschaft der Logik: Bd. 1.1 Lehre vom Sein, Niirnberg
1812 - Bd. 1.2 Lehre vom Wesen, Niirnberg 1813 - Bd. 2 Lehre vom Begriff; Niirnberg 1816; Ency-
klopéidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. Zum Gebrauch seiner Vorlesungen, 1. Au-
flage Heidelberg 1817; 2. verind. u. erw. Ausg. Heidelberg 1827; 3. nochmals erw. Ausg. Hei-
delberg 1830; Grundlinien der Philosophie des Rechts. Oder Naturrecht und Staatswissenschaft im
Grundrisse, Berlin 1821.




sulla storia della giovinezza di Hegel? e, come secondo, una prima edi-
zione dei testi giovanili ad opera del suo discepolo Hermann Nohl nel
19073. Questa prima importante edizione veniva a colmare una lacuna
nella possibilita di accesso ai primi testi hegeliani®, anche se I'esigenza di
questo tipo di studio venne avvertito, in fondo, solo dopo la pubblica-
zione del Nohl e, quindi, rimane legata all’onnivoro interesse diltheyano
per la storia della cultura tedesca.

A parte la guerelle seguita alla pubblicazione da parte di Rosenzweig

2\¥. DILTHEY, Die Jugendgeschichte Hegels, Berlin 1905. Adesso in W. DILTHEY, Gesammelte
Werke, vol. 1V, Die Jugendgeschichte Hegels und andere Abhandlungen zur Geschichte des deutschen
Idealismus, hrsg. von Hermann Nohl, Leipzig 1921, Géttingen 1990. Altri testi diltheyani lega-
ti allo studio di Hegel si trovano in: Fragmente aus Wilhelm Diltheys Hegel-Werk. Mirgeteilt von H.
Nobl, hrsg. von E NICOLIN und O. POGGELER, in Hegel-Studien, 1 (1961), 103-134.

3 Hegels Theologische Jugendschrifien, hrsg von H. NOHL, Tiibingen 1907. Si tenga presente,
perd, che l'edizione del Nohl, pur rimanendo una sorta di editio princeps, non ¢ la prima edizio-
ne di testi giovanili hegeliani né quella piti esaustiva, riguardando essa, come si evince dal titolo
dato alla silloge, solo gli scritti di interesse teologico. In effett, singoli testi gia circolavano agli ini-
zi del Novecento — si pensi all'edizione di P. ROQUES della Vita di Gesit del 1795 (Das Leben Je-
su, hrsg. von P. ROQUES. Jena 1906) —, cosi come erano in circolazione quei testi giovanili scritti
nei primi anni del 1800 di interesse politico-sociale e giuridico (cfr., per esempio, Kritik der Ver-
fassung Deutschlands, hrsg. von G. MOLLAT, Kassel 1893; Schrifien zur Politik und Rechtsphiloso-
phie, hrsg. von G. LASSON, Leipzig 1913; Die Verfassung des deutschen Reichs. Eine politische
Flugschrifs, hrsg. von G. MOLLAT, 1935). Si tenga, infine, presente che parte di questa produzio-
ne giovanile si trova anche in due importanti opere biografiche su Hegel: ROSENKRANZ, Hegels
Leben, Berlin 1844; R. HAYM, Hegel und seine Zeit, Berlin 1857. Per la preistoria del testo del Ro-
senkranz: K. ROSENKRANZ, Aus Hegels Leben, in Literarhistorisches Taschenbuch, hrsg. von RC.
PRrUTZ, Leipzig 1843, 89-200; Idem, Hegels urspriinglisches System, 1 796-1806, in Literarhistori-
sches Taschenbuch, op. cit., 1844, 153 ss.

4 Ci si ricordi della prima edizione completa delle opere hegeliane, quella, gia ottocentesca,
curata da amici e discepoli di Hegel I'anno dopo la sua morte — G.W. HEGEL, Werke. Vollstin-
dige Ausgabe durch einen Verein von Freunden des Verewigten, 18 voll. in 21 tomi, Berlin 1832-
45 (a cui nel 1887 si aggiunsero, a cura del figlio di Hegel Karl, due tomi di epistolario —: il pri-
mo volume dell’'opera, Philosophische Abhandlungen, non presenta testi giovanili. La terza del-
le edizioni piti importanti delle opere hegeliane a cura di H. GLOCKNER si basa sulla edizione
ottocentesca e, in quanto riproduzione fotostatica, non introduce testi giovanili ma riporta i te-
sti della maturita integrati da una monografia dello stesso Glockner e da un primo importan-
te Hegel-Lexicon (G.W. HEGEL, Simtliche Werke. Jubiliumsausgabe, 20 voll, hrsg. von H.
GLOCKNER, 1927 ss.).

Simili considerazioni andrebbero fatte anche sul primo volume — Erste Druckschriften — del-
la prima edizione critica, mai giunta a termine, iniziata da G. Lasson e proseguita, alla morte di

questi, da Glockner (G.W.E HEGEL, Sémtliche Werke. Kritische Ausgabe, Leipzig 1911 ss.).



del Systemprogramm des deutschen Idealismus® e 1a pubblicazione di altro
materiale d’archivio a cura di Hoffmeister®, occorrera aspettare il secon-
do dopoguerra e il rinnovato interesse per la filologia hegeliana per ul-
teriori sviluppi nel reperimento dei testi’. La ricerca dei manoscritti e il
loro studio disponeva, ora, di un Hegel-Archiv con una prima sede a
Bonn, diretto da Friedhelm Nicolin, e, dopo il 1968, con sede a Bo-
chum, nella neonata Ruhr-Universitiit di Bochum, diretto da Otto Pog-
geler. Dopo un primo volume edito gia nel 1968, bisognera aspettare il
1989 per vedere integrati in un Gesammelte Werke questi testi giovanili®,

5 Das dltestes Systemprogramm. Ein handschrifilicher Fund, mitgeteilt von Franz Rosenzweig,
Heidelberg 1917. Su questo testo, sul dibattito circa I'attribuzione di paterniti e alla sua er-
meneutica cfr.: C. JAMME - H. SCHNEIDER (edd.), Mythologie der Vernunfi. Hegels ‘Alsestes
Systemprogramm’ des deutschen Idealismus, Frankfurt a. M. 1984; AA. VV., Das dltestes System-
programm. Studien zur Friihgescichte des deutschen Idealismus, in Hegel-Studien, Beiheft IX,
Bonn 1973.

6 Dokumente zu Hegels Entwicklung, hrsg. von ]J. HOFEMEISTER, 1936.

7 Sulla importantissima stagione della Hegelrenaissance tedesca degli anni trenta del Nove-
cento che anticipa e prepara l'interesse per Hegel nel dopoguerra cfr. M. VEGETTI, Hegel e i con-
fini dell’Occidente, Napoli 2005, 17-56. Lattuale ricerca hegeliana ha fatto di quella Hegelre-
naissance un Hegelsstreit, un Hegel conteso tra il campo della filosofia analitica e di quello della
cosiddetta filosofia continentale. Da una parte, la filosofia analitica tende a rileggere 'opera he-
geliana alla luce dei pit recenti sviluppi delle teorie sulla coscienza, sul mentale, sulla produ-
zione dei significati etc... — si pensi ad autori come R. Brandom, J. Mc Dowell, P. Stekeler-
Weithofer; dall’altra parte e soprattutto in area tedesca, tutta una serie di studiosi si orientano
verso una valorizzazione del lascito filosofico hegeliano soprattutto attraverso una precisa stra-
tegia improntata sulla ricostruzione filologica — e spesso in aperta polemica con le riduzioni del
primo gruppo, si pensi ad autori come D. Henrich, R.-P. Horstmann, H. Schnidelbach, L.
Siep e la sua scuola. Qualche orientamento bibliografico di questo “fluido” panorama: T.
ROCKMORE, Hegel, Idealism and Analitic Philosophy, New Haven, Yale University Press, 2005;
P. STEKELER-WEITHOFER, Hegels Analytische Philosophie. Die Wissenschaft der Logik als kritisce
Theorie der Bedeutung, Paderborn 1992; Idem, Wir haltendas Banner der Wahrheit. Zu Herbert
Schniidelbachs Lektiire von Brandom, Hegel und anderen “Idealisten”, in Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie, XXIX (2004), 177-78; H. SCHNADELBACH, Streit um Hegel. Eine Diskussion zwi-
schen Pirmin Stekeler-Weithofer und Herbert Schniidelbach, in Information und Philosophie 5
(2000), 70-78. Ovviamente non si da conto di u#ta la letteratura critica in merito alla que-
stione, ma soltanto alcune indicazioni iniziali per ulteriori approfondimenti.

8 G.W.E. HEGEL, Gesammelte Werke. In Verbindung mit der deutschen Forschungsgemeinschafs;
hrsg. von der reinisch-westfilischen Akademie der Wissenschaften, Hamburg 1968 sgg. I volumi dei
testi giovanili hegeliani sono il primo e il secondo — Friihe Schriften — e contengono per la mag-
gior parte testi sparsi, poi raccolti e titolati. Nel primo volume: Tagebuh 1785-1787 [testo 1]; Ar-
beiten aus der Gymnasiumnasialzeit — Ein Aufsatz aus dem Tiibinger Stift 1785-1788 [testi 2-71;




68

frutto del lavoro dello stesso Nicolin e di Gisela Schiiler’. Gia dall'indi-
ce dell’edizione & possibile rendersi conto del mutamento di concezione
intercorso tra la prima pubblicazione del Nohl e quest’ultima. Per quel che
i riguarda in questo scritto, considereremo soltanto i criteri editoriali del
testo nel quale & contenuto il frammento di cui ci occuperemo, anche s
analoghe considerazioni potrebbero essere fatte per la quasi totalita degli
scritti teologici giovanili hegeliani a noi noti.

Quando Nohl editd quello scritto che titold Volksreligion und Chri-
stentum, egli organizzd i vari frammenti a sua disposizione in cinque
“grandi” frammenti — che costituirebbero, a suo avviso, il corpo di un’o-
pera unitaria e ne collocd altri due in una “Appendice” quali abbozzi pre-
paratori. Il primo grande frammento, noto come “frammento tubinghe-
se”, & il pitt lungo e articolato a nostra disposizione e con molta probabi-
lita risale al 193, I'ultimo degli anni di Tiibingen, anno che precede il pe-
riodo di precettorato passato da Hegel a Bern presso gli Steiger von
Tschug fino al gennaio 1797'°. Gli altri testi — che Nohl presenta nume-
randoli — sono considerati gi2 appartenenti al periodo bernese e vergati nel

periodo di tempo tra il 1974 e il 1975, anno del Das Leben Jesu e della pri-

Vier Predigten 1792-1793 [testi 8-11]; Studien 1792/93-1 794 [testi 12-26); Ein Manuskript zur
Psychologie und Traszendentalphilosophie 1794 [testo 271; Studien 1795 [testi 28-30]; Das Leben
Jesu 1795 [testo 311; Studien 1795-1796 [testi 32-34]; Bericht iiber eine Alpenwanderung — Eleu-
sis (an Hilderlin) [testi 35-36); Nicht niher datierbares [testi 37-391; Nachrichten iiber verscholle-
nes. Segnaliamo anche il terzo volume di Frithe Exzerpte — aus der Gymnasialzeit, aus der berner
Zeit, zum berner Staatswesen etc. ..

Su questa edizione si basa anche il volume delle Frithe Schrifien dell'ultima importante edi-
zione delle opere di Hegel: G.W.E HEGEL, Werke. Aus der Grundlage der Werke von 1832-1845
neu edierte Ausgabe Redaktion Fva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfure 1971. 1l pri-
mo volume che raccoglie i testi giovanili si presenta, perd, meno completo dell’edizione Nicolin-
Schiiler. Per i criteri dell’edizione rimandiamo all’Appendice al volume: Anmerkung der Redaktion
zu Band I, in G.W.E. HEGEL, Werke, op. cit., Band I, 621 ss.

9 Come testimonianza del lavoro preparatorio a questa nuova edizione degli scritti giovanili,
rimandiamo a due articoli degli editori apparsi nelle Hegel-Studien: F. NICOLIN, Die neue Hegel-
Gesamiausgabe. Voraussetzungen und Ziele, in Hegel-Studien I, Bonn 1961, 295-314; G. SCHULER,
Zur Chronologie von Hegels Jugendschriften, in Hegel-Studien, 11, Bonn 1963, 111-159. Riman-
diamo, inoltre, alla pubblicazione di Nicolin Der junge Hegel in Stuttgart. Aufsitze und Tagebu-
chaufzeichnungen 1785 bis 1788, hrsg. von E NICOLIN, Marbach 1970.

10 Per Ja datazione dei testi e le sue ragioni rimandiamo al testo della Schiiler citato nella no-
ta precedente e anche all’ Anhang dell'edizione: G.W.E HEGEL, Gesammelte Werke, op. cit., Band
1, 444 ss.



ma stesura dei testi del Die Positivitit der christlichen Religion'!. Diversa
appare la scelta editoriale di Nicolin e della Schiiler per I'edizione del 1989
nella quale viene meno il presupposto di dover/poter ricostruire testi uni-
tari e, per questo, i frammenti diventano “testi a sé stanti”, numerati dal
dodici al ventisei e inseriti in una sezione dal titolo Studien 1792/93-
17942,

Di ambedue le edizioni di testi disponiamo delle rispettive traduzioni
italiane!3. Scegliamo di partire da alcuni contesti della pubblicazione del-
la seconda di queste traduzioni per entrare in un argomento strettamente
legato a quanto abbiamo sinora succintamente ricostruito e che & il pro-
blema del “valore ai fini ermeneutici delle scelte editoriali del Nohl”.

11 Mirri, ripubblicando quasi vent'anni dopo i testi del giovane Hegel in
traduzione italiana muove le sue obiezioni alle scelte editoriali del Nohl sul
doppio fronte dell“ordinamento dei testi” e della (conseguente) “lettura/in-
terpretazione” degli stessi. A detta del Mirri, il vitium originis dell edizione
del Nohl andrebbe cercato nell’aver voluto far prevalere la (presunta) “con-
tinuith argomentiva/unita tematica” sulla genesi storica dei testi nell’aver
identificato nella Valksreligion questa continuitd e unith. Ripristinare I'ordo
dei testi vorrebbe dire, dunque, da un lato, ripensarli non come frammenti
di un tutto, ma come testi sparsi in una continuita che ¢ storica e non te-
matica e, dall’altro, relativizzare il tema della Volksreligion come

«occasionale e passeggero svolgimento di cid che Hegel aveva appreso a
Tubinga dal prof. Bock in occasione della preparazione della dissertazio-
ne “pro m;a\gisterio”»14 ¢ — Ia dove si volesse proprio cercare un tema uni-
tario — privilegiare temi quali «Cristianesimo e ‘Aufklirung o [...] qual-
cosa di simile»!?.

11 Assieme agli scritti noti come Der Geist des Christentums und seine Schiksals, al Systemfrag-
ment del 1800 e tutta la serie di frammenti che testimoniano della ripresa hegeliana del tema del-
Pamore, si completa il quadro delle Friibe Schrifien hegeliane sulla religione.

12 Nel gia citato primo volume dei Gesammelte Werke alle pp. 73-164.

13 Gyl calco dell’edizione del Nohl: G.G.E HEGEL, Scritti teologici giovanili, N. Vaccaro e E.
Mirri (edd.), Napoli 1972. Sul calco, invece, dell’edizione Nicolin-Schiiler: G.W.E. HEGEL, Scritti
giovanili, 2 voll,, a cura di E. Mirr1, Napoli 1993. Per le citazioni presenti in questo testo abbiamo
tenuto conto della prima traduzione (da ora in poi S7G) e, per quanto riguarda il testo tedesco, del-
Pedizione gia citata a cura di EvA MOLDENHAUER und KARL MARKUS MICHEL (da ora in poi FS).

14 G W.E. HEGEL, Scritti giovanili, 1 vol., op. cit., 138.

15 Ivi, 139.




Collateralmente verrebbe ad essere assolutamente privo di fondamen-
to testuale e, quindi, smascherato come falso problema, quello della (an-
ch'essa presunta) rivalutazione del ruolo della “sensibilitd” rispetto all’in-
telletto e alla ragione da parte del giovane Hegel, rivalutazione che ci con-
segnerebbe la strana immagine storiografica di una “momentanea e/o par-
ziale messa tra parentesi” della sua formazione kantiana, formazione che
avrebbe immediatamente ripreso con il Das Leben Jesu, di poco successi-
vo a questi testi e che sarebbe scritto in perfetto spirito kantiano. Quello
che i testi, cosi riordinati e riletti, ci presenterebbero sarebbe

«non gia I'elaborazione pilt 0 meno perfetta di un'opera sulla “religione po-

polare” pensata con moduli non kantiani, bensi solo da una prosecuzione

in momenti diversi — e non necessariamente in continuita — della riflessio-

ne che Hegel ha fin qui perseguito e continuerd ancora a perseguire: quel-

la, vale a dire, della valutazione del cristianesimo come religione razionale (o

piuttosto irrazionale) che produce (o piuttosto non produce) moralita»1®.

Da parte nostra, meditando le pertinenti osservazioni di Mirri riguar-
do la necessaria attenzione alla genesi storica dei testi e al loro carattere
non sistematico ma occasionale — e, quindi, considerando la serie dei testi
e non 'unitd dei frammenti —, crediamo che sia opportuno leggere il pe-
riodo hegeliano del passaggio da Tiibingen a Bern come il tentativo da
parte di Hegel di giungere al zelos kantiano ma attraverso uno “strumen-
tario teorico” che lo inserisce nel solco della riflessione Rousseau-Schiller-
Campe!”: Hegel, vorrebbe si pensare e concretare una verniinftige Religion

16 hidem.

17 Molto opportunamente D. Henrich pone lo studio della Entwicklungsgeschicte del pensie-
ro hegeliano all’insegna della decifrazione di una Konstellation di autori e temi che: «Im Falle von
Hegels Entwicklungsgeschichte ergeben sich weitere, besondere Schwirigkeiten. Sein Denken ist
nicht das Resultat einer ruhigen, akademischen Arbeit, das — wie im Falle Kants — nach vielen
Jahrzehnten einsamer Anstrengung erreicht wurde. Seine Entstehung 14t sich gar nicht isoliert
betrachten, da sie sich in der Nihe bedeutender Freunde und im tiglichen Umgang mit ihnen
vollzog. Ohne deren Weg genau zu kennen, l4Btsich der Weg Hegels nicht angemessen verstehen.
Sie alle gehérten zudem einer Zeit revolutionirer Ereignisse an, in Politik und Gesellschaft eben-
so wie im Bewuftsein und im Denken. Und sie verstanden sich selbst als Seismographen dieses
Geschehens und ihre Arbeitals Beitriige zu seiner Vollendung. Fiir ihre Entwicklungsgeschichte
ist deshalb die Kenntnis einer historischen Konstellation von Ereignissen und Problemen in ho-
herem Maf und in gréBerem Umfang von Bedeutung als im Falle Kants, — vergleichbar der, die



ma intende farlo partendo dal presupposto di una naturale predisposizio-
ne della sensibilita al versante morale del fatto religioso, presupposto da
cui deduce quegli elementi necessari per la configurazione di una Volksre-
ligion. A nostro avviso, dunque, il Nohl vede bene quando scorge nel con-
cetto di una religione popolare I'unith tematica di questi testi giovanili,
purché si accetti di vedere la caratterizzazione e le tracce di questo concet-
to al di 13 del mero ricorso e della mera presenza dell’espressione, ma sa-
pendolo vedere in controluce/in filigrana dietro I'innegabile eterogeneita
dei testi. Cerchiamo di dar ragione di questa ermeneutica a partire dai te-
sti stessi e, in particolare, dal testo tubinghese del 1793.

2. 1 testo tubingbese del 1793

Come gi accennato in precedenza, quello che andiamo a rileggere e
commentare & il testo pilt lungo e articolato a nostra disposizione che, for-
se per questo, venne considerato dal Nohl come frammento-chiave che

({34 b2 « _1» o .
apre “il” e “al” testo della sua edizione.

Cid che in esso si fa “criterio di giudizio” dei modi di comprensione e
attuazione della religione esistente (#aditio riformata e cattolica)'® e, in-

wir im Falle Platons eigentlich benétigen wiirden, ohne sie noch erlangen kénnen» (D. HENRICH,
Hegel im Kontext. Mit einem Nachwor zur Neuauflage, Frankfurt am Main 2010, 42).

18 In una nota del Tigebuch che Hegel tenne ai tempi del Gymnasium di Stoccarda ¢ riporta-
to il “resoconto” di una predica domenicale che risale al 26 giugno del 1785 nella quale ricorda la
riforma in senso protestante del Wiirttemberg, la sua regione d'origine: «In der Morgenkirch pre-
digte Herr Stiffts-prediger Rieger, er verlaP die Ausburgische Confession, und zwar zuerst den Ein-
gang in diesselbe; dann wurde gepredigt. Wenn ich auch sonst nichts behalten hitte, so wire doch
meine Historische Kenntnif vermert worden. Ich lernte nemlich, daB den 25 Juni 1530 die Aug-
spurgische Confession iiberreicht wurde, dap Anno 1535 den 2ten Februar Wirtemberg reformirt
wurde, und daP Anno 1599 durch den Prager Vertrag die evangelische Religion bestitigt wurde»
[Hegels Tagebuch (1785-1787) in Gesammelte Werke, vol. I: Friihe Schrifien, Rheinisch-Westfilichen
Akademie der Wissenshaften, Hamburg 1989, 3]. Dunque, Hegel crescere e matura in un am-
biente religioso-teologico fondamentalmente luterano, fatto di cui egli matura una forte consape-
volezza che sara centrale soprattutro nella sua lettura della Weligeschichte negli anni della maturica.
Per Una valutazione della presenza del protestantesimo nell’evoluzione della filosofia hegeliana cfr.
EM. CACCIATORE, Protestantesimo e filosofia in Hegel, Soveria Mannelli 2003.

Tuttavia, in alcune note del diario Hegel si mostra molto interessato alla traditio romana del
cristianesimo, ¢ in special modo al suo culto, fatto rintracciabile anche in molta parte del roman-




sieme, di riorientamento e configurazione di una religione possibile & la
Bestimmung della natura umana. La sua determinazione-finalizzazione —
secondo il felice duplice senso della parola tedesca — ¢ tale agli occhi di He-
gel che ¢ la sensibilita’® la facolta propria dell'uomo in rapporto alla reli-
gione soprattutto perché propria anche dell’'uomo in rapporto alla mora-
le. Nel legame instaurato tra queste due istanze, Hegel sembra aver gia as-
sunto la lezione della sua formazione illuministica che, pur differente nel-
le sue fisionomie, converge in larga misura su un “ricentramento etico”
della religione che ha come contenuto il versante delle pratiche e come
forma quello del “sentimento dell'umanit concretato/inverato” in quelle
pratiche?.

I temi che di questa lezione Hegel riprende e ridiscute sono due, il pri-
mo legato al ruolo della sensibilita nella genesi della morale — e da cid la
necessita di una religione pensata e vissuta come religione soggettiva e
pubblico-popolare — e il secondo riguardante il tipo di pedagogia adegua-

ticismo letterario. Cosl annota il 21 agosto 1785: «Interfui hodie Catholicorum iterum sacris. Ma-
Jer interpretatus est Catechismum, quae quidem expositio, et venerabili interpretis eruditione, et ma-
xima perspicuitate mire mihi placuit. Ante meridiem recens cooptatus arcessitusque rei divinae mini-
ster publicam habuit de virtute orazione, cui quidem me non adfuisse valde poenituiv» [Hegels Tage-
buch (1785-1787), ap. cit., 16. Si tenga presente che «Exercendi seyli et roboris acquirenti causay,
dalla notazione di venerdi 29 luglio 1785 fino a quella del 21 febbraio 1786 il Tagebuch & scritto
in latino]. Il giovanile interesse per la tradizione romana del Cristianesimo maturd, poi, a segui-
to di ulteriori studi e approfondimenti.

19 Nel testo tedesco si nota una oscillazione tra Sinnlichkeit ¢ Empfindlichkeit, ma senza rile-
vanti distinzioni nella denotazione.

20 Quando si affrontano questi temi legati al ricentramento etico della religione nella Friih-
neuzest non bisogna mai dimenticare lo sfondo storico tragico che ha “obbligato” tale ripensamen-
to, ovvero le involuzioni politiche del progetto di riforma luterano e le guerre di religione del XVI
secolo: arginare il carattere potenzialmente violento della religione voleva dire evocare e invocare
un principio meta-etico e meta-religioso da cui giudicare e riprospettivizzare il fatto religioso. Non
stupisce il fatto che, tra i primi, fu quello della zolleranza ad essere messo in circolo nelle pubbli-
cazioni in merito, basti pensare al cap. 20 del Tractatus di Spinoza del 1670, all’ Epistola sulla tol-
leranza di Locke del 1689, al Trattato sulla tolleranza di Voltaire del 1763 e a buona parte degli
scritti dell'Illuminismo pitt moderato in materia di religione. Cercando pitt indietro si dovrebbe
cercare la protologia di questo principio-tolleranza della modernita nel XIV secolo, in testi diversis-
simi come il De Imperatorum et Pontificum Potestate di Ockham o come la novella dei tre anelli
nelle pagine del Decamerone di Boccaccio, ripresa, poi, da Lessing nel suo Nathan. Si tratta degli
inizi di quello sguardo xenologico sulla religione e di riflessione su di essa all'insegna di concetti
quali libert di coscienza, diritto alla libera confessione etc... che giunge fino alla forma attuale del
dibattito su un ethos religioso condiviso e allattuale prassi ecumenica e interreligiosa.



ta alla crescita del sentimento morale-religioso — e da cio il ripensamento
dell'ideale illuministico dell’ Aufliirung des Volks sotto le istanze del caratte-
re sapienziale dell’esperienza, in generale, e del vissuto religioso, in parti-
colare. Cerchiamo di sviluppare questi due punti-cardine del testo.

2.1 Sinnlichkeit und Verstand. Subjective und objective Religion

Leco della voce del pedagogo Rousseau e del capitolo IV del suo Emi-
le ou De ['éducation®'; la vox — pit “viva” — di un altro pedagogo — meno
conosciuto, ma non meno importante nella genesi” del pensiero del gio-
vane Hegel — fondatore del Philantropinum di Dessau, Giovanni Bernar-
do Basedow??; la vox — questa si, “vivissima” — del teologo e pedagogo Joa-
chim Heinrich von Campe??: queste ed altre voci — Schiller con Kant i
primis — sono lo sfondo della caratterizzazione hegeliana della natura
umana?4.

Per Hegel, la natura pre-dispone/dispone/espone il senso umano —
13 dove rimanga incorrotto — al pathos e all’ ethos della religione nella mi-
sura in cui questo pathos ed ethos trova la sua verita nella azione. Essa ¢

21 Vista la dimestichezza che la storiografia su Rousseau e quella sulla filosofia dell Tllumini-
smo ha con questo testo, ci permettiamo solo di rinviarvi. Nel contesto pitt ampio dell'itinerario
educativo dell’orfanello Emile, si ricordi della svolta che inizia con la descrizione dell'insorgere
delle passioni coi quindici anni e che trova il suo orientamento nel sentimento morale suscitato
dalla lettura degli storici: & proprio tale sentimento morale che — significativamente — precede e ac-
compagna la nascita, coi diciotto anni, di quello religioso. Rimandiamo, inoltre, alla ben nota
Profession de foi du vicaire savoyard contenuto nel Libro IV dell Emile. Cfr. J. ROUSSEAU, Emilio o
dell’educazione, Milano 200710, 344-430.

22 Di questa figura si pud leggere in A. P1AZZ1, Leducazione filantropica nella dottrina e nel-
lopera di G. B. Basedow, Milano 1920. Sulla filantropismo tedesco cfr. A. PINLOCHE, Geschichte
del Philantropismus,, Leipzig 1896, testo di non immediata reperibilith ma di grande importanza
per la ricostruzione di questo fermento socio-culturale.

23 In una annotazione del Zagebuch si legge del (commovente) rendiconto di acquisti di libri
da parte dello scolaretto Hegel per la sua “bibliotechina” di alcuni volumi, tra i quali spicca un’o-
pera di Campe: «Aucta etiam est interea Bibliothecula mea libris aliquot. Emi enim jam dudum |...]
4) Theophronem Campei vernaculo idiomate viginti et sex crucigeris». [Hegels Tagebuch (1785-
1787), op. cit., 18. Il riferimento ai sex crucigeris & un riferimento ai sei kreuzer, la moneta del tem-
pol. Sulla figura di Campe cfr. K. LOTZE, Joachim Heinrich von Campe als Piidagog, Leipzig 1890;
T. LEYSER, Joachim Heinrich von Campe, Braunschweig 18962, 2 voll.; S. ORGELDINGER, Stazn-
dardisierung und Purismus bei Joachim Heinrich von Campe, Berlin 1999.

24 Cfr. D. HENRICH, Hegel im Kontext, op. cit., 44-51.




si — kantianamente — legata alla conoscenza del dovere e alla sua pura
realizzazione ma & anche — oltre e contro Kant — tutto quell'insieme di
concrezioni minori legate alla spontaneita delle realizzazioni pratiche
del sentire religioso (feste, culto, modi di pregare etc..)?. Nel tentativo
di ricostruire la genesi dell’azione umana & indubbio per Hegel che I'-
stanza maggioritaria/Hauptelement sia la sensibilita, anche se, ammette
Hegel, sul piano degli effetti non si riuscirebbe a distinguere se il mo-
vente della volont sia limpulso alla felicita o una legge della ragione?.
Tuttavia, le pretese della ragione sull'umanita trovano legittimita solo
nel cuore riempito e, d’altra parte, le genie e schiere di uomini moral-
mente incorrotti, saggi e senza colpa appartengono al dominio della
bella fantasia produttrice di seducenti descrizioni:

«La sublime pretesa della ragione sull’'umanita, la cui legittimita cosi
spesso riconosciamo con tutto il cuore quando questo ne & riempito
(erfiillt ist), e le seducenti descrizioni (anziehende Beschreibungen) che
una pura bella fantasia (schine Phantasie) ha fatto di uomini senza col-
pa e saggi, non dovrebbe mai dominarci tanto da farci sperare di poter
trovare molto di tutto cid nel mondo reale, o da farci credere di vede-
re e cogliere nella realt questa bella chimera (schines Luftbild) [...]
Non spaventiamoci dunque se dobbiamo credere di trovare che la sen-
sibilita & 'elemento principale (Hauptelement) in ogni azione e sforzo
umano [...] nella considerazione dell'uomo in generale e della sua vi-
ta, dobbiamo dare particolare considerazione alla sua sensibilita, alla
sua dipendenza dalla natura esterna e interna, [...] alle inclinazioni
sensibili e all’istinto cieco»?’.

Tale genealogia della morale non ¢, tuttavia, la costruzione di una
opposizione tra sensibilitd e ragione, ma di una loro articolazione al
modo di un campo di forze in cui il vettore risultante & sempre frutto

25 Hegel spesso caratterizza I'azione attraverso il campo semantico del verbo Wirken, “agire
producendo un effetto”, da cui i termini wirksam/Wirksambkeit, “efficacelefficacia” e wirklich, Wir-
Elichkeit, “realelrealtd”. Lideale della realtis come effettualita/Wirklichkeit — e non solo come Rea-
Jitit, calco tedesco del latino 7es — che risultera di grande importanza per comprendere sia il pas-
saggio dalla Vernunft al Geist nella Phiinomenologie des Geistes e sia il Fortgang della realizzazione
dello Spirito nella Wisseschaft der Logik trova in questi testi la sua prima apparizione.

26 STG 32.

27 Ibidem.



di una correlazione, pur nel riconoscimento di una forza che ¢ e rima-
ne principale?s.

Draltra parte, non bisogna neanche pensare che Hegel giudichi ogni
movenza della sensibilita come di per sé positiva, ma, al contrario, mostra
spesso la necessita di un suo ridimensionamento/incastonatura cui pro-
prio la morale-religione concorre, 1a dove essa si riduce a blofe Sinnlich-
keit: «In ogni uomo la natura ha messo un germe di quelle pure sensazio-
ni che hanno origine dalla moralitd, in ogni uomo ha posto un senso per
la moralitd, per fini pils alti della mera sensibilitt»?. C’¢ una sorta di di-
scernimento del e nel sentire che la religione contribuisce a realizzare e che
innesca un circolo virtuoso della e nella religione stessa: la natura dispone
la sensibilita per la morale e la religione coltiva questo Aumus purifican-
dolo ed elevandolo, incentivando il positivo sentire ma evitandone le pos-
sibili degenerazioni e lasciando cadere quello negativo®.

Una volta stabilita e caratterizzata in questi termini la Bestimmung del-
la natura umana, Hegel deduce quale tipo di religione cor-risponda a tale
natura, cosi da portare a compimento quel profondo senso per cui essa &

28 Hegel si avvale di due metafore che riportiamo perché indicative in tal senso: «Come il sa-
le compenetra una vivanda, ma, se questa & ben preparata, non pud mai mostrarsi in grumi pur
partecipando il proprio sapore al tutto; oppure come la luce tutto compenetra, riempie, mostra
il suo influsso su tutta la natura, ma non pud manifestarsi come sostanza, pur dando agli ogget-
ti a loro forma e presentandosi diversa in ognuno traendo dalle piante salubre aria, cosi le idee
della ragione vivificano bensi I'intero tessuto dei sentimenti dell'uomo, a cui per il loro influsso
Iagire si mostra in una luce propria, ma esse stesse raramente si mostrano nella loro essenza, ben-
ché il loro effetto compenetri tutto come una sottile materia, dando ad ogni inclinazione ed im-
pulso una sua propria coloritura» (Zbidem 32-33).

29 Ivi, 36.

30 Afferma Hegel: «La religione da dunque un nuovo e pit alto slancio alla moralita ed ai
suoi moventi, offre un nuovo e pili forte argine contro il potere degli impulsi sensibili» (Ivi,
33). Spesso nel testo Hegel entra pit nello specifico identificando questi sentimenti. Si consi-
deri, ad esempio, il passo seguente: «[...] essa [la religione nel suo versante soggettivo] opera,
per cosi dire, negativamente, nel lieto godimento delle gioie umane o nel compimento di fat-
ti eminenti, nell’esercizio delle dolcissime virth dell’amore per gli uomini. [...] Alla estrinse-
cazione di facoltd umane, del coraggio, cio¢ dell’'umanitd, come alla gioia, al piacere di vivere,
appartiene la liberta dalla malvagia disposizione dell’anima all’invidia, appartiene I'innocenza,
la coscienza pura; e la religione aiuta a promuovere queste due qualith. Cosl essa in tanto ha
influsso in quanto I'innocenza ad essa collegata sa trovare il punto giusto, oltre il quale la leti-
zia degenererebbe in dissolutezza, il coraggio e la risolutezza in violazione del diritto altrui»

(Ivi, 37).




un “religare” piti che un “relegere”, l'instaurazione di un legame/vincolo
pitt che l'attenzione di-ligente al sacro. Nella costruzione di questo ideale
dittico (natura umana-tipo di religione), Hegel sfrutta una distinzione mu-
tuata da Fichte per la quale la religione consisterebbe di una duplex facies:
la ficies per la quale essa ¢ religione oggettiva (objektive Religion), ovvero o
conoscenza storica o scienza intorno a Dio — al modo di una teologia con
forte caratterizzazione metafisica —! e la facies per la quale essa ¢ religione
soggettiva (subjektive Religion) in quanto «interessa il cuore ed ha influenza

sui nostri sentimenti e sulla determinazione della nostra volonta»32.

31 Nelle parole di Hegel: «La religione oggettiva & “fides quae creditur”; intelletto e memoria
sono le facolta che operano nel suo ambito e che ricercano rielaborano, conservano le conoscen-
ze, o anche credono. Della religione oggettiva possono anche far parte conoscenze di carattere
pratico, ma solo come capitale morto. La religione oggettiva la si pud ordinare in paragrafi, ri-
durre a sistema, esporre in un libro, presentare agli altri mediante discorsi» (STG. 34-35). Della
citazione riportata si notino tre aspetti che andrebbero sviluppati pit: diffusamente: 1) Hegel pro-
pone una sorta di parallelismo tra le facolta dell'uomo e il tipo di religione che da esse deriva: in-
telletto e memoria (che qui va intesa semplicemente come “memoria di una educazione ricevu-
ta”) per la religione oggettiva; sensibilita, cuore (ovvero sentimenti out court), fantasia e capacita
immaginativa-mitopoietica per la religione soggettiva; 2) Hegel non intende porre questa distin-
zione in prospettiva di una alternativa, ma ne discerne il valore effettuale personale e sociale, ba-
sti pensare al fatto che anche intelletto e memoria sono facolti che credono e, dunque, non & mes-
so in discussione il loro essere latrici di veritd; 3) Lidea di una articolazione in paragrafi, di una
riduzione a sistema ed esposizione in libri testimoniano il senso per il Tutto che anima sin da ora
il pensiero di Hegel. Tale riferimento andrebbe letto come preistoria delle riflessioni sul medesi-
mo tema negli articoli jenesi, nonché delle riflessioni sulla wahre Gestalt der Wahrheit contenute
nella Phinomenologie des Geistes.

32 §TG 33. E lo stesso Hegel ad indicarne l'origine in un altro testo: «In quale misura ¢ da
apprezzarsi la religione? Come soggettiva o come oggettiva? soprattutto per quanto riguarda i sen-
timenti? La religione oggettiva & piuttosto teologia: v. FICHTE “Introduzione”. Fino a qual punto
il ragionamento pud immischiarvisi perché essa resti religione» (Zbidem 503). Il Nohl — che inse-
risce questo testo come primo nell’Appendice della sua edizione considerandolo, alla stregua di al-
tri, una bozza preparatoria — identifica il rimando hegeliano a Fichte come rimando alle pagine
introduttive dellopera del 1792, il Saggio di una critica di ogni rivelazione, uscita anonima nell’a-
prile di quell’anno — anonima almeno nella tiratura di Lipsia, non cosi nelle copie del saggio ven-
dute altrove dove gia compariva il nome di Fichte come autore. Consideriamo questo testo come
una delle tracce dell’entusiasmo verso Fichte che animava i giovani Stifler di Tiibingen, entusia-
smo che, in genere, viene fatto risalire alle opere della maturita fichtiana e del distacco da Kant —
le opere in cui Fichte svelerebbero il senso vero della filosofia speculativa introducendo I'unbe-
dingter Grundsatz dell’ Ich=Ich —, ma che in queste pagine del giovane Hegel ¢ riferito alla pars de-
struens rappresentata dallopera fichtiana nei confronti della #raditio recepta della teologia accade-
mica. Per dar ragione di questo 4airos culturale kantiano-fichtiano vissuto negli anni di teologia



Nel discorso hegeliano & quest'ultimo aspetto della religione che mag-
giormente cor-risponde alla natura dell'uomo e, quindi, risulta essere de-
terminante ai fini della effesualita/Wirchilichkeit di un vissuto religioso. E
evidente per Hegel la perfetta corrispondenza per cui «nell'uomo sensibi-
le anche la religione ¢ sensibile, e sensibili devono essere gli impulsi reli-
giosi a ben agire, perché possano operare sulla sensibilita»®. T tratti di un
tale vissuto cosi “trasfigurato” in religione soggettiva sono quelli di un vis-
suto che oggi noi non esiteremmo a ricondurre alla categoria dell’ /om0 re-
ligiosus:

«Quando di un uomo io dico “quello a religione”, cid non significa che

egli ha una vasta cultura religiosa, bensi che il suo cuore avverte gli atd, i

miracoli, la vicinanza della divinitd, che riconosce e vede Dio nella sua na-

tura, nel destino degli uomini; si prostra dinanzi a lui, lo ringrazia e lo lo-

da nei suoi atti, e nell’agire non solo considera se la sua azione ¢ buona

oppure & saggia, ma ha per movente — spesso il pil1 forte — anche la con-

siderazione che I'azione & gradita a Dio; infine, nella gioia o in un lieto
evento, egli rivolge lo sguardo a Dio per ringraziarlo»34,

Cio che & valso per il rapporto di articolazione e non opposizione tra
sensibilitd-religione varra anche per il rapporto religione oggettiva e reli-
gione soggettiva, anch’esso da leggere come rapporto di articolazione e
non opposizione. In effetti, anche se alcuni passi e un certo tipo di agget-
tivazione e utilizzo di metafore potrebbero far pensare ad un esclusiva pre-
ferenza per la religione soggettiva35, ¢ facilmente dimostrabile come in

a Tiibingen, citiamo una lettera di Hegel a Schelling del 1795: «Al pasticcio di cui mi scrivi, di
cui posso percid ben immaginare il modo d’argomentare, Fichte ha indubbiamente spalancato le
porte con la sua Critica di ogni rivelazione. Lui stesso ne ha fatto un uso moderato; ma una volta
che i suoi principi sono stati fermamente ammessi, non & pitt possibile porre alcun termine e ar-
gine alla logica teologica. [...] Sono convinto che solo mediante agitazioni e scosse continue da
tutte le parti, alla fine & possibile sperare in un risultato di qualche importanza [...] Ripetiamoci
spesso il tuo appello: “noi non vogliamo rimanere indietro» [Hegel a Schelling, in Hegel. Epistola-
rio, B MANGANARO (ed.), vol. I (1785-1808), 110].

33 Ibidem.

34 Ivi, 35.

35 Sono passi che hanno anche una certa divertente e ironica coloritura. Ne citiamo alcu-
ni: «[La religione soggettiva] & qualcosa di individuale, mentre la religione oggettiva ¢ astrazio-
ne. Luna & il libro vivente della natura, il modo in cui ciascun essere vivente, le piante, gli in-
setti, le bestie, gli uccelli, vive la propria vita individuale soddisfa i propri bisogni, si accoppia,

7



realtd il giovane Hegel — pur ribadendo continuamente il valore del ver-
sante soggettivo — non intende annullare il versante oggettivo. Questo si
scorge nell’idea, presente nel testo, di una religione interamente soggetti-
va (ganz subjektive Religion), come composizione e correlazione funziona-
le dei due aspetti: «Di religione oggettiva io ne parlo solo in quanto essa &
una componente della religione soggettiva»*¢, afferma con risolutezza He-
gel e — con altrettanta risolutezza — «Tutto converge nella religione sog-
gettiva: essa ha un suo proprio vero valore»”.

La legittimita e possibilita di questo rapporto va cercato in due pro-
spettive sulla religione della coeva riflessione illuminista: quella aperta
dalla seconda critica kantiana e quella che riflette sulla pretesa di valo-
re e sulle possibilita di esistenza delle diverse religioni. Ci soffermiamo
brevemente sulla prima, visto che sulla seconda si avra qualcosa da di-
re pil avanti.

Che Hegel conoscesse la Kritik der praktischen Vernunfi pubblicata
nel 1788 ¢ fuori discussione perché fatto ben documentato — nella bio-
grafia di Hegel come anche nella “biografia” dello Stz di Tiibinghen?®,.

insomma fa quel che riguarda tutte le specie viventi; I'altra & il gabinetto del naturalista il qua-
le dispone in ordine, secondo un unico fine [...] gli infiniti insetti uccisi, le piante seccate, le
bestie imbalsamate o conservate nell’alcool [...]» (Zbidem). Lintelletto umano trova lusin-
ghiero considerare sua opera il grande e alto edificio della conoscenza di Dio, dei doveri uma-
ni e della natura. [...] Chi copia soltanto questa costruzione generale, chi da essa raccoglie so-
lo per sé, chi non costruisce in sé ¢ da sé una sua propria casetta per la sua abitazione, con tet-
to e pareti, dove stare del tutto a proprio agio, [...] questi & un pedante che non ha vissuto la
sua propria vita. Chi, su quella grande casa soltanto, si costruisce un palazzo, ci vive come Lui-
gi XIV in Versailles: egli conosceva appena tutte le stanze della sua proprietd e occupava solo
un piccolo gabinetto [...]» (Ivi, 46).

36 Ivi, 37.

37 1vi, 36.

38 Citiamo a titolo documentario una lettera di Schelling a Hegel, scritta proprio da Tiibin-
gen la sera dell'Epifania 1795 che testimonia, da un lato, come Kant venisse letto e discusso da
parte dei teologi dello Szzff ma, dall’altro, come — agli occhi dei giovani studenti — questo vento
di novita fosse gia spento proprio perché Kant era rimasto non superato (cosa che vedranno rea-
lizzata in Fichte): «Ci aspettavamo tutto dalla filosofia e credevamo che la scossa che essa aveva
impresso anche sugli spiriti di Tiibingen non si sarebbe attutita cosi presto. Purtroppo & cosi! Lo
spirito filosofico ha gia raggiunto il suo meridiano [...] Certo vi & gia una grande schiera di kan-
tiani — dalla bocca di fanciulli e di poppanti la filosofia si ¢ ammantata di lode — ma dopo molti
sforzi i nostri filosofi hanno finalmente scoperto fino a che punto si pud procedere con questa
scienza [...] essi hanno estratto alcuni ingredienti del sistema kantiano (della superficie s'intende),



Che Hegel abbia accolto temi, suggestioni e motivi della prospettiva
kantiana ce lo dicono molti passi. Esplicito in tal senso ¢ questo pas-
saggio:
«Le conoscenze intorno a Dio e 'immortalita le includo nella religio-
ne solo nella misura in cui lo richiedono le “esigenze della ragion pra-
tica”, e cid che sta con essa in una connessione molto evidente. Senza
escludere pure pitt precisi chiarimenti sulle particolari disposizioni di
Dio per il meglio degli uomini»®.

Dunque se una esclusivitd nella duplex facies della religione va man-
tenuta essa non riguarda solo la religione soggettiva, ma anche quella
oggettiva nella misura in cui — all'interno di essa — si pud disporre di
temi e motivi atti ad essere integrati in quella soggettiva. Essi sono
quelli kantiani (sommo bene, santitd, immortalitd/eternita, esistenza
stessa di Dio come garante della sola felicita pensabile e praticabile
etc...) e altri, non meglio definiti (e definibili), sulla philantropia divi-
na e le sue rappresentazioni40.

E nel pathos e nell’ethos di una religione cosl caratterizzata che He-
gel pud far convenire in adunanza festosa Socrate che prima di morire
offre un Gallo ad Esculapio, la peccatrice di Lc 7, Nathan I'ebreo e Fe-
derico II — non invitati per assenza dell’abito (etico) della festa il <buon
Gellert» e il (moralissimo!) Tertulliano.

da cui ora tamque ex machina vengono apprestati intorno a guemconque locum theologicum, de-
cotti filosofici tanto vigorosi che la teologia che gia incominciava a intisichire, presto si levera pitt
sana e pilt forte che mai. Tutti i possibili dogmi sono ora gia qualificati come postulati della ragio-
ne pratica, e dove le dimostrazioni storico-teoretiche non s rivelano piti bastevoli, Ii la ragione pra-
tica (tubinghese) recide il nodo. E un diletto assistere al trionfo di questi eroi filosofici. [...] O i
grandi kantiani che ora sono dappertuttol» (Schelling a Hegel, in Epistolario, op. cit., 106-107).

39 STG 37. Per quanto riguarda Kant si legga anche questo passo: «Se la teologia & affare del-
Pintelletto e della memoria [...] e la religione & affare del cuore, suscitante interesse per un biso-
gno della ragione pratica, ¢ allora di per sé chiaro che diverse sono le facolta dell’anima che ope-
rano nella religione e teologia, come diversa & la preparazione dell’animo richiesta in esse. Per po-
ter sperare il sommo bene, di cui ci & imposto come dovere realizzare una componente, divenga
completamente reale, la ragione pratica esige fede nella divinitd, nell' immortalita» (Ivi, 38).

40 Cfr. M. FUJITA, Philosophie und Religion beim jungen Hegel. Unter besonderer Beriicksichti-
gung seiner Auseinandersetzung mit Schelling, in Hegel-Studien, Beiheft 26, Bonn 1985, 17-33.




80

2.2 Volksreligion und Christentum

Quando Hegel pensa l'ideale di una ganz subjective Religion come un
ideale che esce dalla sfera del privato e incontra la sfera pubblica, incon-
triamo nel testo riferimenti pitt puntuali al concetto di religione popola-
rel Volksreligion®!. Lesigenza di essa si fa sentire la dove la fantasia e il cuo-
re necessitano di trovare una pilt precisa direzione/incastonatura/prospet-
tiva per evitare degenerazioni:

«Luomo & cosa tanto multilaterale (vielseitiges Ding) che di lui tutto si
pud fare; il tessuto dei suoi sentimenti, cosl variamente intrecciato, ha
tanti capi che vi si pud legare ogni cosa, in una maniera o nell’altra.
Percid esso & stato capace della piti stolta superstizione (torischester
Aberglaube), della pitt grave servitl gerarchica e politica (bierarchiche
und politiche Sklavereit). E compito precipuo della religione popolare
Pintrecciare in un nobile legame quei bei fili della natura in modo a
questa conforme».

Una volta posta I'esigenza di un tale modo di pensare e praticare la re-
ligione, nasce il problema di una sua effettiva realizzazione. Per risponde-
re a tale questione, il testo hegeliano presenta uno “schema programmati-
co” che ci sembra opportuno riportare:

«Come deve essere la religione popolare? (Religione popolare qui & consi-
derata in senso oggettivo).

a) In rapporto alle dottrine oggettive.

b) In rapporto alle cerimonie.

41 Nel testo accanto a quest’ultima, si trova anche I'espressione religione pubblica (ffentliche
Religion), ma non vi ¢ dubbio che Hegel prediliga la prima. Il lettore potra rendersi conto della
sostanziale uguaglianza del loro valore confrontando la seguente definizione con quanto andre-
mo dicendo sulla religione popolare: «Quando si parla di religione pubblica si intende con cio
parlare dei concetti di Dio e di immortalitd, e di quel che & con essi in relazione, nella misura in
cui costituiscono le convinzioni di un popolo ed hanno influenza sul suo modo di agire e di pen-
sare; ne fanno inoltre parte i mezzi con cui queste idee sono insegnate al popolo e sono fatte pe-
netrare nel cuore. Conseguenza di cid non ¢ solo l'immediato: “Io non rubo, perché me lo vieta
Dio”, ma devono particolarmente esser tenuti le conseguenze pilt indirette, che spesso vanno ap-
prezzate al massimo. Esse consistono, principalmente, nell’elevazione e nobilitazione dello spiri-
to di una nazione, per cui il sentimento della sua dignitd, cosi sovente sopito, viene risvegliato
nella sua anima; ed allora il popolo non si umilia e non si lascia umiliare; e non solo si sente co-
me “tale”, ma si aggiungono al quadro delicate tinte di umanita e di bonta» (S7G 33-34).



A) L  Le sue dottrine devono essere fondate sulla ragione universale.
II.  Fantasia, cuore e sensibilitd non devono risultare vuote.
III.  Essa deve essere tale, che vi siano inclusi tutti i bisogni della vi-
ta, ¢ le azioni pubbliche della vita statale.

B) Che cosa deve essa evitare?
La fede feticistica, in cui rientra particolarmente anche quella fre-
quente nella nostra epoca ricca di chiacchiere, il credere cioe di aver
soddisfatto I'esigenza della ragione con trate sull'illuminamento
ecc..., e mentre si afferma di essere per sempre stufi di dottrine

dommatiche, meno ci si cura dl mi liorare in ualche modo noi e
g q
gll altr1»42

Volksreligion ist hier objektiv genommen: Hegel intende considerare il
“versante oggettivo~ di una religione popolare, presupponendo che quello
soggettivo sia stato gid trattato e che coincida, dunque, con la religione
soggettiva di cui ha parlato in precedenza. A sua volta 'oggettivita di una
religione coincide con le “dottrine oggettive” (objekive Lehren) e le “ceri-
monie” (Zeremonien) che ne sono gli aspetti essenziali. Configurare una
religione popolare vorra dire per Hegel orientare e ordinare questi aspetti
al senso complessivo di una religione ganz subjeiv. Cerchiamo di svilup-
pare il punto A dello schema.

Il problema delle dottrine & posto come problema della “obbligazione”
verso di esse. Ciod avviene, per Hegel sia per 'autorevolezza della Rivela-
zione divina e sia per 'autorizzazione della ragione umana: goztliche Of
fenbarung e allgemeine Vernunfi concorrono ambedue a forgiare il caratte-
re necessitante delle dottrine. Non stupisce, per quanto sinora detto, che
il problema delle dottrine coincida con quello della loro obbligazione, stu-
pisce piuttosto la polaritd — quasi il giudizio negativo — con cui Hegel le
presenta. Se da un lato, infatti, per Hegel ¢ chiaro che le dottrine attirano
la «benevolenza divina», promettono «conoscenze superiori» e «schiari-
menti pill precisi su oggetti irraggiungibili», dall’altro, ¢ altrettanto evi-
dente per Hegel come esse diventino ben presto «oggetto dell’assalto di
uomini di pensiero e oggetto di controversia»®? e come esse, in fondo, di-

42 Ivi, 50-51.
B Ihidem.




mostrino la loro “ineffettualitd” in ordine all’azione per via del “carattere
innaturale” (unnatiirlich) con cui si legano alla sfera della sensibilita. In ef-
fetti, le qualita che rende le dottrine adatte al momento pratico e, dunque,
integrabili in una religione popolare, sono quelle della semplicita e uma-
nith. Per Hegel, non solo non basta il carattere di universalita delle dottri-
ne in quanto connesse alla ragione comune, ma risulta oltremodo contro-
producente I'eventuale “barocchismo dell’erudizione” con cui una dottri-
na pud essere presentata. Al contrario, le dottrine universali nel loro ca-
rattere razione ma semplici

«[...] proprio per questa loro peculiarita [...] molta pits forza ed impres-
sione eserciteranno sull’animo, sulla determinazione della volonta ad agi-
re e, cosi concentrate, molto pilt influsso, molta maggior parte avranno
nella formazione di uno spirito popolare»4.

Allo stesso modo il carattere umano delle dottrine — «richiesta grave e
difficile» per una dottrina — deve essere tale «da essere commisurato all'in-
civilimento spirituale e al grado di moralita in cui si trova un popolo»® .

La seconda esigenza di una religione popolare riguarda il rapporto tra la
fantasia come espressione della sensibilith umana e le rappresentazioni della
religione, un tema che conduce Hegel alla necessita di pensare o ri-pensare
la mitologia nelleconomia di una religione polare®. La frequentazione del-
la letteratura greca e romana gia negli anni del Gymnasium di Sturtgart, ha
messo in contatto Hegel con il carattere poetico-popolarelesteticolkairologico
della religione antica tanto da convincerlo che esso concorra alla determina-
zione dell'essenza di una religione. D’altra parte, Hegel si rende conto che
questo aspetto entri immediatamente in conflitto con il carattere storico del-
la religione cristiana le cui dottrine «sono in massima parte legate a fatti sto-
rici, o esposte per mezzo di essi, ed il palcoscenico & posto sulla terra anche
quando non vi hanno agito semplici uomini»#. Il correttivo cristiano del-
P'insopprimibile elemento della storicita e delle sue esigenze, ha come primo
effetto quello di «impedire alla fantasia avventurose licenze» rimandandola

44 Ibidem.

45 Ibidem.

46 Per questo tema rimandiamo all'importante studio di H.O. ROBSTOCK, Hegels Auffassung
des Myhos in seinen Friihschriften, Freiburg i. Br. 1971.

47 STG 54.



al teatro della storia, ma resta francamente oscuro — visto il carattere troppo
conciso del testo — il modo con cui tutto cid si realizzi proprio attraverso il
ricorso al mito, cosi come oscuro rimane il riferimento a quegli spazi di li-
berta che il palcoscenico della storia concederebbe alla fantasia e alle sue mo-
venze. Lintenzione — del tutto generale — di Hegel & quella di pensare ad una
“mitologia cristiana” capace, da un lato, di non decurtare la fantasia come
istanza della sensibilita e, quindi, della religione che anche su di essa si pla-
sma, dall’altro, quella di unire all'amore per le “belle parole” quella pet le

“belle immagini” di cui la fantasia potrebbe nutrirsi e aprirsi cosi una “via
bella” alla religione cristiana®®.

Terza ed ultima esigenza di una religione popolare in rapporto alle dot-
trine ¢ che essa «deve essere tale, che vi siano inclusi tutti i bisogni della vi-
ta, € le azioni pubbliche della vita statale»®. Hegel, dunque, intende sotto-
lineare la necessita — nell’ambito di una religione compresa come religione
popolare — di una armonia tra la totalita dei sentimenti e dei fatti della vita
e una religione pensata come motivo, invito e istanza amichevole di eleva-
zione dell'umano. Partendo dalla constatazione che il fatto religioso & di per
sé¢ un fattore che tende a compenetrare di sé tutti gli aspetti della vita di un
popolo — e, in questo, attinge soprattutto alla religiosita greca dove «tutto,
perfino le sfrenatezze delle baccanti, era consacrato a un dio»**— Hegel stig-
matizza ogni separazione tra vita e religione e, per converso, ne esalta il le-
game:

«Non appena si verifica una scissura (Scheidewanz) tra vita e dottrina, op-

pute soltanto una separazione (Trennung) o un ampio allontanamento re-

48 Riportiamo intero passo: «Anche la pitt pura religione razionale viene ad avere un corpo
nell’anima degli uomini ed ancora pit in quella del popolo. Sarebbe bene percid, per impedire al-
la fantasia avventurose licenze, legare alla religione stessa dei miti, per mostrare almeno alla fan-
tasia una via bella, che essa pud cospargere di fiori. Le dottrine della religione cristiana sono in
massima parte legate a fatti storici, o esposte per mezzo di essi, ed il palcoscenico ¢ posto sulla ter-
ra anche quando non vi hanno agito semplici uomini: alla fantasia viene dunque qui presentata
una meta ben precisa, pur essendoci ancora un gran numero di punti in cui si apre ad essa la pos-
sibilita di muoversi liberamente. E qui essa, quando ¢ intinta di nero fiele, pud dipingersi un
mondo terribile, ma cade d’altro canto facilmente nel puerile poiché cid che ¢ veramente amabi-
le, i bei colori della sensibilita, & escluso dallo spirito della nostra religione, e in noi in generale
siamo troppo razionali e amanti delle parole per amare delle belle immagini» (Zbidem).

4 Ivi, 50.

50 i, 57.




ciproco (weite Entfernung bieder voneinander), sorge il sospetto che la for-
ma della religione difetti in qualcosa [...] Essa deve comportarsi amiche-
volmente (freundlich) nelle sue occupazioni e nelle pit serie circostanze
della vita, come nelle sue feste e nelle sue gioie; ma non cosi da sembrare
di imporsi o di essere una pedante istitutrice, bensi da essere guida (An-
fiibrerin) e animatrice (Ermunterin)» 1.

Tale funzione deve informare di sé anche il rapporto tra le dottrine del-
la religione e l'agire politico, che & la seconda necessita posta da Hegel per-
ché una religione popolare possa essere pensata e realizzata. Infati, poiché
essa contribuisce a promuovere e mantenere nello spirito di un popolo le
disposizioni ai nobili sentimenti, essa, [a dove produce il sentimento per
la cittadinanza “terrestre”, produce pari tempo il senso per la liberta che
sta a fondamento della societ civile e delle forme statutarie — almeno ne-
gli echi ideali che venivano dai fermenti rivoluzionari francesi>”. Per que-

51 Thidem.

52 Occorrerebbe pitr diffusamente mettere in luce Pimportanza del tema della liberta in rap-
porto alla storia delle vicende sociali e politiche del Wiirttemberg: il dispotismo ducale — che pu-
re aveva acconsentito ad alcune piccole limitazioni costituzionali —, il dissidio tra l'oligarchia ter-
riera e le pretese del regnante mitigato con un accordo nel 1770 — che, comunque, gettd la re-
gione in una situazione di stasis —, lapertura, sempre in quegli anni, ad una forma di dispotismo
illuminato sull’esempio di quello promosso da Federico II in Prussia. Tutti questi contesti illu-
minerebbero meglio tutto il senso della problematica politica del giovane Hegel. Per una storia
del Wiirttemberg rimandiamo al noto testo ottocentesco K. PEAFF, Geschichte des Fiirstenbhauses
und Landes Wiirttemberg, Stuttgart 1839, 82 ss.

1l senso per la liberta del giovane Hegel & cum sed esiam contra la koine illuministica. Lo ha
capito bene W. Pannenberg nella sua ermeneutica di questi primi scritti, ermeneutica legata al
contesto pilt ampio del progetto di emancipazione politica e culturale dell'vomo moderno (e del-
le sue contraddizioni): «[Hegel] concentrd il proprio interesse sulla tematica religiosa perché era
convinto che non si potesse da questa prescindere nell soluzione dei problemi che travagliano la
societa moderna. Ben presto indirizzer la sua attenzione verso la nuova mentalita [illuministica].
Ma la profonda conoscenza di tale fenomeno non gli consenti di condividere le posizioni radica-
1i dellTlluminismo francese, secondo cui lo stacco dal cristianesimo tradizionale doveva essere va-
lutato come una emancipazione, una liberazione dell’'uomo. Gia nelle annotazioni, che Nohl
pubblichera sotto il titolo Valksreligion und Christentum, dimostrava di aver capito che il proble-
ma della societi stessa era un problema di ordine religioso. E inudle quindi, quando si interpre-
tano gli scritti giovanili di Hegel, contrapporre Pinteresse socio-politico a quello religioso, o vice-
versa. La tematica tessa dell’emancipazione politica, colta nel suo nucleo, & una tematica di tipo
religioso» (W. PANNENBER, // cristianesimo nella filosofia di Hegel, in Questioni fondamentali di teo-
logia sistematica, Brescia 1975, 445-549).



sto «spirito del popolo, storia, religione, grado della liberta politica popo-
Jare non possono essere considerati separatamente, né in rapporto al loro
reciproco influsso né in rapporto alla loro natura»*3, compiendosi cosi la
circolarith tra senso umano per la libert, religione e prassi dei rapporti po-
litici. Solo cosi la moralith & anche eticita (e su di essa si fonda) e la legali-
th entra a far parte del tessuto dei sentimenti umani fuggendo il rischio
dell’estrinsecita®.

Infine — e siamo al punto B dello schema programmatico —, Hegel
traccia le linee di configurazione di una religione popolare in rapporto al-
le cerimonie3’. Va preliminarmente detto che Hegel pone una distinzione
importante nel modo di considerare i riti (battesimo, santa cena etc...): se
essi sono prescritti come doveri il cui esercizio ha come fine l'innalzamen-
to del livello morale, essi vanno considerati come “pratiche essenziali” (we-
sentliche Gebriuche), mentre se essi sono considerati come mezzi il cui ef-
ferto deve essere il risvegliare la sensibilitd, essi vanno considerate come ce-
rimonie (Zeremonien)*®. Ambedue le prospettive dalle quali & possibile

5 i, 58. _

54 Rimandiamo al testo per il delizioso ritratto che Hegel fa del «genio dei popoli, [....] figlio
della felicith, della libert, [...] alunno della bella fantasia (Genius der Vilker, [.. .1 Sobn des Gliick,
der Freiheit, [...] Zigling der schinen Phantasie)», che ha come eredita paterna la fiducia nella sua
fortuna e lorgoglio delle sue gesta e come eredita materna 'educazione della stessa natura e I'ar-
monia con i suoi umori e la cui nutrice lo ha nutrito con il latte dei buoni e puri sentimenti. In
nota al testo tedesco & chiarito il senso dell'immagine: «Der Vater dieses Genius ist der Kronos,
von dem er sein ganzes Leben in einiger Abhingigkeit bleibt (d[ie] Zeitumstinde), seine Mutter
die mo\teva, die Verfassung, sleine] Webmutter, sfeine] Siugamme die Religion, die zu Gebhilfen der
Erziehung die schine Kiinste, die Musik der kirperlichen und geistigen Bewegungen annahmy (FS
42). Per la problematica generale si veda H. BUSCHE, Das Leben der Lebendigen. Hegels politisch-
religidse Begriindung der Philosophie freier Verbundenbeit in seinen friihen Manuskripten, in Hegel-
Studien, Beiheft 31, Bonn 1987, 44-76.

5511 punto B nel testo non ¢ trattato in una sezione a parte, come sembrerebbe suggerire lo
schema, ma nell’ambito del punto A II.

56 STG 54-55. Fanno parte delle Zeremonien anche tutti quegli atti che implicano la dimen-
sione del sacrificio (Opfér), letto da un duplice punto di vista: «come sacrifici espiatori, come re-
missione, come commutazione delle temute punizioni fisiche o morali in pena pecuniaria, come
un insinuarsi nella perduta grazia dell’Onnipotente, del dispensatore dei premi e delle punizio-
ni», “pur con le riserve della ragione”, esso ha come effetto il risveglio del «sacro rispetto di fron-
te all'essere santo», della «prostrazione piena di umiltd», della «compunzione del cuore di fronte
a Lui [a Dio]», della «fiducia per cui 'anima oppressa, anelante la pace, tende a quest’ancora»; in-
teso, invece, come sacrificium laudis et gratiae fondato sulla gratitudine e sula benevolenza esso ha




' :,86":

leggere la ritualitd, il culto e le pratiche devozionali ricadono nell’ambito
dei fini di una religione popolare, a patto che quelle pratiche non siano
connesse alla religione pili che con lo spirito del popolo e in maniera tale
che con spontaneita da esso sorgano: le cerimonie, cosi come le pratiche,
nella misura in cui si liberano dal “meccanismo dell’esteriorita” si dispon-
gono al loro fine essenziale, I'espressione del loro spirito®”.

Il riferimento alle «tirate sull'illuminamento» (Tiraden iiber Aufkli-
rung) del punto B dello schema, ci rimanda ad una polemica che il giova-
ne Hegel apre con I'ideale dell’ Aufklirung des Volks di una parte dellTllu-
minismo di stampo soprattutto francese e tedesco. A questa polemica de-
dichiamo il paragrafo conclusivo di questo scritto.

2.3 Un illuminamento non illuminato e la saggezza

Il Jogos del pitt intransigente illuminismo vive del pazhos della lotta del
lumen — non lux! — rationis sulle tenebre dell'ignoranza e della superstizio-
ne. Questa comprensione immediata dello spirito illuminista interessa an-
che, e soprattutto, la religione traducendosi nel comando a “illuminare il
popolo”™: man klire ein Volk auf! Un programma culturale, dunque, ma
anche pedagogico che ha di mira, come si ¢ detto, i pregiudizi e gli errori
popolari, frutti di quell’infanzia dell'umanita dei tempi antichi che a fati-
ca conquista la moderna maggiore etd. Ed ¢ evidente, che in tutto questo
processo ¢ I"“intelletto” (Verstand) come capacitd analitica e non discorsi-
va del pensiero ad essere lo strumento di questo processo.

Visto quanto abbiamo sinora detto, ¢ facile intuire le riserve del giova-
ne Hegel su questo progetto/programma, riserve che riguardano anzitut-
to la funzione stessa dell'intelletto, la cui attivith & posta radicalmente nel
segno della “polarita”, se non dell“ambiguitd”. Se da un lato, infatti, I'in-
telletto ¢ lodato in quanto capace di chiarire principi®®, dall’altro esso &

come effetto di suscitare «il sentimento di un essere superiore all'uomo, la coscienza che di tutto
egli va ringraziato e che tutto cid che a lui si offre in innocenza egli non lo disdegna, la disposi-
zione d’animo a invocarne il sostegno all'inizio di ogni impresa, a pensare in primo luogo a lui in
ogni gioia, in ogni felicith ottenuta, a pensare alla Nemesi prima di ogni godimento toccato in
sorte [...]» (Ivi, 55-56).

57 Ibidem.

58 Tvi, 41.



colto nella sua non-assolutezza proprio rispetto alla sensibilita e al suo le-
game con le passioni:

«Lintelletto & un servitore che si regola compiacentemente secondo gli
umori del suo padrone; esso sa escogitare motivi di giustificazione per
ogni passione, per ogni impresa; & a preferenza al servizio dell’egoismo,
che & sempre tanto sottile nel dare un bel colore agli errori commessi o da
commettere, vantandosi spesso di essersi trovato una scusante cosi buona.
Lilluminamento dell'intelletto rende si pitt avveduti, ma non migliori»°.

Auflliirung des Verstands macht zwar kliiger, aber nicht besser, conclude
Hegel. Perché, in effetti, il centro della critica hegeliana all'attivita dell'in-
telletto va ricercata nell'incapacita dellintelletto di mediare tra il “saputo”
¢ il “fatto” o, nelle parole di Hegel, di rendere pratici i principi: durch den
Verstand werden die Grundsiitze nie praktisch gemacht. Abbiamo gia parla-
to dell'importanza del momento della effertualita/Wirklichkeit nel pensie-
ro di Hegel e, in particolare, nel contesto del testo tubinghese. Si tratta qui
soltanto di cogliere una logica conseguenza: in quanto momento analiti-
co e astrattivo, il procedere dell’intelletto & capace solo di orientare la pras-
si etica, non di realizzarla; eppure ’'uomo deve agire, operare, decidere da
5850 e questo & l'essenziale della vita personale e del popolo, il momento
in cui la teologia dellintelletto diventa la religione per la totalita della vi-
ta. Tale ponte, come si ¢ detto, & realizzato dalla sensibilita e a questo pas-
saggio lo stesso intelletto pud concorrere nella misura esso stesso offre i
suoi principi in una forma corrispondente alla stessa sensibilita: «le pro-
posizioni piil pure [dell’intelletto] siano semplicizzate e collocate in un in-
volucro pit sensibile, se devon essere comprese ed essere accettabili per la
sensibilita»®!.

1l progetto dellilluminamento risulta, dunque, fallimentare nei suoi
stessi presupposti, proprio perche non si cura del presupposto della sinn-
liche Bestimmung della natura umana. Questo non vuol dire, pero, che
non ci sia una componente positiva in questo progetto, poiché & pur vero
che i pregiudizi popolari rimangono una realta di fatto nelle dinamiche

59 Ibidem.
60 Ibidem.

61Ty, 43.



della religione vissuta. Vi sono, infatti, pregiudizi nella forma di errori ef-
fettivi (wirkliche Irrtiimer) e pregiudizi nella forma di verita effettive (wir-
kliche Wahrheiten): i primi sono quelli che si fondano «sulla sensibilita, sul-
la cieca aspettazione che segua un effetto che non ¢ affatto in connessione
con la causa da cui dovrebbe essere prodotto», ovvero quelli del magismo
e della superstizione credulona che portano ad un Fezischglauben; i secon-
di, invece, sono quei pregiudizi che sono verita senza fondamento perché
«riconosciute per fede e fiducia» e non «conosciute come tali dalla ragio-
ne»®2. Lllluminamento agisce in entrambi i casi e lo fa proprio attraverso
I'intelletto: nel primo stabilendo il corretto concetto di causa e chiarendo
« termini medi degli effetti succedentesi»®, nel secondo sviluppando I'in-
telligenza delle verita credute attraverso 'analisi del creduto.

Tuttavia, a ben leggere il testo hegeliano, si comprende come egli pre-
diliga al concetto di illuminamento/Aufklirung quello di saggezza/Weisheit
inteso come processo che unisce il momento “esperienziale” a quello pit
propriamente “riflessivo”:

«La saggezza non ¢ scienza; ¢ un’elevazione dell’anima che, con I'espe-
rienza legata alla riflessione, si ¢ innalzata oltre la dipendenza dalle opi-
nioni e dalle impressioni della sensibilitd, e necessariamente, & saggezza
pratica e non semplicemente presunzione e millanteria [...]; essa [...]
non parte methodo mathematica da concetti per giungere a cid che ritie-
ne verita passando attraverso una serie di sillogismi [...]. Non ha acqui-
stato il proprio convincimento al mercato generale, dove si offre il sape-
re a chiunque paghi il prezzo giusto; essa non saprebbe neanche rifar i
conti in tavola in moneta sonante in contanti, ma parla dalla pienezza del

cuort C>>64.

E in questo rapporto — fragile e forte insieme — tra sensibilit e razio-
nalita che Hegel vede la piena praticabilita di qualsivoglia progetto di il-
luminamento del popolo nonché la piena verita di una religione polare.

62 [yi, 42.
63 Ibidem.
64 Tyi, 44.



