MARIA DE GIORGI

Cristianesimo e Buddhismo
nell esperienza missionaria

Quali sono e possono essere i rapporti tra cristianesimo e buddi-
smo nel pit ampio contesto della teologia e della prassi del dialogo
interreligioso? Tornando dal Giappone, mi sono resa conto di quanto
sia diventato di moda il Buddhismo in Europa e anche in Italia.
Purtroppo, pero, il pitt delle volte non & Buddhismo gehuino, sono
forme spurie a cui non sono estranee strumentalizzazioni e, a volte
una certa superficialita da parte di chi vi entra dentro. I1 Buddhismo
& una delle piu antiche tradizioni religiose dell'umanita ed abbiamo
il dovere di conoscerlo con serieta, per quello che veramente &. I1 card.
De Lubac, che fu uno dei primi teologi a studiare profondamente il
Buddhismo, scrisse che “a parte il Fatto unico in cui noi adoriamo la
traccia e la Presenza stessa di Dio, il buddhismo & senza dubbio 1'e-
vento spirituale piu grande della storia”. E Romano Guardini, gia
negli anni ‘50 poteva scrivere:

C’e un solo uomo che ci puo suggerire 1'idea di una vicinanza con Gesii. Si
tratta del Buddha. Quest'uomo & un grande mistero. Egli & vissuto in una liberta
straordinaria, sovrumana e nello stesso tempo era di una bonta tanto forte quanto lo
¢ una potenza universale. Forse il Buddha sara 1'ultimo grande uomo con cui il
Cristianesimo avra da confrontarsi. Forse Cristo non ha avuto un precursore solo
nell’Antico Testamento, Giovanni, 1'ultimo dei profeti, e uno venuto dal cuore
della cultura greca e cioé Socrate, ma ne ha avuto un terzo che ha detto I'ultima
parola sulla conoscenza religiosa orientale e sul suo superamento: Buddha.

Noi, forse, senza saperlo siamo testimoni dell’avverarsi di questa
profezia. Sono ormai tanti in Occidente, in America, in Europa ed
anche qui in Italia, coloro che hanno aderito al Buddhismo. Gruppi
di meditazione trascendentale, sesshin di za-zen, pagode e centri
buddhisti sono ormai numerosi anche da noi. Cosa cerca la gente nel
buddhismo? La Chiesa non pud fare a meno di interrogarsi. Per
meglio situare la nostra esperienza, vorrei cominciare con un breve
sguardo alla storia del rapporto cristianesimo/buddhismo. Troviamo,

47



infatti, nell’antichita segni di un incontro che, purtroppo, non ha
dato i frutti che avrebbe potuto dare. Ma resta 1i, a dirci che bisogna
avere 1'umile coraggio della verita: saper riconoscere le conquiste e gli
errori del passato, per un presente sempre migliore.

Cultura d'Oriente e d'Occidente si incontrarono in modo fecondo
gia ai tempi di Alessandro Magno e dei suoi successori, quando la
cultura ellenistica giunse al di la della valle dell' Indo dove in grandi
monasteri di pietra vivevano dei monaci buddhisti che entrarono in
contatto successivamente con romani, greci e altri popoli mediterra-
nei. Da questo incontro nacque cid che & nota come “arte indo-greca
o del Gandhara”.

Sappiamo che nei primi secoli cristiani, ad Alessandria d'Egitto
trovd possibilita di inserimento non solo il patrimonio dell’Asia
minore, ma anche l'eredita spirituale dell'India. Lo sappiamo dalla
presenza di santi indiani e di asceti, anche se non & possibile definire
la loro affiliazione religiosa. Clemente dAlessandria & il primo a
citare nei suoi Stromata “un certo Buddha cui gli indiani rendono
culto” e a riconoscere come “pedagogo” a Cristo non solo la filosofia
greca, ma anche la sapienza dei pil1 antichi filosofi di stirpe barbara,
tra i quali cita espressamente Buddha e i bramani.

Abbiamo poi la storia curiosa di Barlaam e Josafat, due santi vene-
rati per secoli nel martirologio romano, ai quali Palermo dedico
anche una chiesa, una storia che in realta altro non & che la storia del
Buddha. Non sappiamo nulla dell’autore che cristianizzo una descri-
zione in sanscrito della vita del Buddha introducendola nel mondo
cristiano. Sappiamo perd che nei primi secoli della nostra era la leg-
genda era gia molto nota in greco; sappiamo che si trova nelle opere .
di S. Giovanni Damasceno e che fini, appunto, nel martirologio
romano. Successivamente, questa storia venne tradotta dal latino in
cinese e giapponese diventando patrimonio dei cristiani d’oriente.
Tutto questo, perd, sta ad indicare la profonda affinita tra ideali cri-
stiani e buddhisti.

Potremmo parlare dell'incontro lungo e duraturo tra Nestoriani e
buddhisti in Cina. La famosa stele nestoriana non & solo una preziosa
testimonianza di questo incontro e della comune intesa cristiani-
buddhisti, ma permette anche di capire gli sforzi che fecero i
Nestoriani per adattarsi al Buddhismo.

Sappiamo, poi, come 1'incunearsi dell Islam tra oriente e occidente
abbia per secoli reso difficile, se non impossibile, una comunicazione

48



diretta tra Europa e Estremo Oriente. Solo con le grandi navigazioni
del 1500-'600 riprenderanno i rapporti tra ovest e est, ma sappiamo
anche quanto, in questo periodo, abbia pesato sulla missione 1'ipoteca
coloniale.

Cid nonostante, non possiamo passare sotto silenzio significativi
tentativi di dialogo e di incontro che pur ci furono in questo periodo:
basti pensare a Matteo Ricci in Cina, all'opera di Alessandro
Valignano in Giappone e di Roberto De Nobili in India. Cosi come
mi sembra doveroso dare atto a pagine, di ampio respiro e di estrema
attualita, quali quelli dell Istruzione di Propaganda Fide ai Vicari aposto-
lici dell’Asia orientale datata 1659 dove si dice testualmente:

Non compite nessun sforzo, non usate mezzo di persuasione per indurre quei
popoli a mutare i loro riti, le loro consuetudini e i loro costumi, a meno che non
siano apertamente contrari alla religione e ai buoni costumi. Che cosa c’¢ infatti di
pili assurdo che trapiantare in Cina la Francia, la Spagna, 1'Italia o qualche altro
Paese d’Europa? Non & questo che voi dovete introdurre, ma la fede, che non
respinge né lede i riti e le consuetudini di alcun popolo, purché non siano cattivi,
ma vuole piuttosto salvaguardarli e consolidarli.

Ci sarebbe da chiedersi come mai una linea tanto chiara sia passata
sotto silenzio per tanto tempo e come mai solo dal Vaticano II in poi
questi orientamenti siano diventati scelta positiva e operativa da
parte della Chiesa. Quello che a noi interessa qui sottolineare & il fatto
che l'incontro che noi oggi viviamo ha radici lontane che non pos-
siamo ignorare, né nel bene né nel male e che parlare di dialogo
implica anche conoscere le situazioni storico-politiche, culturali e
religiose del momento in cui tale incontro & avvenuto o avviene.

Oggi, l'oriente, il Buddhismo, ce 1i troviamo in casa. Oggi la
chiesa ci dice che il dialogo & parte essenziale della sua missione evan-
gelizzatrice. Da qui il dovere di meglio conoscere le altre Religioni
secondo verita, per quello che sono, a partire dalla loro autocompren-
sione.

[1 rispetto dell'altro e una conoscenza che parte dalla compren-
sione che I'altro ha di sé e non dall’idea che noi abbiamo dell’altro &
molto importante. Solo cosi, infatti, si comincia davvero a dialogare.
Vorrei fare qualche esempio che illustri come & importante ascoltare
l'altro a partire dal suo punto di vista. Prendiamo ad esempio due
concetti fondamentali, come quello di religione e di Dio.

D1 per sé, parlare di dialogo tra le religioni & per lo meno ambi-

49



guo, se non si chiariscono i termini. I1 concetto di religione, infatti,
non & univoco. Pud essere attribuito solo in modo analogico ai vari
fenomeni religiosi. [l cristianesimo apostolico, ad esempio, non si
percepiva certo come religio (una parola quasi inesistente nella Bibbia,
che troviamo 4 volte nell’ AT e 5 nel NT), ma come “via” (At 9, 2; 19,
9.23), come ‘mysterium .

Vivendo nell'impero i cristiani assunsero progressivamente questo
termine, che perd non espresse mai la loro pili profonda autocom-
prensione. Del resto, all'interno della letteratura classica latina,
diversa & la stessa idea di religione in Cicerone o in Lattanzio.

L ebraismo non si & mai autodefinito una religione. La sua autoco-
scienza & il berit, I'alleanza con Dio, 1'elezione da parte di Dio, cosi
pure il dim dei musulmani, che noi traduciamo con religione, ha un
significato assai diverso da quello che noi attribuiamo normalmente a
questo termine.

1 Buddhismo si concepisce come dhammaditti, ossia come la chiara
visione della realta, come via verso I'Illuminazione. Sgombrare,
allora, il terreno da queste difficolta concettuali, aiuta moltissimo il
dialogo. Prendiamo, ad esempio, in considerazione l'idea di Dio.
Spesso si sente dire che il Buddhismo non & una religione o che, para-
dossalmente, & una religione senza Dio. Non possiamo dimenticare
che il Buddhismo nasce in ambito induista proprio come reazione
agli eccessi di un certo Brahamanesimo. Cio che il Buddhismo nega
sono i tanti dei del pantheon induista, anch'essi bisognosi di salvezza
e di liberazione. Non nega mai, positivamente che ci sia una realta
assoluta. Di fronte all’Assoluto il Buddhismo sceglie il silenzio, non
nichilista, ma apofatico. I1 Nulla budduista &, in realta, pienezza.
Perché & la negazione di ogni determinazione riferita all'Assoluto. Il
Dharma, che nella sua essenza & inconoscibile, & il punto di riferi-
mento massimo e il piu grande peccato che 1'uomo pud commettere &
proprio contro il Dharma.

Forse da cid che il Buddhismo ci dice o non ci dice di Dio ci puo
venire la scoperta di nuove comprensioni del mistero.

La filosofia e la teologia cristiane per secoli hanno cercato di espri-
mere con un linguaggio umano qualcosa del mistero che Dio ha rive-
lato di sé in Cristo. Lo sforzo & stato enorme eppure oggi, di fronte
alla situazione del mondo attuale, sentiamo come quelle risposte non
bastino piui. La teologia moderna ha gia denunciato le insufficienze
delle categorie ontologiche che ha usato per secoli per esprimere il

50



rapporto Dio/uomo, a tutto vantaggio di categorie personali che
sembrano pili adeguate. Tutto questo ci dice che la nostra compren-
sione del mistero & in continuo divenire e che non possiamo mai
arroccarci in posizioni precostituite. Compito del dialogo & suscitare
anche questa consapevolezza. Siamo pellegrini in cammino verso la
meta.

Questo punto viene espresso molto chiaramente anche dal

Documento Dialogo e Annuncio n. 49 dove si dice esplicitamente:

Inoltre, la pienezza della verita ricevuta in Gesu Cristo non da ai singoli cri-
stiani la garanzia di aver assimilato pienamente tale verita. In ultima analisi, la
verita non & qualcosa che possediamo, ma una persona da cui dobbiamo lasciarci
possedere. Si tratta quindi di un processo senza fine. Pur mantenendo intatta la loro
identita, i cristiani devono essere disposti a imparare e a ricevere dagli altri e per
loro tramite i valori positivi delle loro tradizioni. Cosi, attraverso il dialogo, pos-
sono essere condotti a vincere i pregiudizi inveterati, a rivedere le idee preconcette
e ad accettare a volte che la comprensione della loro fede sia purificata.

[1 dialogo pud e deve portare alla reciproca purificazione di fede.
Questa consapevolezza lungi dal farci considerare le religioni tutte
uguali, ci porta invece a guardare ognuna nelle sue ricchezze, nei suoi
doni, ma anche nei suoi limiti. Ci obbliga, nel contempo, ad andare
alle radici pitt genuine della nostra fede. E chiaro che un cristiano
deve guardare le altre religioni a partire dalla sua fede. Come un
buddhista le guardera dal suo punto di vista. La nostra fede ci dice
che in Gest1 Dio si & comunicato in modo unico e definitivo all'uomo.
E dunque piu che legittimo, per il cristiano, leggere e interpretare le
altre tradizioni religiose, a partire dalla sua fede in Gesti. Questa
stessa fede ci dice che Dio, nella sua sapienza infinita, ha preparato
nel mondo la sua rivelazione, ha educato progressivamente 1'umanita
alla sua rivelazione, alla sua manifestazione piena in Cristo.

Ecco perché il Concilio ci parla di semina Verbi, di radiis Iucis, di
praeparatio evangelica. Sappiamo come queste affermazioni non siano
un’invenzione del Concilio, ma una riscoperta di verita da sempre
affermate nella Chiesa. Basta rileggere i Padri della Chiesa per accor-
gersene. E Giustino il primo a parlare di semina Verbi, cosi come &
Clemente a parlare della filosofia greca come pedagogo a Cristo, ed &
Ireneo a parlare delle quattro alleanze che preparano quella definitiva
in Cristo.

Sappiamo, inoltre, quanta importanza ha avuto per i Padri greci

5l



l'idea di paideia, ossia quel processo educativo mediante il quale
Dio conduce 1'uomo alla salvezza. Tutta la storia, a partire dalla
creazione, era intesa come un grande processo pedagogico dove
Dio, per mezzo di eventi storici che culminano nella manifesta-
zione del Figlio suo nella carne, ripristina la sua immagine nel-
l'uomo deturpato dal peccato. Anche il Buddhismo conosce una
idea simile che chiama upaya in sanscrito e hoben in giapponese. Per
upaya o hoben si intende la gradualita dell'insegnamento del
Buddha, la sua pedagogia capace di condurre gli uomini al vero
Dharma, alla pienezza della verita, tenendo conto delle loro capa-
cita di comprensione.

Viste in questa prospettiva pedagogica, le tradizioni religiose del-
I'umanita ci appaiono in tutt'altra luce. Nasce in noi il desiderio di
conoscerle veramente, per quelle che sono, per scoprire cosa lo Spirito
di Dio ha preparato in esse, qual & la parola nuova che possono por-
tare alla comprensione del mistero di Cristo.

Come allora ascoltare il Buddhismo? Cosa ci dice di sé?

11 Buddhismo

Come & ben risaputo, il Buddhismo sorse in India ad opera di
Siddharta Gautama, il nobile principe della tribii dei Sakya che
abbandono ricchezze e onori per dedicarsi ad una severa vita di ascesi
e di penitenze. Raggiunta 1'illuminazione dopo lunghi anni di vita
eremitica e itinerante, Shiddharta, divenuto Buddha, ossia 1" illumi-
nato’, passd il resto della sua vita a predicare e ad insegnare agli
uomini la via della salvezza da lui intuita. Per capire il Buddhismo
non si pud prescindere dalla vicenda storica di Siddharta e dal suo
messaggio che pud essere cosi sintetizzato: tutto cid che esiste &
dolore, miseria, transitorieta; questo stato di miseria & causato dal
desiderio e dall'ignoranza; & possibile un superamento di tale stato; la
via che conduce alla liberazione & 1'ottuplice sentiero.

Questo messaggio, che & il nucleo centrale di tutto il Buddhismo
e si radica nell'esperienza esistenziale del Buddha, ha un valore nor-
mativo e pedagogico. Il messaggio di Gautama insegna infatti a libe-
rarsi dalle illusioni e dalle passioni e si pone come una sperimentata
terapia per guarire il male dell'uomo e la sua causa.

Lungo la storia il Buddhismo ha conosciuto al suo interno il fio-
rire di diversi Veicoli, scuole e movimenti con caratteristiche proprie.

52



La prima e piti importante distinzione che si & formata al suo interno
& quella tra Theravada, o scuola degli anziani, diffusa nel sud-est asia-
tico, e Mahayana o Grande Veicolo diffusasi soprattutto in Cina,
Corea e Giappone. Il Theravada, considera il Buddha una persona
storica e un maestro, attribuisce un posto centrale alla vita monastica,
ritiene la meditazione la via maestra della salvezza. Propone come
ideale lo stato di arhat, cioé la santita personale raggiunta attraverso
lo sradicamento totale di tutte le passioni e il raggiungimento di una
forma di risveglio o di saggezza (illuminazione).

1 Mahayana, o Grande Veicolo, si considera come la “via facile” e
larga della salvezza aperta a tutti. Ha, per cosi dire, divinizzato il
Buddha riducendone le caratteristiche storiche, da ampio spazio ai
laici, sottolinea 1'importanza della fede, della misericordia e propone
come ideale quello del Bodhisattva, il santo misericordioso che
pospone il suo ingresso nel Nirvana per salvare, prima, tutti gli esseri
senzienti. Di queste differenze interne al Buddhismo bisogna tener
conto per un discorso serio e preconcetto.

11 Buddhismo giapponese

I1 Buddhismo che giunse in Giappone verso il VI secolo d.C., & il
Buddhismo Mahayana. Possiamo distinguere tre momenti fondamen-
tali della storia del Buddhismo in Giappone: il periodo di Nara (710-
784), il periodo Heian (794-1185) e il periodo di Kamakura (1185-
1333). Nel periodo di Kamakura personalita di rilievo, come Dogen,
Shinran e Nichiren misero le basi di quello che verra conosciuto come
Buddhismo giapponese e che si caratterizzera soprattutto attraverso le
principali scuole: Terra Pura, nota anche come Amidismo, Zen e
Buddhismo del Loto di Nichiren, da cui sono derivate poi altre
Scuole, sette e movimenti. In particolare, Shinran ebbe un influsso
determinante. Convinto seguace del Buddhismo della Terra Pura, per
affermare e dimostrare che non sono gli sforzi umani a dare la salvezza
ma solo la misericordia di Amida, come monaco e in quanto tale, si
sposo, violando il precetto del celibato monastico. Da allora in
Giappone, i monaci cominciarono a sposarsi ed ora € prassi comune, a
differenza dei monaci buddhisti di altri Paesi. Non fu un cambia-
mento da poco, perché il Buddhismo giapponese perse progressiva-
mente il carattere monastico primitivo assumendo una dimensione
laica e cultuale.

53



11 Buddhismo della Terra Pura

Anche attualmente, il Buddhismo della Terra Pura & una delle
forme piu popolari del Buddhismo giapponese e, nelle sue varie rami-
ficazioni, riunisce circa 20 milioni di fedeli con una rete molto fitta
di templi in tutto il Paese. Pratica fondamentale ed esclusiva del
Buddhismo della Terra Pura & la recita prolungata del Nenbutsu, cioe
la proclamazione fatta con fede del Nome di Amida, il Buddha della
misericordia. La formula & “Namu Amida Butsu” e significa “mi affido
al Buddha Amida’, il Buddha della luce infinita e della vita senza
fine.

11 Nenbutsu non viene recitato per ottenere la salvezza, ma per pro-
clamare la salvezza gia operante nella vita del fedele. Fonda\mentale
dunque per questa forma di Buddhismo, ¢ la fede in Amida. E solo la
fede che ci butta, sempre e in ogni momento, nelle braccia misericor-
diose di Amida. “Se perfino i giusti si salvano, a maggior ragione i
peccatori” dice il cap. 3 del Tannisho, un testo classico del Buddhismo
della Terra Pura.

E per questa sua pratica “facile” che questa forma di Buddhismo si
¢ diffusa largamente tra il popolo. La gente comune, che non poteva
vivere la vita dei monaci, dedicandosi alla meditazione e a forme
estreme di ascesi, trovava speranza e fiducia in questo messaggio di
salvezza. :

Pur non escludendo nessuna componente religiosa, & con questa
Scuola della Terra Pura che abbiamo cercato di instaurare un rapporto
privilegiato di dialogo, primo perché, I'ambiente in cui viviamo &
permeato di questa fede in Amida, poi perché il Maestro Furukawa
appartiene a quésta corrente e infine perché finora il contatto del
Cristianesimo con il mondo buddhista ha privilegiato lo Zen.

Seimeizan: Casa di preghiera

11 Seimeizan sorge su una collina, in mezzo alla natura a circa D
chilometri dal villaggio di Heboura al quale appartiene territorial-
mente. Gli abitanti, circa 50 famiglie, sono in maggioranza contadini
e gente semplice e sobria, radicata da generazioni nel Buddhismo
della Terra Pura. Alla proposta di accogliere sul loro territorio una
Casa cristiana di preghiera e incontro interreligioso hanno risposto
con generosita non solo accettando di vendere un terreno adatto, ma

54



soprattutto mantenendo particolari legami con il Seimeizan che con-
siderano ormai il “loro tempio".

Convinti buddhisti, chiedono al prete cattolico di dare un senso
religioso alle loro feste. Cosi, a maggio, & ormai tradizione che gli
anziani di Heboura salgano al Seimeizan per una giornata tutta loro
in cui il momento religioso viene accompagnato dalla cordiale condi-
visione tra di loro e con la comunita del Seimeizan.

La natura particolarmente bella in cui il Seimeizan si trova
immerso € il primo terreno di incontro e di dialogo per chiunque
viene al Seimeizan, soprattutto per i giapponesi, particolarmente sen-
sibili per tradizione e cultura alla natura come luogo di manifesta-
zione del divino.

Gli ospiti sono invitati a partecipare alla vita del Seimeizan, fatta
di preghiera, lavoro, silenzio e fraternita. E infatti la preghiera che
scandisce la vita della piccola comunita religiosa degli ospiti presenti.

Preghiera nella natura

Seguendo un'antica tradizione cristiana, ma anche la sensibilita
giapponese, la preghiera del mattino viene celebrata al sorgere del
sole e quella della sera al suo tramonto. Tempo permettendo, la pre-
ghiera del mattino e della sera viene sempre celebrata all aperto, in
stretto contatto con la natura. E questo non tanto e non solo perché,
I'ambiente naturale & particolarmente bello, ma perché, la natura in
Giappone ha una profonda valenza religiosa che si radica nella tradi-
zione shintoista e che parla al cuore di ogni giapponese.

Pregare, dunque, nella natura, con la natura e attraverso la natura
& per noi, prima di tutto, un gesto di comunione con 1'anima giappo-
nese e un momento di dialogo con la sua antica tradizione religiosa.

E stato offrendo semplicemente la nostra preghiera cristiana in
questo contesto che si sono create delle premesse di dialogo con la
gente del nostro villaggio, con gli ospiti che vengono, con 'ambiente
giapponese in genere.

La meditazione silenziosa
Un momento di preghiera che invece si pone in comunione con la

tradizione buddhista & la meditazione del mattino. Nella tradizione
occidentale la meditazione fa ricorso soprattutto al pensiero discor-

55



sivo e immaginativo; nella tradizione orientale, invece, fa ricorso al
silenzio totale del corpo e della mente. La meta dello za-zen & quella
di superare il pensiero logico-discorsivo per approdare al silenzio o
“vuoto” dell’essere che, per il Buddhismo zen, & 1'essenza stessa delle
cose. Un lento e difficile tirocinio che mette continuamente di fronte
alle dispersioni della mente e alla propria fragilita. Lo za-zen fa assa-
porare 1'amaro della natura umana e aiuta a fare il salto qualitativo
che pud cambiare tutta I'esistenza: 1'esperienza della illuminazione,
cioe la presa di coscienza di essere uno con il tutto. Per noi cristiani,
praticare lo za-zen & prendere coscienza di esistere solo in Dio e per
Dio, & dar senso alle parole di Paolo negli Atti:
“In Lui, infatti, noi viviamo, ci muoviamo e siamo’ .

Messa e cerimonia del té

[1 momento culminante della preghiera del mattino & perd la
Messa che viene celebrata sul tatami, il caratteristico pavimento giap-
ponese di stuoie di riso intrecciate, e che si ispira alla Cerimonia del
té, vertice della cultura giapponese. Mentre perd nelle lingue occi-
dentali viene definita “cerimonia”, in Giappone & nota come sado, via
del té, espressione in cui “via" mantiene tutta la ricchezza che gli
deriva dall’antica tradizione taoista in cui la “via~ si identifica con la
verita, il principio universale ed eterno.

La via del té ha una sua spiritualita che pud essere riassunta da
quattro termini chiave: wa, kei, sei, jaku e da un'espressione quasi
intraducibile: ichigo ichie. “Wa” significa pace, armonia, quell'armonia
che sa comporre gli opposti, che non cede alla rottura ma che supera
1'opposizione con la mitezza. “Kei” & il rispetto che nasce da deferenza
e stima, da giusta coscienza di sé e dell’altro; “sei " & la limpidezza del-
l’acqua di fonte, la purezza di un cuore in pace con sé e con gli altri;
“jaku” dice solitudine, sobrieta, bellezza antica, poverta. ‘Ichigo ichie”
¢ I'attimo in sé assoluto. ;

Questo ¢ il cuore della via té, e chi la percorre & chiamato ad avere
lo stesso cuore. Celebrare 1'eucaristia con questi atteggiamenti signi-
fica per noi metterci in ascolto e in dialogo con questo autentico
tesoro dell'anima giapponese e dare la possibilita a quanti sono fami-
liari con questo linguaggio simbolico di comprendere meglio anche
la celebrazione eucaristica. Il reciproco mondo semantico si apre
allora alla’ dimensione dell’altro creando le premesse per una com-

56



prensione piu vera che parte dal profondo dell'esperienza spirituale.
Preghiera dell Emmanuele

Un altro momento caratteristico della preghiera del Seimeizan ¢& la
preghiera del pomeriggio che, per i suoi contenuti e la sua struttura,
cerca di porsi in dialogo con la sensibilita amidista.

Come ho detto prima, per il Buddhismo della Terra Pura, la recita
del Nome o Nembutsu (Namu Amida Butsu) & la pratica fondamen-
tale. I1 Nembutsu non viene recitato per ottenere la salvezza, ma per
cantare la salvezza che, per la misericordia di Amida, & gia operante
nella vita del fedele. Fede e proclamazione del nome sono il binomio
inscindibile che costituisce il Nembutsu. Ea partire da queste pre-
messe e tenendo conto della sensibilita amidista tanto comune
attorno a noi, che & nata la preghiera dell Emmanuele o Nembutsu
cristiano.

Dopo la proclamazione del Prologo di Giovanni, il celebrante
legge il passo della lettera ai Romani che dice: “Poiché, se confesserai
con la tua bocca che Gesu ¢ il Signore, e crederai con il tuo cuore che
Dio 1o ha risuscitato dai morti, sarai salvo. Infatti chiunque invoca il
nome del Signore sara salvo” (Rm 10,9). Quindi dopo una breve
pausa di silenzio, com1nc1a la recita litanica e prolungata dell’invoca-
zione: “Emmanuel, amen” che ricorda nella sua struttura e nel suo
contenuto la formula “Namu Amida Butsu”.

Per quanto le esperienze religiose possano infatti differire le une
dalle altre nelle espressioni esterne e nei contenuti, rimane a loro
comune la rlcerca dell Assoluto e la presenza, nella storia, dei “semi
del Verbo” , dei “raggi di luce” che la sapienza di Dio non si stanca di
spargere ovunque in abbondanza. 11 riconoscimento reciproco di que-
sta “presenza di Dio” crea spazi nuovi di comprensione e prepara un
camino comune di dialogo e di solidarieta.

Dialogo dell amicizia

Oltre al dialogo della preghiera anche quello della vita ha un posto
molto importante. Ambito privilegiato di queste attivita & natural-
mente il tempio Schweitzer con il quale il Seimeizan costituisce un
unico ente e del quale & il ramo cattolico. E molto comune, ad esem-
pio, che il maestro Furukawa e P. Franco, o altri membri del

5y



Seimeizan, tengano insieme incontri o conferenze a gruppi di cri-
stiani o buddhisti, o di cristiani e buddhisti insieme. Alcune inizia-
tive sociali o di sensibilizzazione al tema della pace sono portate
avanti insieme, come i pellegrinaggi di riconciliazione e di pace in
Cina, 1'assistenza a bambini disabili della zZona, l’impegno per i Paesi
pitt poveri come il Mozambico e il Perii.

Con gli anni si & allargato 1'orizzonte delle amicizie e delle cono-
scenze, sia in campo cattolico che buddhista e religioso in genere.
Roshi Furukawa & stato spesso invitato a parlare a sacerdoti e fedeli
cristiani cosi come P. Franco e la comunita del Seimeizan sono stati
invitati in templi buddhisti a parlare e a dare la propria testimo-
nianza cristiana. Contatti con bonzi, preti shintoisti, pastori prote-
stanti, membri delle nuove religioni, hanno accresciuto le mostre
amicizie.

Coinvolgimento ecclesiale

In quanto espressione di Chiesa, siamo inseriti nella chiesa locale
di Fukuoka che fin dall’inizio ci ha dato il suo pieno appoggio sia
nella persona del vescovo, sia attraverso la simpatia e la solidarieta dei
sacerdoti, religiosi e laici della diocesi.
Evidentemente, nel nostro distretto pastorale il coinvolgimento &
stato pit grande. Ad esempio, tre anni fa & sorto un gruppo di dia-
logo, a livello di base, nel distretto di Kumamoto al quale apparte-
mamo. una trentina di cristiani che hanno sentito il bisogno di
approfondire la spiritualita del dialogo e di impegnarsi in questo set-
tore dell'attivita ecclesiale. Per un anno abbiamo studiato insieme il
documento Dialogo e Annuncio del Pontificio Consiglio per il Dialogo
Interreligioso e della Congregazione per 1evangelizzazione dei
Popoli, per conoscere la teologia e il pensiero della Chiesa sul dialogo,
quindi abbiamo avviato incontri misti con membri di altre religioni.
Questo cammino d'insieme & culminato poi nell' Incontro di pre-
ghiera per la pace che si & tenuto il 3 ottobre 1993 al Seimeizan, al
quale hanno partecipato rappresentanti di varie tradizioni religiose.
Un cammino e un coinvolgimento che ci hanno rivelato una volta di
pilt lo stretto legame che esiste tra dialogo e pace. Piu le religioni
vengono a contatto tra di loro in modo dialogico e fraterno, piu si
rendono conto della loro responsabilita in ordine alla giustizia e alla
pace.

58



Dialogo e pace

Da anni, il rev. Furukawa guida pellegrinaggi di pace e di riconci-
liazione in Cina per coscientizzare i giapponesi sulle responsabilita
avute durante 1'ultimo conflitto mondiale. Dal 1989 anche noi parte-
cipiamo a questi pellegrinaggi. Grazie a questi contatti di amicizia e
di dialogo, non solo tra noi, cristiani e buddhisti, italiani e giappo-
nesi, ma anche con i membri cinesi della Croce Rossa che mediano e
guidano questi nostri pellegrinaggi, sono nati alcuni progetti di soli-
darieta con la Cina (un ospedale per bambini handicappati nella zona
di Pechino; una casa per anziani a Nankino, progetti per i quali so
che la Diocesi di Reggio sta collaborando generosamente). Progetti
che, andando al di 12 della frontiera nazionale, culturale e religiosa
vogliono essere una testimonianza di come le religioni possono e
devono essere fattori di unita e di pace tra le nazioni.

Tutto questo & stato possibile a partire da una convinzione di
fondo: la religione, anche se diversa non divide, ma unisce. Il re
Asoka, della dinastia dei Maurya, che nel I1I sec. a.C. si trovo a gover-
nare uno dei pill vasti imperi dell’antichita, convertitosi al
Buddhismo dopo anni di efferatezza e di crudelta, scrisse: “Si esalta la
propria religione quando si rende servizio alla religione altrui”.

La mia esperienza di incontro e di dialogo con il mondo giappo-
nese e buddhista me lo ha confermato. I nostri amici buddhisti
sostengono di aver fatto la stessa esperienza. Entrambi poi sentiamo
che questo & solo il primo passo di un viaggio molto piu lungo che
dobbiamo avere il coraggio di fare tutti insieme per rendere vere e
attuali le parole del Vaticano il contenute nella Dichiarazione Nostra
Aetate: “La Chiesa attende il giorno, che solo Dio conosce, in cui tutti
i popoli acclameranno il Signore con una sola voce e lo serviranno
appoggiandosi spalla a spalla” (NA. n.4).

59






