Darrusz Kowarczyk
La Misericordia: il piu grande attributo di Dio
secondo Suor Faustina Kowalska!

«Per me & un “segno dei tempi” — afferma il Papa emerito Benedetto
XVI — il fatto che I'idea della misericordia di Dio diventi sempre pit
centrale e dominante —a partire da suor Faustina, le cui visioni in vario
modo riflettono in profondita 'immagine di Dio propria dell’'uomo di
oggi e il suo desiderio della bonta divina»®. La prima Domenica dopo
Ielezione, 17 marzo 2013, durante la santa Messa nella parrocchia
di sant’ Anna in Vaticano, Papa Francesco mise in rilievo cio che ¢&
diventato il filo conduttore del suo pontificato: «Il messaggio di Gesu
¢ quello: la misericordia. Per me, lo dico umilmente, ¢ il messaggio
pit forte del Signore: la misericordia»’. Nella bolla di indizione del
Giubileo della Misericordia Francesco afferma: «Misericordia: € I'atto
ultimo e supremo con il quale Dio ci viene incontro»* evidenziando
che proprio la misericordia «ci relaziona all’Ebraismo e all'Islam, che
la considerano uno degli attributi piu qualificanti di Dio»’. Giovanni
Paolo II, invece, indica la misericordia come «il piu stupendo attributo

' Cf. D. KowaLczyk, «La Trinita-Misericordia nell’esperienza mistica di Faustina
Kowalska», in Studia Bobolanum 4 (2013), pp. 75-95.

? «Intervista a S.S. il papa emerito Benedetto X VI sulla questione della giustificazione
per la fede, in Per mezzo della fede», in D. LiBANORI (ed.), Per mezzo della fede, San Paolo,
Cinisello Balsamo (Milano) 2016, p. 128. Benedetto X VI continua: «Papa Giovanni Paolo
II era profondamente impregnato da tale impulso, anche se cio non sempre emergeva in
modo esplicito. Ma non ¢ di certo un caso che il suo ultimo libro, che ha visto la luce proprio
immediatamente prima della sua morte, parli della misericordia di Dio. A partire dalle
esperienze nelle quali fin dai primi anni di vita egli ebbe a constatare tutta la crudelta degli
uomini, egli afferma che la misericordia ¢ I'unica vera e ultima reazione efficace contro
la potenza del male. Solo 1 dove ¢’¢ misericordia finisce la crudelta, finiscono il male e la
violenza. Papa Francesco si trova del tutto in accordo con questa linea» (i6id., pp. 128-129).

3 http://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2013/documents/papa-francesco_
20130317_omelia-santa-anna.html

* FRANCESCO, Misericordiae vultus, n. 2.

> FRANCESCO, Misericordiae vultus, n. 23.

Dariusz Kowalczyk | 45



del Creatore e del Redentore»®. Angelo Roncalli, futuro Giovanni
XXIIL, nel 1940 scrisse: «E detto bene che le nostre miserie sono il
trono della divina misericordia. E detto meglio ancora che il nome
e Pappellativo piu bello di Dio sia questo: misericordia»’. Prima di
questi Pontefici c’era una semplice suora polacca, Faustina Kowalska,
che nel suo Diario annoto: «Oh, quanto ¢ grande la Misericordia del
Signore, al di sopra di tutti i suoi attributi! La Misericordia ¢ il pit
grande attributo di Dio; tutto ci6 che mi circonda mi parla di questo»

D. 611

1. La mistica e la teologia degli attribut

La mistica di suor Faustina potrebbe essere chiamata “Mistica
degli attributi di Dio”. Lo nota lei stessa nel suo «Diario»: «Una volta
— scrive Kowalska — stavo riflettendo sulla S.S. Trinita, sull’ Essenza
di Dio. Volevo assolutamente approfondire e conoscere chi ¢ questo
Dio» (D. 30). E di fatto in un istante venne presa in un’altra realta e
vide la luce inaccessibile. Pero invece di conoscere I'essenza di Dio udi
da quella luce una voce: «Qual ¢ Dio nella Sua essenza, nessuno potra
sviscerarlo, né la mente angelica, né umana» (D. 30). E poi le apparve
Gesu che disse: «Procura di conoscere Dio attraverso la meditazione dei
Suoi attributi» (D. 30). Tale esperienza ¢ conforme alle diverse correnti
teologico-spirituali che distinguono tra I'inconoscibile essenza della
vita intradivina e I'agire di Dio nel creato e nella storia che ci permette
di conoscere Dio stesso nei suoi attributi. Ch. A. Bernard ¢ convinto
che «...nella misura in cui ci si domanda se la conoscenza mistica
giunga a cio che Dio ¢ in se stesso, si deve rispondere negativamente»®.
L’ Oriente cristiano — seguendo Gregorio Palamas che si richiama ai
padri greci — distingue traI’essenza di Dio e le sue energie (operazioni).
Secondo essa Iessenza divina rimane inaccessibile, inconoscibile e
incomunicabile; le energie, che sono le modalita increate di Dio stesso

6 Grovannt Paoro I1, Dives in Misericordia, n. 13.

7 A.G. Roncari (Giovannt XXII1), 11 Giornale dell’Anima, ed. critica e annotazione a cura
di A. MELLONI, Istituto per le Scienze Religiose di Bologna, Bologna 1987, p. 350.

8 D. = SANTA MARIA Faustina Kowarska, Diario. La misericordia divina nella mia anima,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2004 (indichiamo i numeri nel testo).

® CH.A. BERNARD, Conoscenza e amore nella vita mistica, in La mistica. Fenomenologia e riflessione
teologica, a cura di E. ANciLLI e M. PAparozz1, II, Roma 1984, p. 265.

46 | La Chiesa nel Tempo



nel mondo, fanno si che Dio non soltanto si fa conoscere ma divinizza
I'uvomo'’. Cio6 che Palamas chiama “energie divine” nella Bibbia viene
espresso nei diversi termini come p.es. “gloria” o “luce”. In questa
grande tradizione della conoscenza di Dio si inserisce I'esperienza
mistica di suor Faustina che nel suo «Diario» noto: «Il mio spirito
anelava a Dio con tutta la forza del suo essere. In quel tempo il Signore
mi elargi molta luce per farmi conoscere i Suoi attributi» (D. 180).

Lespressione «Mistica degli attributi divini» sembra troppo
generica nei confronti dell’esperienza spirituale di Faustina Kowalska.
Essa, infatti, dovrebbe essere chiamata “Mistica dell’attributo di
misericordia”. Abbiamo gia accennato che nel «Diario» la misericordia
¢ definita come il pit grande attributo di Dio. Gesu non soltanto lo dice
a Faustina male affida il compito di essere I'apostola della misericordia:
«Annuncia che la Misericordia ¢ il piu grande attributo di Dio. Tutte
le opere delle Mie mani sono coronate dalla Misericordia» (D. 301).
Poi, secondo la lettera del 24 V 1933 scritta da Faustina al Padre Jozef
Andrasz SJ direttore spirituale della Suora a Cracovia, la Madonna
rivolse a lei il seguente messaggio: «Parla coraggiosamente della Divina
Misericordia verso gli uomini. Che le anime si riempiano la fiducia.
La misericordia ¢ il piu grande addobbo del trono di Dio»''. Tuttavia
queste rivelazioni rimangono private. Anche se suor Faustina ¢ stata
beatificata e canonizzata e il culto secondo il «Diario» si diffonde in
tutta la Chiesa, si possono avere dei dubbi se veramente ¢ giusto dire
che la misericordia sia il piu grande attributo di Dio. Perché proprio la
misericordia? La dottrina degli attributi divini ci permette veramente
di formulare tale tesi?

La dottrina degli attributi di Dio ha due fonti distinte ma non
separate: la Bibbia e la teologia naturale che cerca di riflettere su Dio
a partire dalla comprensione filosofica dell’essenza divina. Tutte e due
fonti si basano sull’analogia tra il creato e il Creatore. Nel Libro di
Sapienza leggiamo: «Davvero stolti per natura tutti gli uomini che
vivevano nell'ignoranza di Dio e dai beni visibili non riconobbero

10 GREGORIO PALAMAS, Atto e luce divina. Seritti filosofict e teologict, a cura di E. PERRELLA,
Bompiani, Milano 2003.

' Cit. da. I. Rozvek, 1 culto della Divina Masericordia. Studio teologico del «Diarion di Santa
Faustina Kowalska sul tema del Culto, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2002, p. 13.

Dariusz Kowalczyk | 47



colui che €, non riconobbero I’artefice, pur considerandone le opere.
[...] Difatti dalla grandezza e bellezza delle creature per analogia si
conosce autore» (13,1.5). Lo stesso pensiero troviamo nella Lettera
ai Romani: «Dalla creazione del mondo in poi, le sue [di Dio]
perfezioni invisibili possono essere contemplate con intelletto nelle
opere da lui compiute, come la sua eterna potenza e divinita» (1,20).
Questo insegnamento, sviluppato dalla Scolastica, ¢ confermato sia
dal Concilio Lateranense IV (Denz 800) che dal Concilio Vaticano I.
Quell’ultimo dice: «vi € un solo Dio vero e vivo, creatore e Signore
del cielo e della terra, onnipotente, eterno, immenso, incomprensibile,
infinito nel suo intelletto, nella sua volonta, e in ogni perfezione»
(Denz 3001). La dottrina degli attributi (’Aquinate parla dei Nomi
di Dio) si basa sulla filosofia della partecipazione del creato alle
perfezioni divine, ma nello stesso tempo non puo prescindere dal
fatto che — come insegna il Concilio Lateranense IV — «tra il creatore
e la creatura, per quanto grande sia la somiglianza, maggiore ¢ la
differenza» (Denz 806). Bisogna considerare che il fatto che I'uomo ¢
stato «creato ad immagine e somiglianza di Dio» (Gen 1,27) non ci
permette assolutamente di “creare” Dio ad immagine dell’'uomo.
Esistono diverse classificazioni degli attributi divini. San Tommaso
partendo dalle tre vie del parlare di Dio (negativa, causalitatis, eminentiae)"
distingue tre categorie dei nomi (attributi): 1 nomi che si attribuiscono
a Dio in senso negativo (p.es. infinito cio¢ non-finito); i nomi che
indicano la relazione di Dio con il creato (p.es. provvidente); e 1 nomi
attribuiti a Dio in modo assoluto (buono, sapiente). Peré neanche
questi ultimi, anche se attribuiti positivamente all’essenza divina,
possono definire precisamente I'essenza di Dio. I’ Aquinate distingue,
a sua volta, tra gli attributi divini entitativi e quelli operativi; dei primi,
che sono le proprieta dell’Esse ipsum, Tommaso ne considera otto: la
semplicita, la perfezione, la bonta, I'infinita, la presenza di Dio nelle
cose, 'immutabilita, 'eternita e 'unita. Invece 1 principali attributi
operativi, che riguardano operazioni divine, sarebbero: la scienza,
la verita, la vita, la volonta, 'amore, la giustizia, la misericordia, la
provvidenza, la potenza. Essi si dividono in operazioni immanenti

2 Cf. STh, 1, q. 13, a. 1, c. (Somma Teologica. Testo latino dell’Edizione Leoniana.
Traduzione italiana a cura dei Frati Domenicani, 3 voll., Bologna 2014).

48 | La Chiesa nel Tempo



(intradivini) e operazioni “ad extra” '3. S. Tommaso afferma che «&
proprio di Dio usare misericordia e in questo specialmente si manifesta
la sua onnipotenza»'*, Ma tutto ci6 non significa che I’Aquinate
concepisca la misericordia a capo di tutti gli attributi divini.

2. 1l piu grande attributo?

A questo punto ritorniamo alle domande formulate : Perché tra
tutti gl attributi indicati e classificati la misericordia dovrebbe essere il
piu grande? Che senso ha la distinzione tra gli attributi “piu piccoli”
e “piu grandi” di Dio? E se operiamo questa distinzione cosa di fatto
significa tale gradazione? In che senso qualche attributo puo essere
il piu grande rispetto agli altri? Jan Szczurek, il teologo di Cracovia,
sottolinea che dal punto di vista della teologia scolastica in Dio tutto,
tranne le relazioni opposte', € uno dunque non c’¢ reale differenza tra
gli attributi della natura divina e la natura stessa. In questa prospettiva
tutti gli attributi sarebbero identici a causa della loro coincidenza con
la natura di Dio e nessuno di essi potrebbe essere considerato il piu
grande'®. Nonostante cio non mancano teologi che hanno tentato di

13 Cr. B. MONDIN, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e ¢ suot interpreti, Bologna 2002, p.
347.

' §Th, II-11, q. 30, a. 4.

1> Cf. Concilio di Firenze, Bolla «Cantate Domino» (Denz 1330): «Queste tre persone
sono un solo Dio, non tre dei, poiché dei tre una sola ¢ la sostanza, una I'essenza, una la
natura, una la divinita, una 'immensita, una I'eternita, e tutte le cose sono una cosa sola,
dove non si opponga la relazione».

16 J. SzczURER, Mitosierdzie Boze jako «najwigkszy przymiot Boga» w dogmatyce przetomu XIX/
XX w. (La Misericordia di Dio come «il piu grande attributo di Dio» nella dogmatica a
cavallo del XIX e del XX secolo), http://www.milosierdzie.pl/akademia/ftp/Jan-Szczurek-
Milosierdzie-Boze-jako-najwiekszy-przymiot-Boga-w-dogmatyce-przelomu-xix-xx-wieku.
pdf, p. 1. Sant’Agostino afferma: «La bonta e la giustizia differiscono forse tra loro nella
natura di Dio, allo stesso modo che nelle sue opere, come se vi fossero due qualita distinte in
Dio: una, la bonta, I'altra, la giustizia? Certamente no: la sua giustizia ¢ la sua stessa bonta,
e la sua bonta ¢ la sua beatitudine stessa. E Dio ¢ detto incorporeo, immateriale perché si
creda e si comprenda che egli & spirito, non corpo. Se dunque diciamo: “Eterno, immortale,
incorruttibile, immutabile, vivente, sapiente, potente, bello, giusto, buono, beato, spirito”;
potrebbe sembrare che, fra tutti questi termini, solo I'ultimo designi la sostanza, mentre gli
altri sembrerebbero designare solo le qualita di questa sostanza, ma non € cosi in quella
natura ineffabile e semplice. Tutto cio che ivi sembra venir affermato come concernente le
qualita, deve essere compreso come riguardante la sostanza o 'essenza. Sia lungi da noi il
pensare che, quando si dice che Dio ¢ spirito, questa affermazione riguardi la sostanza, e

Dariusz Kowalczyk | 49



individuare un attributo divino che esprimesse in modo piu adeguato
la differenza tra il Creatore e il creato e racchiudesse in se tutti gli
altri attributi come attributo primario. La scuola scotista lo ha visto
nell'infinita e quella scuola tomista invece nell’aseitas o nella perseitas
(sussistenza). Né la misericordia, né 'amore venivano trattate come il
piu grande attributo di Dio'’.

Dopo le diverse svolte antropologiche in campo teologico la
dottrina degli attributi viene vista non tanto nella prospettiva astratta
dell’essenza divina ma in quella storica della relazione tra Dio e
I'uomo che, conoscendo Dio dalla natura e dalla rivelazione, comincia
a parlare delle proprieta divine fondamentali per la sua salvezza. Non
abbiamo — come ¢ stato gia detto —I’accesso diretto all’'unica e semplice
essenza di Dio. Possiamo invece conoscere — attraverso le creature e
la storia che riguarda la nostra vita concreta — una molteplicita di
perfezioni del Creatore e del Salvatore. E ovvio che le perfezioni in Dio
sono assolute e come tali non sono “piu piccoli” o “piu grandi”, “piu
perfette” o “meno perfette”; pero dal punto di vista del destino umano
possiamo distinguere gli attributi che ci riguardano piu direttamente,
che ci stupiscono e attirano piu degli altri. Va rilevato che Dio si &
rivelato al massimo nel suo Figlio incarnato, cioe nella storia concreta
di Gesu Cristo. Dunque anche gli attributi divini si svelano al massimo
nella persona e nelle opere di Gesu. Ora se guardiamo il volto del
Crocifisso e Risorto, vediamo non tanto p.es. onnipotenza ed eternita
ma piuttosto amore e misericordia: «Padre, perdonali, perché non
sanno quello che fanno» (Lc 23,34). Il Cristo rivela Dio come «Padre
misericordioso e Dio di ogni consolazione» (2 Cor 1,3), «ricco di
misericordia e di compassione» (Gc 5,11). Pertanto Giovanni Paolo 11
nella sua enciclica sulla misericordia di Dio scrive:

quando si dice che ¢ buono, tale affermazione concerna la qualita: 'una e I'altra affermazione
riguardano la sostanza. Lo stesso si dica di tutte le altre perfezioni che abbiamo ricordato e
di cui abbiamo gia lungamente parlato nei libri precedenti. Fra le quattro prime perfezioni
che abbiamo enumerato e distinto, cioé¢: eterno, immortale, incorruttibile, immutabile,
scegliamone dunque una, perché, come ho gia detto, queste quattro designano una sola
realta; affinché la nostra attenzione non si disperda nella considerazione di molte cose,
scegliamo quella che abbiamo nominato al primo posto, cio¢ Ieternita. Facciamo la stessa
cosa per le quattro del secondo gruppo: vivente, sapiente, potente, bello» (La Trinita, XV, 5,
trad. G. Beschin, Citta Nuova, Roma 2011, pp. 480-481).
7 J. SzczUREK, Mitosierdzie Boze, op. cit., p. 2.

50 | La Chiesa nel Tempo



«Se alcuni teologi affermano che la misericordia ¢ il piu grande fra gli
attributi e le perfezioni di Dio, la Bibbia, la tradizione e tutta la vita di
fede del Popolo di Dio ne forniscono peculiari testimonianze. Non si
tratta qui della perfezione dell'inscrutabile essenza di Dio nel mistero
della divinita stessa, ma della perfezione e dell’attributo per cui 'uomo,
nell'intima verita della sua esistenza, s'incontra particolarmente da vicino
e particolarmente spesso con il Dio vivo. Conformemente alle parole che
Cristo rivolse a Filippo, “la visione del Padre” — visione di Dio mediante
la fede — trova appunto nell’incontro con la sua misericordia un singolare
momento di interiore semplicita e verita, simile a quella che riscontriamo
nella parabola del figliol prodigo. “Chi ha visto me, ha visto il Padre”.
La Chiesa professa la misericordia di Dio, la Chiesa ne vive nella sua
ampia esperienza di fede ed anche nel suo insegnamento, contemplando
costantemente Cristo, concentrandosi in lui, sulla sua vita e sul suo
Vangelo, sulla sua croce e risurrezione, sull'intero suo mistero»'.

E probabile che scrivendo in questo brano «alcuni teologi» Giovanni
Paolo I pensava tra Ialtro a Ignacy Roézycki, il teologo polacco, al quale
Pallora card. Karol Wojtyta chiese di elaborare una tesi sul messaggio
della Divina Misericordia in Suor Faustina Kowalska. Il testo elaborato
da Rézycki faceva parte del materiale raccolto dal tribunale rogatorio
per il processo canonico di beatificazione di Faustina Kowalska. Il
teologo, riflettendo sul «Diario» di Faustina, dice che la misericordia
viene in esso definita indirettamente, nella prospettiva dell’agire di Dio
nel mondo. E se mettiamo in ordine gli attributi secondo la grandezza
della loro azione, il primo posto spetta alla misericordia, perché gli
effetti di essa sono i piu grandi nel mondo. Percio Rozycki afferma che
il significato della formula: «la Misericordia ¢ il pit grande attributo
di Dio», «& dottrinalmente inattaccabile»'®. Fa notare che essa sembra
essere un’eco del Salmo 145 della Volgata latina: «Miserationes eius
super omnia opera eius». Walter Kasper chiama la misericordia
«proprieta fondamentale di Dio»™ e dimostra che essa occupa il primo

18 GrovaNNI PaoLo II, Dwes in misericordia, n. 13.

191, Rozyek, 1L culto della divina misericordia, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
2002, p. 83.

20 Cf. W. KASPER, Misericordia. Concetto del Vangelo — Chiave della vita cristiana, Queriniana,
Brescia 2013, p. 127ss.

Dariusz Kowalczyk | 51



posto nella storia della salvezza dell’ Antico e del Nuovo Testamento
e «non puo essere, come avviene nei manuali di dogmatica, solo una
proprieta divina accanto alle altre», anzi si deve «fare di essa il loro
centro organizzatore e di raggruppare le altre proprieta attorno ad
essa»?!,

3. La nusericordia e "amore

Il ruolo chiave della misericordia nell’autorivelazione di Dio ¢
innegabile, ma perché ritenere che proprio essa ¢ il piu grande attributo
divino e non 'amore? Giovanni testimonia: «Dio ¢ amore [agapé]»
(1 Gv 4,8.16). Questa affermazione sembra basilare rispetto alle frasi
sul Dio misericordioso. Benedetto X VI nell’enciclica «Deus caritas
est» dice che le parole «Dio ¢ amore [...] esprimono con singolare
chiarezza il centro della fede cristiana»®. Ma cosa veramente significa
questa affermazione giovannea? Si possono qui distinguere due tipi
principali di interpretazione: quella funzionale e quella essenziale
(ontologica); queste ovviamente non si oppongono ma si completano a
vicenda. Nell'interpretazione funzionale I'espressione «Dio ¢ amore»
diventa chiave della comprensione della storia della salvezza: «Dio
per primo ci ha amati». Nella seconda interpretazione “amore” viene
compreso come la realta di Dio in se stesso®. Ignace de la Potterie
dice che I'interpretazione funzionale ¢ primaria ma non esclusiva. La
frase «Dio ¢ amore» ci svela anche I'intimita della vita divina nelle

2V W. KASPER, Misericordia, op. cit., p. 136.

22 BENEDETTO X VI, Deus caritas est, n. 1.

% S. TomMaso scrive: «essenza divina ¢ per se stessa carita» (S.th., ILIL 23,2, ad 1). L.
LABERTHONNIERE afferma: «La carita € stata come una virtu; invece, ¢ la realta stessa di Dio»
(cit. da M.-TH. PERRIN, Dossier Laberthonniére, Paris 1983, p. 189). S. BULGAKOW sottolinea che
la formulazione neotestamentaria «Dio ¢ amore» «significa non soltanto che 'amore ¢ il
proprio di Dio, perché egli ¢ colui che ama, ma appunto ch’egli stesso ¢ Amore, che tale &
il suo essere stesso. Qui abbiamo una definizione non descrittiva, ma ontologica» (L'Agnello
di Dio, Roma 1990, p. 115). P. FLORENSKY afferma: «Se Dio esiste (per me ¢ diventato
indubitabile), egli ¢ necessariamente amore assoluto. Ma ’amore non ¢é la caratteristica di
Dio. Dio non sarebbe amore assoluto se fosse amore soltanto per Ialtro, per il relativo, per
il corruttibile, il mondo; in questo caso I'amore divino dipenderebbe dall’essere relativo e
quindi a sua volta sarebbe casuale. Dio ¢ essere assoluto perché ¢ atto sostanziale di amore,
atto-sostanza. Dio, o la verita, non solo ha amore, ma anzitutto “¢ amore...” (1 Gv 4,8),
cio¢ 'amore costituisce I'essenza di Dio, la sua propria natura, non ¢ solo una sua relazione
provvidenziale» (La colonna e il fondamento della verita, Cinisello Balsamo 2010, p. 82).

52 | La Chiesa nel Tempo



relazioni trinitarie: «Per Giovanni, il vero amore ¢ comunione. [...]
D’amore cristiano, la comunione cristiana, ¢ quindi partecipazione
alla comunione trascendente, quella che esiste in Dio tra il Padre
e il Figlio»**. Giovanni Paolo II nella catechesi durante I'udienza
generale del 9 Ottobre 1985 disse: «La verita “Dio & amore” (1 Gv
4,16), espressa nella prima Lettera di Giovanni, possiede qui il valore
di chiave di volta. Se per mezzo di essa si svela chi ¢ Dio per 'uomo,
allora si svela anche (per quanto ¢ possibile alla mente umana capirlo
e alle nostre parole esprimerlo) chi ¢ lui in se stesso. Egli & unitd, cioé
comunione del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo»®.

Abbiamo dunque due affermazioni: «Dio ¢ amore» e «lLa
Misericordia ¢ il pitt grande attributo di Dio». Cosi giungiamo alla
domanda sulla relazione tra 'amore e la misericordia. A volte si parla
dell’amore e della misericordia come se fossero sinonimi. Anche nel
«Diario» di Faustina troviamo frasi che sembrano identificare queste
due proprieta: «E compresi che I’Amore e la Misericordia ¢ Iattributo
pit grande» (D. 180). Rézycki vuole pertanto parlare dell’attributo
della misericordia-amore®. D’altra parte suor Faustina identifica a
volte la misericordia con la bonta: «Tutti gli attributi di Dio come
Ionnipotenza, la sapienza, contribuiscono a rivelarci quest'unico
attributo, che ¢ il piu grande, cio¢ la bonta di Dio» (D. 458). E
poi aggiunge: «Tutto quello che il Padre ha detto durante questa
meditazione sulla bonta di Dio, corrispondeva a tutto quello che Gesu
aveva detto a me e si riferiva strettamente alla festa della Misericordia»
(D. 458). Dunque, I'identificazione della misericordia con 'amore e
con la bonta potrebbe essere una risposta alle domande poste sopra.
Pensiamo pero che tale risposta non sia soddisfacente. Leggendo tutto
il «Diario» vediamo che il concetto di “misericordia” ¢ decisamente
preferito dalla Santa: «Cantero in eterno la Misericordia del Signore
/ Di fronte a tutto il popolo / Poiché questo ¢ il piu grande attributo
di Dio» (D. 522). La stessa Faustina a volte distingue tra 'amore e la
misericordia, anche se ovviamente non lo fa in un modo filosoficamente

1. DE 1A POTTERIE, “Dio ¢ amore” (1 Gv 4,8-16), in Parola, Spirtio e Vita 10 (1984), p. 203.

% http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/ 1985/ documents/hf_jp-ii
_aud_19851009.html.

% Cf. I. Rozyeky, I culto. .., op. cit., p. 83.

Dariusz Kowalczyk | 53



e teologicamente preciso. Leggiamo nel «Diario»: «I2Amore di Dio il
Fiore, e la Misericordia il Frutto» (D. 949), oppure: “L'amore puro ¢
la guida della mia vita ed il frutto all’esterno ¢ la Misericordia” (D.
1363). Queste immagini poetiche pongono di nuovo il problema circa
la legittimita dell’affermazione che la misericordia ¢ il pit grande
attributo di Dio. Il fiore infatti precede il frutto, allora I'amore sarebbe
piu fondamentale della misericordia.

Una soluzione ci viene offerta dal pensiero del gesuita francese
Frangois Varillon il quale durante le sue conferenze a volte proponeva
un esercizio didattico usando la lavagna. Diceva: «Mettete il nome di
Dio a sinistra e i suoi attributi a destra: onnipotente, infinito, amore,
eterno ecc.». Dopo chiedeva ai partecipanti : «Adesso cancellate
la parola “amore” dal lato destro e mettetela a sinistra scrivendo:
Dio=Amore»?. In questo modo faceva capire che 'amore non ¢ uno
degli attributi di Dio ma Dio stesso. Varillon spiega:

«[Jamore non ¢un attributo di Dio in mezzo a tanti altri, ma tutti gli attributi
di Dio sono attributi del’amore. Senza dubbio quest’affermazione non
si giustifica in tutto il suo rigore se non nella meditazione del mistero
trinitario. Ma allora essa appare come I'ultimo approdo di quella pienezza
dellessere che affermano i filosofi. Dio non ¢ amore come ¢ giustizia,
santitd, luce, potenza. E Pamore che ¢ santo, giusto onnipotente. Dio
non ¢ I’Onnipotente che ama, come se I'amore temperasse o perlomeno
orientasse la sua potenza; egli ¢ ’Amore la cui potenza infinita conduce,
sempre piu in 12 nel suo slancio creativo, alla morte [...] e il perdono,
gratuitd suprema»®.

In tale ottica vediamo che per giustificare la formula: «la
misericordia ¢ il piu grande attributo di Dio» non dobbiamo
identificare la misericordia con I'amore, né diminuire I'importanza del
concetto di «amore» in favore di «misericordia». Dio infatti ¢ amore in
se stesso e la misericordia sarebbe il primo attributo di questo amore.
In altre parole, 'amore di Dio ¢ santo, giusto ecc., ma soprattutto
misericordioso. Dio in se stesso, senza il mondo, ¢ puro Amore. Le
persone divine si amano reciprocamente € in questa vita intratrinitaria

2 Cf. F. VARILLON, Traversate di un credente, Jaca Book, Milano 2008, p. 132.
% F. VARILLON, Un compendio della fede cattolica, Bologna 2007, pp. 26-27.

54 | La Chiesa nel Tempo



senza bisogno della misericordia. Essa infatti sgorga dall’eterno amore
quando Dio-Amore entra in relazione con la creatura.

La misericordia dunque non é semplicemente un altro nome
dellamore, né fa concorrenza all’amore, ma lo caratterizza e
scaturisce da esso. Dunque, 'espressione di Suor Faustina: «[ Amore
di Dio il Fiore, e la Misericordia il Frutto» puod essere compresa come
distinzione tra I’ Amore che ¢ Dio e la Misericordia che ¢ il piu grande
attributo divino.

Ignacy Rozycki cercando di giustificare I'affermazione che la
misericordia ¢ il piu grande attributo di Dio parla dell’attributo
misericordia-amore e poi chiama la misericordia «attributo essenziale
della sostanza Divina»®. Molti teologi conoscitori del messaggio di
Faustina Kowalska, scelgono la stessa posizione. Grzegorz Barth
afferma che Dio in se stesso ¢ misericordia. Nella sua argomentazione
si riferisce all’assioma fondamentale di Rahner. Dunque se nella
storia della salvezza Dio si rivela come misericordioso deve essere tale
nella sua vita immanente. In altre parole la misericordia rivelata deve
avere un equivalente reale e non soltanto metaforico nella Trinita
immanente®.

Ovviamente tutti gli attributi divini sono radicati nella sua essenza
ma dobbiamo far notare che nella Trinita immanente prima della
creazione del mondo non ¢’¢ la misericordiamal’amore. Il Padre eterno
generando eternamente il suo Figlio non dimostra la misericordia ma
amore. Non c’¢ nessun bisogno di parlare della misericordia nelle
relazioni tra 1 Tre nella loro vita intratrinitaria. Dio in se stesso ¢
dall’eternita 'amore che si esprime come la misericordia nell’opera
della creazione® e soprattutto nella storia della salvezza, cioe¢ nella
relazione con il non-Dio, con il creato. Pertanto ¢ meglio dire che
Pamore ¢ I'essenza di Dio e I'attributo piu grande di questo amore che

¥ 1. Rozyckl, Il culto. .., op. cit., p. 83.

%0 Cf. G. BarTH, «Misterium Mitosierdzia Bozego jako warto$¢ trynitarno-osobowa»
[1l mistero della Divina Misericordia come valore trinitario-personale], in Dogmatyka w
perspektywie Bozego Mitosierdzia [La Dogmatica nella prospettiva della Divina Misericordia],
red. K. Gozpz e K. Guzowski, Wydawnictwo KUL, Lublin 2010, pp. 340-341.

3! Suor Faustina scrisse: «O Dio, Tu nella Tua Misericordia Ti sei degnato di chiamare
dal nulla all’esistenza il genere umano [...]. Non eravamo affatto necessari per la Tua
felicita» (D. 1743).

Dariusz Kowalczyk | 55




si rivela nell’opera della creazione della salvezza ¢ la misericordia. W.
Kasper scrive:

«Dal punto di vista neotestamentario I'essere di Dio va piu precisamente
definito come essere trino nell’amore. [...] Nella misericordia di Dio si
rivela e si rispecchia I'amore eterno autocomunicantesi del Padre, Figlio e
Spirito santo. [...] la misericordia non ¢ realizzazione di Dio, ma specchio
della sua intima essenza trinitaria. [...] nella misericordia non viene certo
realizzata I'essenza trinitaria di Dio, questa pero diventa concretamente
realta per noi e in noi»®2.

Papa Francesco afferma: «Misericordia: ¢ la parola che rivela il
mistero della SS. Trinita. Misericordia: ¢ I'atto ultimo e supremo con
il quale Dio ci viene incontro»®. Non si tratta, dunque, dell’essenza
di Dio in se stesso, degli atti intratrinitari eterni che prescindono dal
mondo ma dell’agire del Dio uno e trino nella storia della salvezza. In
questo contesto ¢ molto interessante il brano che troviamo negli scritti
di una mistica contemporanea, Madre Trinidad:

«benché la misericordia non sia un attributo intrinsecamente essenziale
in Dio, in glorificazione consustanziale ed infinita di se stesso, ¢ quello
che rende possibile 1l mistero trascendente, traboccante, maestoso e
splendente dell'Incarnazione. In modo tale che, per il pensiero dell’'uomo
che non conosce bene la profondita fonda dell’arcano divino e insondabile
dellInfinito Essere, la misericordia ¢ I'attributo piu grande degli attributi
divini, e il pit consolatore, il piu tenero e pieno di speranza, poiché, che
cosa sarebbe stato do noi se Cristo, la Misericordia Incarnata, non ci
avesse redento?»*.

Ecco il pensiero che corrisponde pienamente al messaggio di
suor Faustina Kowalska e nello stesso tempo offre una convincente
spiegazione soteriologica dell’affermazione che la misericordia ¢
il piu grande attributo divino, anche se essa «non sia un attributo
intrinsecamente essenziale in Dio».

2 W. KaspER, Misericordia, op. cit., pp. 143-144.

3% FRANCESCO, Misericordiae vultus, 2.

* MADRE TRINIDAD DE LA SANTA MADRE IGLESIA, Dio ¢ Colui che Si E, L opera della Chiesa,
Roma-Madrid 2001, p. 17.

56 | La Chiesa nel Tempo



4. La misericordia e Pira di Dio

Il messaggio di misericordia si scontra a volte con Iattributo della
giustizia divina e in questo caso si cerca di risolvere il problema con
Pintroduzione dell’avverbio “ma”. Si dice infatti: «Dio € misericordioso
ma non possiamo dimenticare che ¢ anche giusto», oppure: «Dio ¢
giusto ma anche ¢ misericordioso». Nel passato prevaleva 'immagine
del Dio-Giudice severo che — se vuole — puo concedere la grazia del
perdono ma puo anche condannare esercitando la sua eterna giustizia.
Oggi abbiamo a che fare con un modo di parlare della misericordia
che quasi offre una certezza presuntuosa, e come tale eretica, che
«tutto andra bene, tutti saranno salvati, perché Dio ¢ misericordioso».
Come se il peccato fosse solo una debolezza senza gravi conseguenze.
La parola “ma”, usata nelle frasi sul rapporto tra la giustizia e la
misericordia, suggerisce che esiste una contraddizione tra questi due
attributi. In Dio pero non esiste nessuna contraddizione tra le sue
proprieta che scaturiscono dalla stessa essenza. Gli attributi divini non
si limitano a vicenda. La questione ¢ stata ripresa da Benedetto XVI
nell’enciclica «Spe salvi»:

«Dio ¢ glustizia e crea glustizia. E questa la nostra consolazione e la
nostra speranza. Ma nella sua giustizia ¢ insieme anche la grazia. Questo
lo sappiamo volgendo lo sguardo sul Ciristo crocifisso e risorto. Ambedue
— glustizia e grazia — devono essere viste nel loro giusto collegamento
interiore. La grazia non esclude la giustizia. Non cambia il torto in diritto.
Non ¢& una spugna che cancella tutto cosi che quanto s’¢ fatto sulla terra
finisca per avere sempre lo stesso valore. Contro un tale tipo di cielo e di
grazia ha protestato a ragione, per esempio, Dostoévskij nel suo romanzo
“I fratelli Karamazov”. I malvagi alla fine, nel banchetto eterno, non
siederanno indistintamente a tavola accanto alle vittime, come se nulla

fosse stato»™.

Faustina chiama Gest «mio dolcissimo Sposo» e nello stesso tempo
«mio Giudice» (D. 1553). E chiaro che la misericordia non cancella la
verita. «Parlare di misericordia — fa notare B. Bro — richiama subito
una sorta di bonarieta, di compiacimento, persino di debolezza, nel
miglior dei casi di indulgenza o di compassione, a prezzo pero di una

3 BENEDETTO X VI, Spe salvi, nn. 44.

Dariusz Kowalczyk | 57




mancanza di rigore, di verita e di giustizia. Mentre ¢ proprio I'inverso:
la misericordia ¢ molto piu temibile della giustizia: ¢ un odio, un odio
del male ma in nome della misericordia e del’amore»®®. Questa & la
prospettiva del «Diario» di Kowalska. Quando, dunque, leggiamo in
esso che la giustizia non raggiungera I'anima se essa ¢ immersa nella
sorgente della Misericordia (cfr. D. 1075), lo possiamo capire non
come una cancellazione della giustizia ma come il suo compimento
nella misericordia. La giustizia divina non ¢ una vendetta ma
la risposta adeguata alla realta del male e del peccato, la quale va
seriamente affrontata per poter essere cancellata. In altre parole, la
morte del peccato non ¢ un modo di dire ma la realta che Dio affronta
in persona, per la nostra salvezza, con la giustizia e la misericordia.
L’amore di Dio, rivelato sulla Croce, ¢ giusto e misericordioso.

La suora polacca puntando sulla Divina Misericordia non parla
soltanto della giustizia ma anche delle punizioni e dell'ira di Dio”.
Il «Diario» non contiene un “buonismo” che diminuisce la realta
del peccato proponendo un ottimismo ingenuo. In esso ci sono oltre
30 brani che riguardano direttamente I'ira di Dio. La suora non
pone la collera divina come una questione teorica da risolvere nella
prospettiva della misericordia ma piuttosto la sperimenta come un
elemento di vita: «Signore, benché Tu spesso mi faccia conoscere 1
fulmini della Tua indignazione...» (D 1436), «Provavo i gravissimi
tormenti e mi sembrava [...] di spingere Iddio ad un’ira ancora
maggiore» (D. 77), oppure «Vidi la grande collera di Dio» (D. 39). Si
potrebbe dunque dire che quando Gesu disse alla Santa: «Procura di
conoscere Dio attraverso la meditazione dei Suoi attributi» (D. 30)
pensava non soltanto alla misericordia, bonta ecc., ma anche all’ira.
Alcune espressioni che troviamo nel «Diario» e che parlano dell’ira,
della punizione e della giustizia sembrano vicine al linguaggio dei
secoli XVIII e XIX, dove non mancavano le visioni tremende del

% B. Bro, Introduzione all’edizione francese dell’enciclica «Dives in misericordia», Parigi
1980, VI, cit. da: M.G. MASCIARELLL, Maria, «Mater misericordiaen, riflesso di Dio Trinitd, in La
muasericordia di Dio Trinita nello sguardo materno di Maria, a cura di A.G. Biacal e G. FRANCILIA,
Edizioni Monfortane, Roma 2002, pp. 108-109.

7 Cf. J. FRAGKOWIAK, Lra di Dio secondo san Tommaso d’Aquino e Hans Urs Von Balthasar
e nell’esperienza mustica di santa Faustina Kowalska, Dissertazione di dottorato alla Pontificia
Universita Gregoriana, Roma 2016, pp. 339-375.

58 | La Chiesa nel Tempo




Dio offeso ed adirato con 'umanita. Il Signore stesso, spiegando la
simbolica dell'immagine «Gesu confido in Te», dice a Faustina: «Tali
raggi riparano le anime dallo sdegno del Padre Mio. Beato colui che
vivra alla loro ombra, poiché non lo colpira la giusta mano di Dio»
(D. 299). Si vede qui un’influenza della dottrina della soddisfazione di
sant’ Anselmo d’Aosta che sembra, almeno nelle sue versioni volgari,
diminuire la misericordia del Padre a favore della sua giustizia severa:
sarebbe Gest misericordioso a placare I'ira del Dio Padre prendendo
le pene dovute su di se, come se il Figlio fosse piu misericordioso dal
Padre. Nella pieta popolare che faceva parte della formazione religiosa
di Faustina a volte non soltanto Gesu sembra piu misericordioso dal
Padre, ma anche Maria, Madre di Gesu. Pes. un canto mariano
polacco dice: «Ove il Padre tuona arrabbiato, chiamando la Madre
torni fortunato».

E necessario distinguere tra il linguaggio della pieta popolare,
che ha formato la semplice suora, e il senso piu profondo delle sue
esperienze mistiche. Una lettura piu attenta del «Diario» ci fa vedere
che Faustina va oltre lo schema: il Figlio misericordioso che placa
lira del Padre. Le parole sullo sdegno del Padre devono essere lette
insieme agli altri brani come p.es.: «O Dio di grande Misericordia,
che Ti sei degnato inviarci il Tuo Figlio Unigenito come la piti grande
dimostrazione d’amore e di Misericordia senza limiti. [...] Padre di
grande Misericordia [...]. Nessuno potra giustificarsi davanti a e, se
non 'accompagnera la tua insondabile Misericordia» (D. 1122).

Poi ¢ da notare che anche il Cristo si adira e percio la Santa prega:
«O Gest mio, Ti supplico per la bonta del Tuo dolcissimo Cuore, si
calmi il Tuo sdegno e mostraci la Tua Misericordia» (D. 611). Lira,
dunque, avrebbe un carattere “trinitario” anche se lo Spirito Santo non
viene in questo contesto menzionato esplicitamente. Poi Dio agisce
con ira non per punire semplicemente I'uomo ma per salvarlo: «Non
voglio punire 'umanita sofferente, ma desidero guarirla e stringerla
al Mio Cuore misericordioso. Faccio uso dei castighi solo quando essi
stessi Mi costringono a questo» (D. 1588).

Il castigo per i peccati non ¢ tanto questione della volonta di Dio
nel senso che Dio potrebbe non castigare 'uomo, ma lo castiga perché
¢ arrabbiato, bensi ¢ la conseguenza immanente al peccato stesso. In

Dariusz Kowalczyk | 59



altre parole, il male dovuto al peccato non consiste in ci6 che Dio
arbitrariamente proibisce ma nel fatto che il peccato veramente porta
la morte. Faustina Kowalska afferma: «Sara dannata solo quell’anima
che lo vorra essa stessa, Iddio non condanna nessuno alla dannazione»
(D. 1452).

Quale sarebbe il senso piu profondo dell’ira di Dio che possiamo
ricavare dalle esperienze della Suora? Di fatto non si tratta
dellimmagine di Dio offeso dall'uomo e percio arrabbiato, desideroso
diuna soddisfazione. L'ira di Dio indica un’ opposizione radicale di Dio
al peccato. La chiave ¢ qui I'attributo della santita. In una delle visioni
Faustina sente le parole: «Scrivi: sono tre volte santo ed ho orrore
del piu piccolo peccato. Non posso amare un’anima macchiata dal
peccato, ma quando si pente, la Mia generosita non ha limiti verso di
lei» (D. 1728). Dunque, Dio che ¢ assolutamente santo, non saprebbe
tollerare nulla, che fosse ostacolo, anche piccolo, alla vita, in breve
cio che noi chiamiamo il male. Pertanto Dio non puo semplicemente
ignorare la realta del peccato. Esso va distrutto. I’uomo chiamato alla
vita eterna, a partecipare nell’amore divino, cioé ad essere divinizzato,
deve essere purificato da ogni macchia per essere capace di accogliere
pienamente il cielo.

Il problema principale non consiste nel peccato stesso ma nel peccato
accompagnato alla durezza di cuore, dalla chiusura alla misericordia di
Dio cioé¢ dalla sfiducia. Gesu dice a Faustina: «La sfiducia delle anime
Mi strazia le viscere» (D. 50); «I peccati di sfiducia sono quelli che mi
feriscono nella maniera pit dolorosa» (D. 1076). D’altro lato leggiamo
nel «Diario»: «Il peccatore non deve avere paura di avvicinarsi a
Me» (D. 50); «La piu grande miseria di un’anima non accende la mia
ira...» (D. 1739). Alla luce di tali affermazioni si potrebbe dire che I'ira
di Dio non ¢ altro che la misericordia di Dio rigettata dall’'uomo. Dio
si arrabbia come una madre quando vede che il figlio amato distrugge
la propria vita e rifiuta ogni aiuto. L’ira dunque scaturisce dall’amore
e vuole portare il misero alla vita. In questa prospettiva la misericordia
di Dio e la sua ira non si limitano a vicenda ma si spiegano e in
qualche modo rafforzano. Breuning dice che Iira di Dio «non indica
il “rovescio” dell’amore di Dio, bensi 'ardore e la violenza della sua

60 | La Chiesa nel Tempo



fedelta racchiusa nel suo amore»*®. Da un lato, la misericordia & grande
perché si confronta con il grande orrore del peccato che suscita I'ira;
dall’altro lato I'ira ¢ grande, perché tende a salvare il peccatore che
sceglie la strada dell’auto-perdizione. In certe circostanze la mancanza
dell'ira potrebbe significare I'indifferenza o un “buonismo” ingenuo,
incosciente della forza reale del male. «Chi volesse non parlare della
realta dell'ira di Dio, deve essere consapevole — scrive Frackowiak —
del fatto che darebbe cosi 'impressione che il peccato non sia poi, in
fondo, cattivo e pericoloso, bensi solo proibito. La categoria dell’ira
divina, invece, ricorda che il peccato non & malvagio perché Dio lo ha
proibito, ma perché distrugge 'uomo»**. E pertanto la misericordia
¢ a volte accompagnata dall'ira. Ovviamente, tutti e due attributi,
la misericordia e I'ira, non si trovano allo stesso livello, perché I'ira
¢ lattributo subordinato a quello della misericordia, il piu grande
attributo di Dio.

5. La fiducia — la pul grande risposta alla Misericordia di Dio

Nelle apparizioni a Faustina Kowalska, Gesu rivela le diverse
pratiche devozionali che chiamiamo “Culto alla Divina Misericordia”.
Si enumerano cinque principali forme di esso: la venerazione
dellimmagine di Gesu Misericordioso, la Coroncina alla Divina
Misericordia, la Festa della Divina Misericordia, la Novena alla
Divina Misericordia e I'ora della Misericordia®. Le piu diffuse in tutto’
il mondo sono le prime tre.

Faustina vide «Gesu vestito di una veste bianca: una mano alzata per
benedire, mentre Ialtra toccava sul petto la veste, che ivi leggermente
scostata lasciava uscire due grandi raggi, rosso 'uno e I'altro pallido»
(D. 47), e nello stesso tempo senti le parole: «Dipingi un’'immagine
secondo il modello che vedi, con sotto scritto: Gesu confido in Te!
Desidero che questa immagine venga venerata prima nella vostra

% 'W. BREUNING, Attributi di Dio, in Lessico di teologia sistematica, a cura di W. BEINERT,
Queriniana, Brescia 1990, p. 58.

% J. FRACKOWIAK, Lra di Dio, op. cit., p. 380.

“ Cf. J. Bart, «Linee Fondamentali del Culto della Divina Misericordia», in Primo
Convegno Nazionale della Divina Masericordia, Il Cullo della Divina Misericordia nella prospettiva del
Grande Giubileo “Tertio Millennio Adveniente”, Roma 2000, p. 80; R. IaR1A, Santa Faustina e la
divina misericordia, Torino 2003, pp. 81-82.

Dariusz Kowalczyk | 61



cappella, e poi nel mondo intero”» (D. 47-48). L'immagine viene
chiamata dal Signore il “recipiente” della Misericordia (cfr. D. 327). I
raggi invece «riparano le anime dallo sdegno del Padre Mio» (D. 299).
Il primo quadro secondo le indicazioni di Suor Kowalska ¢ dipinto
nel 1934 da Eugeniusz Kazimirowski. I’anno dopo avviene la prima
esposizione dellimmagine al pubblico in Ostra Brama, nel santuario
di Wilno dedicato alla Madonna della Divina Misericordia.

Quindici apparizioni riguardano I'altra forma del culto secondo
il «Diario», cio¢ la coroncina alla Divina Misericordia. La Suora udi
interiormente le parole della preghiera: «Eterno Padre, io ti offro il
Corpo e il Sangue, I’ Anima e la Divinita del tuo dilettissimo Figlio e
Nostro Signore Gesu Ciristo, per i peccati nostri e del mondo intero;
per la sua dolorosa passione, abbi misericordia di noi» (D. 475); e poi:
«Per la Sua dolorosa Passione abbi misericordia di noi e del mondo
intero» (D. 476). Dio stesso dunque insegna a Faustina come recitare
la coroncina e promette: «Questa preghiera serve a placare la Mia ira»
(D. 476).

Il fatto che nella prima preghiera la divinita del Figlio venga offerta
al Padre ha suscitato delle obiezioni dal punto di vista teologico. La
divinita infatti & perfettamente comune al Padre e al Figlio. Come
dunque potremmo offrire la divinita del Figlio al Padre? La stessa
domanda viene suscitata dalla preghiera dall’angelo ai bambini nel
1916 a Fatima: «Santissima Trinita, Padre, Figlio e Spirito Santo, io vi
offro il preziosissimo Coorpo, Sangue, Anima e Divinita di Gesu Ciristo,
presente in tutti i tabernacoli della terra...».

Il contesto della rivelazione di Fatima € eucaristico e in quanto
tale ci fa pensare che l'espressione «Divinita di Gesu» significhi
semplicemente «Persona Divina di Gesu», distinta dalla Persona del
Padre e non la natura di Dio comune alle tre Persone. Abbiamo lo
stesso significato nella preghiera di Faustina. L'uomo che recita la
coroncina offre al Padre tutta la personalita divina di Gesu, cioe si
unisce al sacrificio di Gesu offerto al Padre ( Ef 5,2).

Anche la festa della Divina Misericordia, celebrata dal 2000 la
seconda domenica di Pasqua, trova il suo inizio nelle visioni di Suor
Faustina. Alla festa della Divina Misericordia fanno riferimento 14
rivelazioni. Nella prima rivelazione del 22 Febbraio 1931 Gesu

62 | La Chiesa nel Tempo



espresse esplicitamente la sua volonta: «Io desidero che vi sia una festa
della Misericordia. [...] Domenica dopo Pasqua; questa domenica
deve essere la festa della Misericordia» (D. 47). La Misericordia
viene dunque legata strettamente al mistero pasquale, all’opera della
redenzione. Dio dice a Faustina di desiderare che la festa «sia di riparo
e rifugio per tutte le anime e specialmente per 1 poveri peccatori» (D.
BIOY.

A questo punto si pone la domanda: A che cosa o, piuttosto, a chi
viene attribuita la misericordia che vogliamo celebrare nella festa
della Divina Misericordia? Questa domanda riguarda tutte le forme
del culto che scaturiscono dal «Diario». La risposta pud sembrare
ovvia: A Dio, si tratta della sua misericordia. Tuttavia cosa vuol
dire I'espressione “misericordia di Dio”? E lattributo della natura
divina? Oppure del Padre ricco di misericordia? O della misericordia
incarnata, cioe¢ il Figlio crocifisso e risorto? Nelle esperienze mistiche
di Faustina la misericordia viene riferita a Gesu ma anche al Padre,
a tutta la Trinita e alla divinita in generale. La suora lo esprime
chiaramente nelle diverse preghiere, p.es.: «Misericordia di Dio, che
scaturisci dal seno del Padre, confido in Te. / Misericordia di Dio,
massimo attributo della divinita, confido in Te. / Misericordia di Dio,
sorgente che scaturisce dal mistero della Santissima Trinita, confido in
Te. / Misericordia di Dio, venuta nel mondo nella persona del Verbo
Incarnato...» (D. 949).

Solo non ¢ attribuita direttamente allo Spirito Santo. Ciononostante
lo Spirito € ben presente, anche se 2 modo suo, nelle esperienze della
Santa: «si ¢ impadronito di me I'inconcepibile amore di Dio. La mia
anima ¢ stata in contatto diretto con lo Spirito Santo, che ¢ lo stesso
Signore, come il Padre ed il Figlio» (D. 1781). Poi ¢ lo Spirito che
permette di conoscere la miseria dell'uomo (cfr. D. 167), e lo porta
ad aprirsi alla Misericordia Divina e percio viene chiamato il vero e
principale direttore spirituale (cfr. D. 638).

La misericordia del Padre ¢ I'inizio e il fine dell’opera di salvezza,
la misericordia del Figlio ¢ la misericordia incarnata e in quanto tale
costituisce I'apice della manifestazione della Misericordia Divina. La
misericordia dello Spirito Santo invece non st rivela direttamente. La
terza Persona divina non dice «“io» oppure «la mia misericordia,

Dariusz Kowalczyk | 63



perché sempre e totalmente ¢ in funzione dell’opera misericordiosa
del Padre e del Figlio. Come dice Sergej Bulgakov: «Egli [lo Spirito]
annuncia non ci6 che & suo, ma il Figlio del Padre. Egli ¢ 'ambiente
trasparente, impercettibile nella sua trasparenza. Non esiste per ¢,
perché & tutto negli altri, nel Padre e nel Figlio; e il suo essere proprio
¢ come non-essere»?'. E come tale Egli ¢ lo Spirito della Misericordia
del Padre e del Figlio.

Alcune espressioni sul culto della Divina Misericordia, che troviamo
nel «Diario», ci possono sembrare assai antiquate, radicate nella pieta
esagerata della soddisfazione dovuta al Dio offeso. Le diverse forme
del culto rischiano, come tanti altri pii esercizi , di essere comprese in
modo magico, come se la recita stessa delle formule potesse assicurare
all’'uomo la grazia divina.

Alla prima obiezione abbiamo gia risposto indicando da un lato,
che ci6 che chiamiamo l'ira di Dio costituisce un aspetto dell’amore
che si confronta con la realta del peccato, dall’altro invece che tutta la
Trinita, il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo, ¢ coinvolta ugualmente,
anche se in modo differenziato, nell’opera salvifica di misericordia.
Per quanto riguarda la seconda obiezione, si deve sottolineare che
tutte le forme del culto della misericordia, secondo le visioni di Suor
Faustina, trovano il loro senso nell’atteggiamento di fiducia. In una
delle apparizioni Dio stesso spiega a Kowalska che «le grazie della
Mia Misericordia si attingono con un solo recipiente e questo ¢ la
fiducia» (D. 1578).

Le pratiche devozionali (la venerazione dellimmagine, la
coroncina ecc.) servono a suscitare, rafforzare ed approfondire
la fiducia nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo. Non si tratta,
dunque, di una fiducia astratta in un attributo astratto, tanto meno di
una fiducia nelle formule pie ma della relazione personale con i1 Tre
misericordiosi. Come la misericordia ¢ il piu grande attributo di Dio,
cosi — per Faustina — la fiducia ¢ la pitt adeguata risposta al messaggio
di misericordia. Essa viene presentata nel «Diario» non come «una
singola virtu proveniente dalla speranza, oppure uguale ad essa, ma ¢
un atteggiamento che abbraccia tutte le dimensioni e tutte le relazioni

'S, BuLGakov, I/ Paraclito, EDB, Bologna 2012, p. 124.

64 | La Chiesa nel Tempo



che possono verificarsi tra 'uomo e Dio»*. Dunque il riparo e il
rifugio di cui leggiamo nei testi di Faustina non consistono nel recitare
le preghiere stesse, ma nel fidarsi del Padre per il Figlio e nello Spirito.

La fiducia nel Dio misericordioso va accompagnata dalla
misericordia verso il prossimo. In una delle visioni Gesu disse a
Faustina: «Tu devi essere la prima a distinguerti per la fiducia nella Mia
Misericordia. [...] Devi mostrare Misericordia sempre e ovunque verso
il prossimo [...]. Ti sottopongo tre modi per dimostrare Misericordia
- verso il prossimo: il primo ¢ I'azione, il secondo ¢ la parola, il terzo la
preghiera. [...] In questo modo I’anima esalta e rende culto alla Mia
Misericordia» (D. 742). Dunque, anche se nel «Diario» non troviamo
un programma dell’apostolato sociale, si deve dire che il culto della
Misericordia non & un emozionalismo e devozionalismo eccessivo. La
fiducia di cui parla la Suora, non ¢ solo un atteggiamento passivo che
aspetta una grazia dall’alto. «Se un’anima non pratica la Misericordia
in qualunque modo, non otterra la Mia Misericordia» (D. 1317) —
ci avverte Gesi.. E vero pero che, secondo Suor Kowalska, il nemico
principale non ¢ la poverta materiale bensi quella spirituale, il peccato.
Pertanto anche se qualcuno non possiede i beni materiali per aiutare i
poveri, sempre puo praticare la misericordia spirituale: «per essa non
occorre avere né 'autorizzazione né il granaio, essa ¢ accessibile a
qualsiasi anima» (D. 1317). La pit importante prospettiva per Faustina
¢ quella della vita eterna, che viene minacciata dalla possibilita della
condanna o piuttosto dell’auto-condanna. Percio il suo messaggio di
misericordia ¢ una medicina a cio che alcuni chiamano «la malattia
dell’orizzontalismo» che riduce la fede a solidarieta umana compresa
solo nei rami dell’ordine temporale®.

La fiducia cristiana nella Misericordia Divina non assicura
illudendo che tutto «andra bene» nella nostra vita terrena ma apre
gli orizzonti infiniti ed eterni dell’amore misericordioso del Padre, del
Figlio e dello Spirito Santo.

2 La spiritualita di santa Faustina. La via verso Uunione con Dio, a cura di M.N. DrUBAK e MLE.
Stepak, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2001, pp. 37-38.

¥ Cf. Giovannt Paoro 11, Ecclesia in Europa, n. 34: «Nell’attuale situazione culturale
e spirituale del Continente europeo, sono chiamati [sacerdoti] ad essere segno di
contraddizione e di speranza per una societa malata di orizzontalismo e bisognosa di aprirsi
al Trascendente».

Dariusz Kowalczyk | 65






