SANTO MARCIANO

Il contributo della riflessione teologica
al dialogo tra la Chiesa e 'uomo del post-moderno*

«Che cos’¢ I'Universita? Qual ¢ il suo compito? E una domanda gi-
gantesca...»!. Sono parole del Discorso che Benedetto XVI avrebbe do-
vuto tenere per 'inaugurazione dell’Anno Accademico all'Universith “La
Sapienza” di Roma il 17 gennaio 2008. E la domanda che pone risuona
ancora pill «gigantesca», se cosi si puo dire, per il fatto che egli non ha po-
tuto recarsi a quell'Universita e, in questo modo, ¢ stato proprio il senso
dell'Universita ad entrare in crisi. «Penso si possa dire — continuava il Pa-
pa — che la vera, intima origine dell'Universita stia nella brama di cono-
scenza che ¢ propria dell'uomo. Egli vuole sapere che cosa sia tutto cid che
lo circonda, vuole veriti»2.

Ho scelto di introdurre con queste parole la riflessione con cui oggi inau-
guriamo '’Anno Accademico di questo Istituto Teologico, e con esse voglio
salutarvi e ringraziarvi uno per uno: prima di tutto Sua Eccellenza Monsi-
gnor Mondello, al quale manifesto sempre tutto il mio affetto e la mia gra-
titudine, e al quale credo debba andare I'affetto e la gratitudine tutta di que-
sta istituzione; un saluto carissimo e particolare a don Antonello Foderaro e
a don Pietro Sergi, che con tanta competenza si dedicano ad una qualifica-
zione ed organizzazione sempre pit precise dell'Istituto. Un saluto affettuo-
so ai professori, con molti dei quali ho avuto la gioia di condividere tratti si-
gnificativi del mio ministero; agli studenti, che vivono un prezioso tempo di
ricerca e crescita; a tutti voi che avete voluto partecipare a questa iniziativa.

" Prolusione all'inaugurazione dell’Anno Accademico dell'ISSR e dello Studio Teologico,
Reggio Calabria, 15 febbraio 2011.

! BENEDETTO XV1, Discorso per l'inaugurazione dell’Anno Accademico all'Universiti La Sa-
pienza, Roma 17 gennaio 2008.

2 Ihidem.



Si, Puomo vuole verita. E questo il senso in direzione del quale &
volta l'intelligenza, & plasmata la ragione, ¢ assetato il cuore: & protesa
I'intera esistenza personale E questa la ragion d’essere dell'Universita e
di tutti quei luoghi nei quali la mente pud trovare nutrimento e ragio-
ni per interrogarsi. E questo Iinterrogativo che, latente o manifesto,
emerge dall’esperienza umana e che un Istituto come questo ha il com-
pito di intercettare, attivare, aiutare.

E questo — il volere la verita — che porta 'uomo ad interrogarsi sul
senso di Dio, a cercare Dio, ad entrare in relazione e in dialogo con
Dio. Un dialogo, quello con Dio, che ne presuppone e ne genera altri:
un dialogo che non si colloca fuori dalla realta in cui 'uvomo vive. Un
dialogo che, necessariamente, avviene nell’oggi di ogni uomo, nel tem-
po presente, nel concreto storico dell’esistenza e che, nelle parole di cui
& costituito, porta I'eco inequivocabile della realta umana con le con-
traddizioni, le problematiche, le ricchezze del suo tempo.

Un dialogo che & 'anima della teologia, nella misura in cui essa ma-
tura nella consapevolezza di essere chiamata a farsi strumento di dialo-
go con Dio e con 'umanita, fra Dio e Pumanita.

Un dialogo che richiede la parola e nasce dal pensiero.

E in questo contesto che vorrei inquadrare 'argomento che mi ¢& sta-
to affidato — “7/ contributo della riflessione teologica al dialogo tra la Chie-
sa e ['nomo del post-moderno” — e che tento di sviluppare in quattro tap-

pe:

Il pensiero su Dio e il pensiero di Dio;
LCuomo del post-moderno ¢ il “pensiero debole”;
Il dialogo come pensiero condiviso;

Pensiero di Dio e Parola di Dio;

1l pensiero su Dio e il pensiero di Dio

«Alla base di ogni riflessione che la Chiesa compie vi ¢ la consape-
volezza di essere depositaria di un messaggio che ha la sua origine in
Dio stesso (cfr. 2Cor 4,1-2). La conoscenza che essa propone all’'uomo



non le proviene da una sua propria speculazione, fosse anche la pit al-
ta, ma dall’aver accolto nella fede la parola di Dio (cfr. 175 2, 13)»°.

Queste parole, che leggiamo nei primi passi dell’Enciclica Fides et Ra-
tio, ci offrono il nucleo di quella che ¢ la riflessione teologica: una rifles-
sione compiuta non in ragione di una qualche speculazione, sia pure di
qualitd, ma, potremmo dire, una riflessione suscitata e attivata dall’incon-
tro con Dio e con la Sua Parola.

Sappiamo che l'espressione “teologia” — da zeo-logos — indica letteral-
mente la scienza che si interessa di conoscere Dio. Ma ¢ proprio il termi-
ne logos che ci aiuta ad andare oltre, penetrando pili in profondita il si-
gnificato stesso della teologia.

Logos, com’¢ noto, significa conoscenza ma anche parola, pensiero; &
un termine greco preziosissimo e, per certi versi, intraducibile data la sua
pregnanza. Un termine che, nella riflessione biblico-teologica, risulta infi-
nitamente pitt pregnante per il fatto che si riferisce allo stesso Cristo, de-
finito da Giovanni “Parola”, “Pensiero” di Dio (cfr. Gv 1).

Teologia ¢ dunque la conoscenza di Dio che si rivela in Cristo. E, se &
vero che la parola /ogos &€ molto ricca, non si pud dimenticare che anche la
parola conoscenza lo ¢. Conoscenza significa relazione, comunione, rap-
porto interpersonale; significa unione.

C’¢ dunque una forte interdipendenza tra conoscenza di Dio e unione
con Dio. C’¢ una forte interdipendenza tra unione con Dio e penetrazio-
ne del pensiero di Dio. Piti che un pensiero “su” Dio, ciog, la teologia ¢ il
pensiero “di” Dio che, rivelandosi, si rende accessibile agli uomini attra-
verso le riflessioni della ragione illuminata dalla fede.

Diceva Benedetto XVI qualche anno fa:

«San Tommaso d’Aquino, con una lunga tradizione, dice che nella teolo-
gia Dio non ¢ l'oggetto del quale parliamo. Questa ¢ la nostra concezione
normale. In realtd, Dio non ¢ loggetto; Dio ¢ il soggetto della teologia. Chi
parla nella teologia, il soggetto parlante, dovrebbe essere Dio stesso. E il no-
stro parlare e pensare dovrebbe solo servire perché possa essere ascoltato,
possa trovare spazio nel mondo, il parlare di Dio, la Parola di Dio»“.

3 GIOVANNI PAOLO 11, Lettera Enciclica Fides et Ratio, n. 7.
4 BENEDETTO XV, Omelia nella Concelebrazione Eucaristica con i membri della Commis-
sione Teologica Internazionale, 6 ottobre 2006.

45



Del resto, ¢ lo stesso Pontefice a ricordare il rapporto tra teologia e Pa-
rola richiamando, nella recente Esortazione Apostolica Verbum Domini,
I'insegnamento del Concilio: «Sia dunque lo studio delle Sacre Scritture
come I'anima della Sacra Teologia»’, leggiamo nella De: Verbum; «infatti
— osserva quasi a commento il Santo Padre —, dal fecondo rapporto tra ese-
gesi e teologia dipende gran parte dell’efficacia pastorale dell’azione della
Chiesa e della vita spirituale dei fedeli»®.

Non deve stupirci il riferimento alla pastorale in questo contesto accade-
mico; anzi, esso deve costituire un richiamo all’essenza della missione di un
Istituto Teologico come questo, chiamato a contribuire all'opera della Chie-
sa finalizzata, essenzialmente, ad annunciare Dio agli uomini e a condurre
gli uomini a Dio: ecco il senso della pastorale, ecco il senso della teologia!

E proprio cost. Tutto nasce dal Logos, da una Parola e da un pensiero
di Dio. Tutto & contenuto in questo pensiero che la teologia ¢ chiamata a
penetrare e il mondo a non rifiutare. Ed ¢ per questo che il pit1 grande teo-
logo non ¢ colui che parla di Dio ma colui che parla con Dio: perché Dio
si rivela e rende accessibile il Suo pensiero.

In questo senso, non & banale considerare, forse a mo’ di provocazio-
ne, che tutti siamo chiamati a diventare teologi, ad entrare nel pensiero di
Dio, a nutrirci di esso.

[ santi lo hanno fatto e lo fanno. I santi sono teologi perché la loro
unione con Dio fa tutfuno con la conoscenza di Dio e del suo pensiero.
E non deve stupire che anche santi molto semplici nell’istruzione — pen-
siamo a S. Teresina o a S. Caterina da Siena — siano stati riconosciuti “dot-
tori” della Chiesa, a motivo di una sapienza teologica peculiare ma reale
che li rende capaci di incidere sulla cultura, ma anche di parlare agli uo-
mini, del loro e del nostro tempo.

Luomo del post-moderno e il “pensiero debole”

Ed ¢ proprio nel nostro tempo che dobbiamo cercare di contestualiz-
zare la riflessione che stiamo portando avanti: ¢ all’'uomo del nostro tem-

5> CONCILIO ECUMENICO VATICANO 11, Costituzione Dei Verbum, n. 24.
6 BENEDETTO XVI, Esortazione Apostolica Postsinodale Verbum Domini, n. 31.



po che, come studiosi e come Chiesa, dobbiamo rivolgerci; & con questo
uomo, con la sua cultura, con le sue contraddizioni e convinzioni, con la
sua problematicita e la sua ricchezza, che dobbiamo entrare in dialogo.
Questo essere nel tempo ¢ un grande comando del Signore ed &, se ci pen-
siamo bene, un’attenzione e una tensione che la Chiesa ha sempre cerca-
to di mantenere.

I1 titolo della nostra riflessione richiama una definizione che — sia pu-
re in maniera piuttosto discussa — non pochi oggi utilizzano. Cuomo del
nostro tempo ¢ 'uomo del “post-moderno”. Un termine questo, vi dice-
vo, gravato di interpretazioni diverse e spesso contraddittorie; esso, infat-
ti, puo significare ad un tempo una continuazione della modernita o una
sua negazione e, secondo alcune interpretazioni, potrebbe addirittura non
essere giustificato come termine, dal momento che “moderno” significa
etimologicamente “ora” e “post-moderno” sarebbe come dire “dopo ora™’.

Lespressione “post-moderno” compare in una famosa pubblicazione
del filosofo francese Lyotard nel 1979: La condizione post moderna. Rap-
porto sul sapere. Ma il termine si era gia affacciato agli inizi del secolo XX,
precisamente in un testo del 1917, La crisi della civilta europea, nel quale
lautore descriveva 'nomo post-moderno come un misto di decadenza e
di barbarie®.

Al di 12 dei dibattiti spiccatamente filosofici, il termine “post-moderno”
ha provocato, come era giusto, la riflessione teologica e racchiude in sé una
serie di significati, alcuni dei quali cerchiamo brevemente di elencare.

Proprio Lyotard identifica il post moderno con quello che egli defini-
sce la fine delle cosiddette «grandi narrazioni o metanarrazioni» della mo-
dernitd: l'illuminismo, I'idealismo e lo storicismo; detto in altre parole, il
post moderno coinciderebbe con un atteggiamento di rifiuto di tutti quei
sistemi ideologici e culturali — diventati spesso anche sistemi politici — che
riconoscono un unico punto di riferimento in base al quale si identifica-
no: la ragione per l'illuminismo, lo sviluppo del sapere per I'hegelismo, la
produttivita per il marxismo... Questi sistemi monolitici sono superati e,

7 Cfr. 1. SANNA, Lantropologia cristiana tra moderniti e postmodernita, Queriniana, Brescia
2001, Nota 1 p. 46.
8 W. PANNWITZ, citato in G. COCCOLINI, Postmoderno, «Rivista di Teologia morale», 105,

(1995), p. 133.

4



48

come conseguenza, si fa strada un concetto di pluralita che si immette in
tutd i settori dell’esperienza umana.

Si esprime in altro modo un famoso pensatore contemporaneo,
Zygmut Bauman, il quale ha coniato la felice espressione «modernita li-
quidan, riferendosi al fatto che i corpi liquidi, diversamente da quelli soli-
di, non hanno legami interni e «non mantengono di norma una forma
propria»9. La modernit), osserva Bauman, aveva di fatto fuso alcuni «cor-
pi solidi», quali la fedelta alla tradizione, i doveri familiari, gli obblighi eti-
ci; ma ne aveva creati altri come ad esempio il dominio della razionalita
strumentale e leconomia!®. Oggi, pero, la situazione ¢ diversa: «l nostro &
un tipo di modernita individualizzato, privatizzato, in cui ’onere di tesser-
ne l'ordito e la responsabilita del fallimento ricadono principalmente sulle
spalle dell'individuo»'!. La mancanza di legami rende “liquida” questa mo-
dernita e la “liquiditd” la rende instabile, mutevole, priva di riferimenti.

In definitiva, come osserva Ignazio Sanna, quale che sia la definizione
di post modernita che vogliamo adottare:

«La caratteristica del nostro tempo non sarebbe tanto il fenomeno della
crisi delle ideologie, della caduta dei regimi totalitari, della fine della sto-
ria, quanto cid che Bonhoeffer chiama “decadenza’, intesa questa non nel
senso di un rifiuto dei valori, quanto piuttosto di ur’indifferenza ad essi.
Lorizzonte della cultura odierna ¢ composto dalla vicinanza e contiguita
di molti frammenti, che in ultima analisi sono difficili da catalogare, e che
non riescono a dare una sensazione dell’ordine e del senso, ma solo quel-
la della casualitd, della provvisorietd, dell'incertezza. Quando tutto, pero,
& provvisorio ed incerto, niente diventa decisivo e si ha paura non solo di

vivere ma anche di amare»!2.

Tentando di riassumere, potremmo affermare che I'uvomo del post-
moderno si presenta:

Uomo gravato da una forte soggettivita, nonché imbrigliato in un re-
lativismo generato dal rifiuto di ogni fondazione e di ogni fondamento.

9 7. BAUMAN, Modernita liquida, Laterza, Bari 2008, p. V1.

10 Cfr, Ivi, p. IX.

11 [y, p. XIII

12 7. SANNA, Lantropologia cristiana tra moderniti e postmodernita, Queriniana, Brescia
2001, p. 149.



Uomo senza legami, che sperimenta la “liquiditd” non solo a livello so-
cio-culturale ma anche nelle relazioni interpersonali.

Uomo che fa fatica a definire quei termini “universali”, peraltro cosi
necessari alla scoperta del senso dell’esistenza, quali: libertd, giustizia, be-
ne, verita. ..

Uomo dal «pensiero debole», cio¢ tendente a contrapporsi alla forza di
ideologie e assolutizzazioni della modernita.

Proprio questo concetto di «pensiero debole», di debolezza della ragio-
ne, ¢ un elemento che pud essere di grande aiuto nel definire la post-mo-
dernita e nel trovare una via di penetrazione in essa. La ragione viene col-
ta nella sua incapacita di essere I'elemento unico e definitivo nell’interpre-
tazione del mondo: questo ha come conseguenza una negazione della ra-
gione stessa, ritenuta incapace — incapacita che, di conseguenza, ¢ dell’uo-
mo — di conoscere la verita.

I post-moderno ¢ I'epoca che contesta non solo la legittimita delle ri-
sposte, ma anche e soprattutto, la legittimita degli interrogativi e si pre-
senta come un tempo di nichilismo teoretico e di conseguente disimpe-
gno morale»!3.

Tutto cid, perd, pud anche portare ad ammettere I'insufficienza della
ragione a giungere alla conoscenza della veritd, del bene, di Dio, qualora
essa resti isolata:

«Langoscia dell'uvomo moderno ¢ dovuta in gran parte al sentimento di
non avere pilt un simbolico punto di appoggio, un rifugio immediata-
mente sicuro, all’esperienza continuamente rinnovata di non trovare al
mondo luogo alcuno di esistenza che appaghi lo spirito che esige un si-

gnificato» 14,

lo scriveva Guardini nel lontano 1950, ma non si pud negare che siano
parole sorprendentemente attuali!

13 Cfr. G. Muccl, Lassenza di Dio nel postmoderno, in «La Civilta Cattolica», II, (1997),
p. 543-551.
14 R, GUARDINT, Lz fine dell'epoca moderna, Trad. Italiana Morcelliana, Brescia 1973, p. 39.



50

1l dialogo come pensiero condiviso

E in questa sorta di “angoscia” che puo inserirsi il contributo della teo-
logia, chiamata non solo ad approfondire il pensiero su Dio ma ad inne-
stare il pensiero di Dio nel pensiero dell'uomo; chiamata a dare ragioni
della fede e della speranza, ma anche ad aiutare la ragione umana ad am-
pliare i suoi spazi, aiutando 'vomo — tutto 'vomo, quindi anche la sua
ragione — a maturare nella trascendenza.

La teologia ¢, dunque, chiamata ad entrare in dialogo con I'uvomo del
nostro tempo e con la sua cultura, ricordando anzitutto che & 'vomo stes-
so ad essere portatore di una dignita che lo rende “altro” rispetto a tutte le
culture.

«Non si pud negare che 'uvomo si da sempre in una cultura particolare —
leggiamo nella Veritatis Splendor —, ma pure non si pud negare che 'uo-
mo non si esaurisce in questa stessa cultura. Del resto, il progresso stesso
delle culture dimostra che nell'uomo esiste qualcosa che trascende le cul-
ture. Questo qualcosa & precisamente la natura dell'uomo: proprio questa
natura & la misura della cultura ed ¢ la condizione perché 'uiomo non sia
prigioniero di nessuna delle sue culture, ma affermi la sua dignita perso-
nale nel vivere conformemente alla verita profonda del suo essere»'.

E la veritd, secondo la famosa espressione di San Tommaso, da qua-
lunque parte venga & ispirata dallo Spirito Santo: Veritas, a quocumque di-
catur, a Spiritu Sancto es.

La verita si accompagna, dunque, alla comunione, ne ha bisogno; essa
puod essere percepita solo nell’accordo, nel riconoscere ciascuno la positi-
vita delle intuizioni dell’altro: ecco la radice del dialogo.

Il grande teologo Hans Hurs von Balthasar ha dato questo significati-
vo titolo ad una sua opera: La verita ¢ sinfonica. E penso che sia una bel-
lissima definizione.

«Sinfonia — scrive I'autore — vuol dire accordo. Un suono. Diversi stru-
menti suonano. Diversi strumenti suonano insieme [...]. Cunitd organi-
ca della composizione ¢ opera di Dio. [...]. Allinizio tutti siedono, estra-
nei e nemici, 'uno accanto all’altro. Improvvisamente, quando I'opera co-

15 GIOVANNI PAOLO 11, Lettera Enciclica Veritatis Splendor, n. 53.



mincia, comprendono perfettamente come tutti si integrano a vicenda.
Non all'unisono ma — cosa molto pilt bella —in una sinfonia»!©.

E proprio cosi. Le tante voci della sinfonia non significano relativismo,
non sono tante verita ma tante sfumature dell’'unica Verita colte dall’uni-
cita di ogni persona, di ogni esperienza, di ogni vocazione, di ogni com-
pito che il Signore affida. Queste tante voci, questo & importante, hanno
senso solo insieme, hanno bisogno I'una dell’altra per eseguire, e per fare
ascoltare ad altri, la sinfonia della verita.

In questo senso, gia il semplice dialogo ¢ strumento che la teologia ha
per relazionarsi, confrontarsi ma anche condividere con 'vomo del post
moderno e incidere sulla sua cultura, a prescindere da quelli che potreb-
bero sembrare i risultati. Il riferimento alla sinfonia che il dialogo crea, in-
fatti, mi pare che ben contrasti il concetto di frammentarieta e di “liqui-
ditd” che caratterizza la cultura attuale: la sinfonia richiede, non rifiuta, i
legami; la sinfonia non accetta la frammentarietd ma tende all’'unione. Per
fare una vera unione, tuttavia, c'¢ bisogno di un Logos che tenga insieme
le voci.

Nel dialogo, pertanto, bisogna portare senza compromessi la purezza
delle convinzioni che la teologia ha maturato, cosi come nella sinfonia
non si puo non eseguire nella sua originalita la parte del singolo. C’¢ un
debito di verita al quale siamo chiamati a restare fedeli; e c’¢ anche un de-
bito di carita che non ci fa temere di imporre nel dialogo la visione catto-
lica delle cose perché, come si esprime ancora Guardini, la visione catto-
lica del mondo ¢ «quello sguardo sulle cose che nasce dalla fede cristiana-
cattolica»!’: e questo & «lo sguardo di Cristo»!8,

Pensiero di Dio e Parola di Dio

Lo sguardo di Cristo, Pensiero del Padre. E questo sguardo che vede le
cose in modo diverso ed ¢ di questo sguardo che 'uvomo del post moder-

16 HaNS HURS VON BALTHASAR, Lz veritis & sinfonica, Jaca Book, Milano 1979, p. 13-15.
17 R. GUARDINI, La visione cattolica del mondo, Morcelliana, Brescia 1994, p. 38.
18 Tvi, p. 32.

_: 51 ,



5

no, cosi come 'uomo di tutti i tempi, che lo riconosca o meno, ha con-
creto bisogno. E necessario, direbbe Paolo, «ricapitolare in Cristo tutte le
cose» (Ff'1,10) e ricominciare da Lui: ¢ la logica dell'Incarnazione, alla
quale la teologia non pud che fare riferimento e che ci consente di far si
che il Pensiero di Dio pervada il mondo, che la Sua Parola si incarni nel
mondo, come Luce che amplia la ragione e che, in un certo senso, spiega
P'uomo a se stesso. «Il creato nasce dal Logos e porta in modo indelebile la
traccia della Ragjone creatrice che ordina e guida», scrive Benedetto XVI
nella Verbum Domini; e aggiunge:

«La tradizione del pensiero cristiano ha saputo approfondire questo ele-
mento-chiave della sinfonia della Parola, quando ad esempio, san Bona-
ventura, che assieme alla grande tradizione dei Padri greci vede tutte le
possibilita della creazione nel Logos, afferma che “ogni creatura ¢ parola di

Dio, poiché proclama Dio™»".

Ogni creatura ¢ parola di Dio, anche 'uvomo del post moderno; ¢ per
questo che la Chiesa puo e deve entrare in dialogo con 'uomo, con la sua
natura profonda, con il suo pensiero: dia-logos & proprio questo /ogos, que-
sto pensiero condiviso. Ma nel dialogo & essenziale la parola; nel dialogo
tra la Chiesa e 'uomo del post moderno & centrale la Parola di Dio, espres-
sione del Pensiero di Dio.

Una Parola che ha qualcosa da dire ad ogni uomo e a tutti i settori del-
la sua vita. Una Parola feconda di attualita e creatrice di novita. Una Pa-
rola che attende Essa stessa di entrare in dialogo con I'uvomo.

E proprio vero quanto proponeva il titolo del grande Convegno che il
Comitato per il Progetto Culturale della Chiesa Italiana ha organizzato al-
cuni anni fa: «Dio oggi: con Lui o senza di Lui cambia tutto». E nel mes-
saggio inviato ai partecipanti a tale Convegno, Benedetto XVI puntava al
cuore del problema, spiegando come il problema di Dio, potremmo dire,
non sia un fatto che interpella semplicemente la razionalita dell'uomo
quanto la sua relazionalita.

«La questione di Dio & centrale anche per la nostra epoca, nella quale spes-
so si tende a ridurre 'uomo ad una sola dimensione, quella “orizzontale”,

19 BENEDETTO XV1, Esortazione Apostolica Postsinodale Verbum Domini, n. 8. Cfr. anche S.
BONAVENTURA, [tinerarium mentis in Deum, 11, 12.



ritenendo irrilevante per la sua vita I'apertura al Trascendente. La relazio-
ne con Dio, invece, & essenziale per il cammino dell'umanita e, come ho
avuto modo di affermare pit volte, la Chiesa e ogni cristiano hanno pro-
prio il compito di rendere Dio presente in questo mondo, di cercare di
aprire agli uomini I'accesso a Dio»?0.

Aprire agli uomini 'accesso a Dio: ecco il compito della riflessione teo-
logica che, partendo dalla Parola di Dio, ha una parola da dire in ogni si-
tuazione e in tutte le dimensioni della vita dell'uomo, a partire dalla cul-
tura.

Infatti, Dio non si rivela all'uomo in astratto, ma assumendo lin-
guaggi, immagini ed espressioni legati alle diverse culture», osserva il San-
to Padre il quale, peraltro, non manca di:

«Ribadire a tutti gli operatori culturali che non hanno nulla da temere
dall’aprirsi alla Parola di Dio; essa non distrugge mai la vera cultura, ma
costituisce un costante stimolo per la ricerca di espressioni umane sempre
pitt appropriate e significative. Ogni autentica cultura per essere vera-
mente per I'uomo deve essere aperta alla trascendenza, ultimamente a
Dio»?l.

Il Logos di Dio, Pensiero e Parola, si incarna nelle diverse e ricche
espressioni di ogni cultura, anche quella del post-moderno, pervadendo
quelle dimensioni che 'Esortazione Apostolica Verbum Domini esplora e
alle quali vorrei a conclusione fare brevemente cenno.

Nella filosofia e nella scienza, dove & proprio la Parola ad invitare an-
cora una volta gli uomini ad «allargare gli spazi della propria razionalita»,
in una logica di:

«armonia tra la fede e la ragione. Da una parte, occorre una fede che man-

tenendo un adeguato rapporto con la retta ragione non degeneri mai in

fideismo, il quale nei confronti della Scrittura diverrebbe fautore di lettu-

re fondamentaliste. Dall’altra parte, & necessaria una ragione che inda-

gando gli elementi storici presenti nella Bibbia si mostri aperta e non ri-

fiuti aprioristicamente tutto cid che eccede la propria misura. D’altronde,

20 BENEDETTO XV1, Messaggio ai partecipanti al Convegno Dio oggi. Con Lui o senza di Lui
cambia tutto, Roma 7 dicembre 2009.
21 BENEDETTO XVI, Esortazione Apostolica Postsinodale Verbum Domini, n. 109.




54

la religione del Logos incarnato non potra che mostrarsi profondamente
ragionevole all'uvomo che sinceramente cerca la verita e il senso ultimo

della propria vita e della storia»?2.

Nella politica e nell’economia, perché:

«La Parola di Dio spinge 'uvomo a rapporti animati dalla rettitudine e dal-
la giustizia, attesta il valore prezioso di fronte a Dio di tutte le fatiche del-
'uomo per rendere il mondo pitt giusto e pit1 abitabile. E la stessa Parola
di Dio a denunciare senza ambiguita le ingjustizie e a promuovere I'u-

guaglianza>>23.

Nel mondo dell’arte e nella comunicazione, chiamate a trovare lin-
guaggi espressivi e «<nuovi metodi» per leggere e «trasmettere il Messaggio
evangelico»?4,

Nelle diverse situazioni di sofferenza, che proprio la Parola fa percepi-
re «misteriosamente “abbracciate” dalla tenerezza di Dio»2>.

Nel campo urgente dell’educazione. Educare, infatti, significa:

«Formare le nuove generazioni, perché sappiano entrare in rapporto con
il mondo, forti di una memoria significativa che non & solo occasionale,
ma accresciuta dal linguaggio di Dio che troviamo nella natura e nella Ri-
velazione, di un patrimonio interiore condiviso, della vera sapienza che,
mentre riconosce il fine trascendente della vita, orienta il pensiero, gli af-

fetti, il giudizio»26.

La Parola, il Logos, & pronunciata in ciascuno di questi ambiti e in tut-
ti gli ambiti della vita e dell’esperienza umana. Ma il Logos, il Pensiero di
Dio, ¢, in ultima analisi, Amore che si rende accessibile, che si comunica
attraverso la Parola.

E ancora Benedetto XVI che lo ricorda a noi, richiamando alcune pa-
role di S. Agostino che suonano particolarmente esigenti ed illuminanti
per considerare I'apporto della teologia al dialogo tra la Chiesa e 'uomo
contemporaneo:

22 Tvi, n. 36.

23 Ivi, n. 100.

2 Ivi, n. 113.

25 Ivi, n. 106.

26 BENEDETTO XVI, Discorso alla 614 Assemblea Generale della CEI, Roma, 27 maggio
2010.



«E fondamentale comprendere che la pienezza della legge, come di tutte
le scritture divine, & 'amore... Chi dunque crede di aver compreso le
Scritture, o almeno una qualsiasi parte di esse, senza impegnarsi a co-
struire, mediante la loro intelligenza, questo duplice amore di Dio e del

prossimo, dimostra di non averle ancora comprese»27.

Carissimi fratelli e sorelle,

'uomo del post-moderno ha bisogno del Logos di Dio: ha bisogno di una
parola, di un pensiero, di una ragione che sia amore. Ne ha bisogno la cul-
tura, il dialogo, il confronto. Ne ha bisogno la politica e 'economia, la fi-
losofia e la scienza. Ne ha bisogno I'arte e 'educazione. Ne ha bisogno la
poverta e la sofferenza.

Lamore & il Logos, ¢ la spiegazione e la salvezza, per un mondo che ri-
schia di precipitare nella frammentarieta e nel non senso, nella dispera-
zione e nel vuoto: in quel “nulla” del quale abbiamo parlato e che diven-
ta oggi, per la Chiesa, il luogo nel quale annunciare il “tutto” che & Dio.

Lamore & il modo di affermare che Dio & tutto per 'uomo ma anche
che 'uomo & tutto per Dio: di affermare la centralita della persona uma-
na in ogni ambito dell’esistenza, di affermare la centralita della creatura
umana nel pensiero di Dio.

Questa persona che ¢ “capace” di Dio e, in questo senso, ¢ chiamata,
con stupore, a penetrare il Suo pensiero e a diventare il Suo pensiero.

«E in realtd — come afferma il Concilio —, quel profondo stupore riguar-
do al valore e alla dignita dell'uomo si chiama Vangelo, cio¢ la Buona No-
vella. Si chiama anche Cristianesimo. Questo stupore giustifica la missio-
ne della Chiesa nel mondo, anche, e forse di pitt ancora, “nel mondo con-

temporaneo’ »28.

Che Dio ci doni questo stupore.
E cost sial

27 S, AGOSTINO, De Doctrina cristiana, 1, 35,39 — 36.40. Citato in BENEDETTO XVI, Esor-
tazione Apostolica Postsinodale Verbum Domini, n. 103.
28 CoNCILIO ECUMENICO VATICANO 11, Costituzione Gaudium et Spes, n. 10.

55






