MARIANGELA MONACA*

Pagani, ebrei, cristiani:
tradizioni religiose del bruttium greco-romano

1l contributo intende offrire una panoramica della facies religiosa del
Bruttium, dal periodo greco- romano ai primi secoli cristiani.

[A Giulia e Valeria]

«INel toccare il suolo di questa Citta, provo una viva emozione al considerare che qui
approdd, quasi duemila anni fa, Paolo di Tarso, e che qui | "Apostolo delle Genti ac-
cese la prima fiaccola della fede cristiana; da qui il Cristianesimo ha iniziato il suo
cammino nella terra di Calabria, espandendosi in ogni direzione, sia verso la costa
ionica sia verso la fascia tirrenica. Il vostro cristianesimo, ormai bimillenario, ha
permeato le radici piis profonde della vostra civilta e della vostra culturab.

Sono le parole pronunciate dal Pontefice Giovanni Paolo II in visita a
Reggio Calabria nel 1984: esse mirabilmente sintetizzano la spiritualita
della citta reggina, affacciata sullo Stretto, e pili ampiamente di una ter-
ra sin dalle origini sempre viva e vivace sotto il profilo delle diverse tra-
dizioni culturali e religiose.

Greci, romani, ebrei, cristiani, arabi sulle sponde del mare nostrum: chi
volesse analizzare il variegato succedersi di popoli e di culture che scandiro-
no la vita sociale e religiosa del Bruttium, non potra non considerare che es-
se, nonostante la diversita di sostrato dei singoli centri cittadini, si radicano
in una comune matrice ellenica. Le diverse chorai magnogreche, infatti, pur
accogliendo le strutture religiose di natura politeistica della tradizione greca
di madrepatria, da essa tuttavia prendono le distanze a contatto con la facies
religiosa italiota ed il sostrato indigeno: & questo certamente un aspetto pe-
culiare, questa dialettica tra la specificiti etnico-regionale italiota e le tradi-
zioni riconoscibili come panelleniche trasmesse dai colonizzatori Achei di

Sibari e Crotone, dai Locresi di Locri Epizefirii e dai Calcidesi di Reggio'.

* Prof.ssa di Storia delle Religione presso 'ISSR di Reggio Calabria. Dotore di ricerca di sto-
ria antica; Docente di materie letterarie nei Licei; Autrice di numerose pubblicazioni di carattere

storico-religioso.
1 Si seguono le linee interpretative proposte nel saggio di G. SEAMENI GASPARRO, Aspeiti e

problemi della vita religiosa del Brustium in et greco- romana, in Calabria cristiana. Societi, Re-

49



Nel descrivere i territori della Megale Hellas, che avevano visto fiori-
re per lunghi secoli una vivace e florida vita socio-economica di matri-
ce ellenica, il geografo Strabone (VI. 2, 253) sottolinea proprio I'etero-
geneita culturale di questi territori, greci in origine, soggetti poi all’in-
flusso di genti barbare, quali i Campani, Lucani e Brettii, ed in ultimo
assorbiti nel vasto scenario multietnico dell' Impero romano:

i Greci «a cominciare dai tempi della guerra di Troia si erano impadroniti di gran
parte dell entroterra, accrescendosi a tal punto da chiamare questa terra Magna
Grecia, ed anche della Sicilia. Ora pero si & verificato che tutti questi luoghi, ad
eccezione di Taranto, Rheghion e Neapolis, si sono imbarbariti e li occupano in
parte i Lucani e i Brettii, in parte i Campani, per quanto costoro li occupino so-
lo a parole poiché in realtir li controllano i Romani; e infatti questi popoli sono di-
venuti Romanin®.

Cio premesso, e tenuto conto della tipologia della documentazione
in nostro possesso (assai limitata per quanto riguarda le fonti letterarie
e viceversa ricca nei reperti archeologici iconografici ed epigrafici), &
possibile individuare le due direttrici che caratterizzarono lungo i seco-
li la facies religiosa del Bruttium greco: da un lato la vitalita di una reli-
gione dei culti ufficiali delle poleis® (esemplificati: — dal santuario cro-
toniate di Hera Lacina, — dai templi dell’aria locrese* quali il Persepho-
neion, il santuario di Zeus Olimpico di Contrada Marafioti o [Athe-
naion dell’Acropoli; — dalla presenza di uno hieron di Artemide’ e di un
tempio di Apollo® nell’area reggina), dall’altro la presenza di correnti di

ligione, Cultura nel territorio della Diocesi di Oppido M.-Palmi, (Atti del Convegno internazio-
nale di Studi - Palmi 21-25 Novembre 1994), a cura di S. LEANZA, Soveria Mannelli 1999, to-
mo I, pp.53-88.

2 Strabo. V1. 2, 253.

3 Cfr. G. CAMASSA, I culti dell’area dello stretto, in Lo stretto crocevia di culture (Atti del 26°
Convegno di studi sulla Magna Grecia), Taranto 1986, pp. 133-162; G. MADDOLL, 7 culti del-
le poleis iraliote, in Magna Grecia, a cura di G. PUGLIESE CARRATELLI, vol. ITI, Milano 1988,
pp. 115-148.

% Sui culti e sui templi locresi si vedano il volume collettivo Locri Epizefiri I. Ricerche nel-
la zona di Centocamere, a cura di F. NIUTTA, Firenze 1977 e il saggio di M. BARRA BAGNASCO,
Locri Epizefiri, Chiaravalle 1984.

5 Cfr. Tuc. VI, 44.1-3.

611 tempio di Apollo fu, secondo la tradizione, fatto costruire da Oreste. Dal suo “bosco
sacro i Reggini, quando partivano per Delfi, erano soliti cogliere 'alloro che portavano con s¢”,
Varr., Ant. Rer. Hum., fr.11 (Mirsch). Sui culti a Reggio si veda M.C. PARRA, I culti dello Stret-

50



religiosita mistica, quali il pitagorismo (tradizione religiosa ed insieme
filosofico scientifica, di origine magnogreca e soprattutto crotoniate),
lorfismo ed il dionisismo (come testimoniano ad esempio le iscrizioni
greche IG XIV, 612-615 che attestano feste reggine in onore di Athe-
na e Dioniso, nonché il decreto de Bacchanalibus del 186 a.C.)’.

In seguito, in etd romana, il contesto religioso magnogreco sembra
essersi mantenuto stabile e sopravvivere al processo di romanizzazione
dei territori: sembra, infatti, che le chorai di origine greca abbiano con-
tinuato a venerare gli déi e praticare i culti tradizionali, seppur a volte
con l’istituzione di nuovi impianti sacri.

Per quanto concerne, invece, la diffusione dei culti orientali che in-
fluenzd in maniera preminente la religione romana in eta imperiale®
toccando le diverse regioni dell'impero, sembra che essa abbia soltanto
“sfiorato” i centri del Bruttium, della qual cosa ¢ indizio la rarita dei re-
perti rintracciati, la maggior parte dei quali ¢ stata reperita nella chora
reggina: le poche terrecotte con 'immagine di Attis afferenti al culto
metroaco della Magna Mater Cibele, la dedica su architrave apparte-
nente al santuario delle divinita egiziane dalle forti prospettive soteri-
che Serapide ed Iside ed un bronzetto con I'immagine di Arpocrate.
“Magri indizi per la costruzione di una facies religiosa che — allo stato
attuale della documentazione — non si rivela proclive ad accogliere i
culti venuti dall’Oriente, sebbene contestualmente si apra ad accoglie-
re il messaggio cristiano™.

La solida struttura dell'Impero, 'amalgama dei popoli attorno ad es-
so gravitanti, 'efficiente burocrazia romana e la fitta rete di vie di co-
municazione: questi gli ingredienti che resero possibile la rapida diffu-
sione del messaggio cristiano nei territori bagnati dal Mediterraneo, il

to: Reggio e il suo territorio, in Lo Stretto di Messina nell antichiti, a cura di F. GHEDINI ez alii,
Roma — Messina 2005, pp. 423-432. Per un quadro pitt ampio dei culti dell’area dello Stretto
si veda anche nello stesso volume G. SFAMENI GASPARRO, [ culti dello Stretto: Messina e il suo
territorio, pp. 433-441.

7 G. SFAMENI GASPARRO, Aspetti, art. cit., pp. 62-63, 85-86.

8 Sulla diffusione dei culti orientali si vedano E. SANZI, 7 culti orientali nell'impero romano.
Unantologia di fonti, Collana HIERA 4, Cosenza 2003; G. SEAMENI GASPARRO., Misteri e Teo-
logie, Collana HIERA 5, Cosenza 2003.

9 G. SFAMENT GASPARRO, Aspetti, art. cit., p. 88.

51



mare nostrum dall’inequivocabile funzione unificatrice. A cio si aggiun-
ga la generale tolleranza!® delle autorita romane verso le religioni ed i
culti stranieri, per lo meno nella misura in cui essi non sembravano mi-
nacciare i valori del mos maiorum e la sopravvivenza dell'Urbe — garan-
tita dalla pax deorum, cioé dall’armonia esistente tra la civitas romana
ed i suoi dei, come testimonia la formula lapidaria delle Leggs arcaiche
riferita da Cicerone: “Nessuno separatamente dovra avere degli dei né
nuovi né stranieri, se non accolti in forma ufficiale; privatamente si ve-
nerino i culti che abbiano ricevuto dagli antenati in maniera corretta’
(De leg. 11, 8, 19 ).

E noto ad esempio come il giudaismo!! fosse stato accettato dalle
autoritd romane nel novero delle religiones licitae, seppur nella sua qua-
lita di religione monoteistica ed insieme nazionale: il monoteismo giu-
daico, infatti, non meno esclusivista di quello cristiano, si presentava
alla societd greco-romana come religione atavica di un popolo, Israele,
di una nazione, e come tale poteva essere accolto nel quadro ampio e
variegato delle diverse facies religiose proprie dei numerosi ethne del
mondo Mediterraneo. I Giudei, dall’altro lato, con la loro fede mono-
teistica, riuscirono ad esercitare un certo fascino sulla societd romana
pur senza acuire il contrasto polemico con i cives, fedeli alle tradizioni
politeistiche, e senza svolgere — almeno in origine — una programmati-
ca attivita “missionaria’. La loro presenza nell’ampio scenario delle
identita religiose contemporanee, dunque, non costituiva un elemento
di rottura né appariva destabilizzante degli equilibri socio-politici del-
I'Impero!2.

Allorquando tuttavia essi — a contatto con il cristianesimo
ziarono a proporsi ai “gentili” come un possibile “altro” messaggio reli-
gioso proponendo una conversione, una totale accettazione, allora fu-
rono dalle autoritd romane accomunati ai cristiani e perseguitati, nella
considerazione che “queste due religioni, benché reciprocamente ostili,

13 _ ini-

10 Syl tema della tolleranza religiosa nell'Impero romano si veda G. SEAMENI GASPARRO.,
Globalizzazione e localizzazione della religione dall’Ellenismo al Tardo Antico. Per la definizione
di una categoria storico-religiosa, in “KOINWNIA” XXVIII-XXIX, (2004-2005), pp. 81-104.

1 Cfr. P SCHAFER, Giudeofobia. Lantisemitismo nel mondo mediterraneo antico, Roma
1999.

12 G. SFAMENI GASPARRO, Globalizzazione, art. cit., pp. 100-104.

52



scaturivano dalle stesse fonti; i cristiani discendevano dagli ebrei: se
dunque la radice fosse stata distrutta la loro stirpe sarebbe facilmente
scomparsa’ (Sulpicio Severo, 11.30.7).

Fu, infatti, il confronto/scontro tra ‘nuovi’ cristiani — da un lato — e
i giudei ed i pagani — dall’altro — a determinare la graduale (ma radica-
le) trasformazione dell'identita culturale e religiosa del mondo antico,
con Peclissi dei culti “pagani”, il progressivo indebolimento del giudai-
smo e affermazione del cristianesimo come religione ufficiale dell'Im-
pero. Fu allora che i pagani si costituirono in una sorta di “fronte co-
mune” rispetto ai due contesti monoteistici, percepiti come una “mi-
naccia” per la loro intrinseca diversita.

A queste trasformazioni non furono estranee le civitates del Brut-
sium che videro avvicendarsi nei loro territori popoli portarori dei di-
versi messaggi religiosi.

Prestando fede alla testimonianza di Strabone secondo cui “non vi
era luogo della terra abitata senza Giudei solidamente stabiliti”, & possi-
bile ipotizzare che anche in Calabria fossero presenti in eta imperiale fio-
renti comunith giudaiche. Le fonti tuttavia, letterarie soprattutto, atte-
stano con certezza la presenza di insediamenti giudaici nel Brustium so-
lo a partire dal tempo di Tito, dal 70 d.C., quando a seguito della di-
struzione di Gerusalemme molti ebrei furono costretti ad abbandonare
la madre patria: meta della loro migrazioni fu Roma e, lungo le vie di
comunicazione, le terre e soprattutto i porti dell'Tralia Meridionale, co-
me afferma Flavio Giuseppe nelle Antichiti Giudaiche (XV11.14) quan-
do narra la migrazione a Pozzuoli di un ebreo chiamato Alessandro. Ta-
le vicenda, che sembra essere nota anche a Petronio, trova conferma nei
reperti archeologici che testimoniano l'esistenza di comunit ebraiche in
Campania, nei pressi di Pompei e Napoli oltre che Pozzuoli'.

Testimonianze esplicite della presenza di comunita ebraiche nel
Bruttium sono, invece, rintracciabili nei testi delle Costituzioni impe-

13 Cfr. P SINISCALCO, Il cammino di Cristo nellimpero romano, Roma-Bari 1987.

14 Sylla ubicazione degli Ebrei nell'Tralia Meridionale si veda C. COLAFEMMINA, Gli ebrei
nells Calabria Meridionale, in Calabria cristiana. Societs, Religione, Cultura nel territorio della
Diocesi di Oppido M.-Palmi, (Arti del Convegno internazionale di Studi - Palmi 21-25 No-
vembre 1994), a cura di S. LEANZA, Soveria Mannelli 1999, tomo L, pp. 161 ss..

53



riali che, da Costantino, ratificano la vita ed i privilegi concessi agli
ebrei. Durante il suo governo Costantino dovette far fronte alle forti
proteste delle “nuove istanze cristiane” contro la durezza degli oneri de-
rivanti dall’asservimento di esse alle civitates. 1l problema fu affrontato
dall'imperatore in maniera differente nelle due partes imperii: in Occi-
dente (traendo spunto dalle richieste di Colonia, importante centro
commerciale e punto strategico nella difesa del Reno) emano, nel 321,
una costituzione di carattere generale (Codex Theod. 16, 8, 3) con cui
sanci che anche gli ebrei che avevano raggiunto un certo tenore econo-
mico potevano essere chiamati al servizio curiale; in Oriente invece,
dove la presenza giudea era molto piil intensa, con una costituzione del
330 (CTh. 16, 8, 2) l'imperatore riconobbe I'esenzione dalle cariche e
dagli oneri municipali per i presbiteri della gerarchia centrale residente
in Palestina. Dopo il 324, anno in cui Costantino si pose a capo di tut-
to 'impero, si deve supporre per I'Oriente 'estensione della legge occi-
dentale: verosimilmente cid comportd I'adempimento degli oneri cu-
riali anche in questa pars imperii per il clero ebraico. Liniquita del pre-
cetto e le pressioni degli ambienti ebraici orientali devono aver dato vi-
ta ad una norma successiva dello stesso anno, raccolta in CT%. 16, 8, 4,
in cui veniva dispensato dai munera corporalia il clero minore ebraico
di tutto I'impero, accordando “un regime immunitario inferiore” ri-
spetto alla prima costituzione. Tale immunit, abrogata da Valentinia-
no II nel 383 e in seguito nuovamente concessa all'Oriente da Arcadio,
fu definitivamente abolita da Onorio con le norme emanate a Milano
nel 398 (CTh. 12, 1, 157 e 158). Con una prima disposizione il gio-
vane imperatore sanciva I'impossibilita per gli ebrei di sottrarsi agli in-
carichi municipali per motivi religiosi. La seconda norma, chiarificatri-
ce della costituzione precedente, stabiliva che la presunta costituzione
emanata in Oriente sulla base della quale gli ebrei nelle civitates dell’A-
pulia et Calabria si sottraevano ai munera, risultava chiaramente dan-
nosa. Il decreto, che riproponeva il principio esposto nella norma pre-
cedente, & segno delle difficolta applicative del precetto, teso a raffor-
zare € salvaguardare la struttura economica delle civitates dell'impero.
Violente furono le proteste delle comunita ebraiche di Apulia e Cala-
bria, che per questo sappiamo essere numerose (plurimos ordines): “Sia-
mo venuti a conoscenza che in Puglia e in Calabria si sono ribellate

54



moltissime comunita che sono di credo giudaico”. Tale testimonianza
costituisce senza dubbio un termine ante guem non solo per datare la
presenza di comunita giudaiche in Calabria, ma soprattutto per evi-
denziarne la prosperita e la vastita nel numero dei credenti.

Tra le diverse comunith giudaiche diffuse in Calabria, la pit antica
sembra essere (secondo le testimonianze archeologiche) quella presente
a Reggio: proprio Reggio, per la sua posizione ed il suo ruolo di porto
e di emporio commerciale, citta dall’aspetto cosmopolita, sembra in-
fatti aver costituito Panello di congiunzione tra i diversi contesti reli-
giosi, pagano, ebreo, cristiano.

Secondo una tradizione mitica la Citra dello Stretto sarebbe stata
fondata da Aschenaz, pronipote di Nog, citato nella Genesi (10, 2-3),
figlio di Gomer a sua volta figlio di Iafet, tradizione menzionata da Fla-
vio Giuseppe nel primo libro delle Antichita Giudaiche in cui si legge
“Ashanaxus quidem Aschanaxos condidit, qui nunc Regines a Grecis
nomantur” (“Aschenez in verita diede origine agli Aschenazi, che ora
dai greci sono chiamati Reggini”) e ripresa da Girolamo, che nelle que-
stioni ebraiche sopra la Genesi conferma che coloro che dai Greci era-
no chiamati Reggini, erano diretti discendenti di Aschenez, quindi
Aschenazi (¢ Aschenas Greci Rheginos vocant”). Al di 12 di questa vi-
cenda ascrivibile piti al piano della leggenda che della storia, & possibi-
le delineare la vita della comunita reggina — seguendo le testimonianze
archeologiche — a partire dal IV sec. d.C.: a Reggio ¢ stata rinvenuta
una tavoletta del IV sec. con un’iscrizione mutila, in lingua greca, inte-
grata in “Sinagoga dei Giudei”, che testimonia cerramente Pesistenza di
un edificio sinagogale nella citta; da Leucopetra (Lazzaro) proviene una
lucerna di tipo africano dal disco decorato raffigurante il candelabro a
sette bracci. La presenza pili imponente ¢ attestata a Bova Marina, an-
tica Delia, dove & stato rinvenuto un complesso sinagogale del IV se-
colo, contenente inoltre numerosi reperti ceramici e numismatici, ed
un ampio complesso cimiteriale limitrofo®>.

15 I localita San Pasquale nei pressi di Bova Marina (contrada Deri), negli anni 1983-
1987, si & rinvenuta fortuitamente e scavata una struttura che & stata chiaramente riconosciu-
ta come una sinagoga ebraica. Essa sorgeva in una localith interessata da altre strutture. Larea
non & ancora a tutt’oggi completamente esplorata, ma dovrebbe trattarsi con ogni probabilita

55



Accanto ai culti politeistici e al giudaismo certamente i Calabresi dei
primi secoli conobbero il messaggio cristiano. Fu Paolo di Tarso, nel
suo viaggio missionario verso Roma, a portare il primo annuncio: “Di
12 (da Siracusa) costeggiando arrivammo a Reggio; ¢ il giorno dopo, le-
vatosi, il vento di mezzodi, si fece il tragitto fino a Pozzuoli” (At.
28,12). Le origini cristiane della Calabria sono cosi “inaugurate” dalla
presenza di Paolo Apostolo a Reggio: da qui si diffuse 'annuncio del
Vangelo e da qui prese avvio il lungo processo di conversione e di evan-
gelizzazione del Bruzio!®.

Per i primi secoli non possediamo notizie storiche certe: & tuttavia
rimasta una ricca produzione agiografica mirante a conferire una pa-
tente di antichitd e apostolicita a molte chiese. Da Reggio, a Locri,

di un piccolo sito (forse una mansio), posto in prossimitd di un asse viario romano, sulla stra-
da costiera che, in antico, collegava Reggio con le altre localita poste lungo la costa ionica. La
sinagoga sorgeva in una zona periferica dell’insediamento: la memoria storica locale ricorda di-
versi rinvenimenti nella zona che potrebbero essere relativi al sito in questione. 11 pilt impor-
tante riguarda probabilmente una serie di costruzioni e quello che fu identificato come un im-
pianto termale, ritrovati negli anni 60 ed in seguito interrati. La sinagoga presenta almeno due
fasi principali. La fase pit antica dovrebbe essere, secondo la Costamagna, degli inizi del IV
sec.. In questo periodo si costruiscono tre ambienti rettangolari affiancati, sul lato sud-ovest, e
due ambienti quadrati sul lato nord-est. Gli ambienti rettangolari laterali sono in comunica-
zione con quelli quadrati. Tutte queste strutture hanno una coerenza di orientamento, lungo
I'asse nord-ovest - sud-est, e lintero edificio ha una forma tendente al quadrato. L'ambiente
principale dell'edificio (quadrato meridionale) & ben distinguibile dagli altri, poiché & adorna-
to e monumentalizzato in modo precipuo. All'interno di questo si svolge un tappeto musivo
scandito in sedici riquadri da un motivo a doppia treccia. Il perimetro esterno del mosaico &
segnato da un bordo con motivo di foglie e frutti. Inscritti nei riquadri dei motivi circolari, al
centro dei quali sono posti degli ezblemata che alternano il nodo di Salomone e la rosetta. Il
riquadro al centro della stanza & diverso dagli altri: al centro si legge la menorah (con i bracci
costituiti da rami su cui sono infilati melograni e con le estremiti superiori raffiguranti le set-
te lucerne accese); sui lati di essa a destra / ethrog e il ramo di palma, a sinistra lo shofar, ele-
menti tipici del culto ebraico, comunissimi nell’arte ebraica antica, come nota il Goodenough.
Si rimanda alle annotazioni sul tema proposte nel volume di E. TROMBA, Lz Sinagoga dei Giu-
dei in epoca romana. Presenza ebraica e Reggio Calabria, Reggio Calabria 2001.

16 Si seguono gli studi di G. OTRANTO, Lz cristianizzazione della Calabria ¢ la formazione
delle diocesi, in “Vetera Christianorum” XXXII, 1995, pp. 339-378; 1d., La cristianizzazione del-
la Calabria nella formazione delle diocesi, in Calabria cristiana. Sociera, Religione, Cultura nel ter-
ritorio della Diocesi di Oppido M.-Palmi, (Atti del Convegno internazionale di Studi - Palmi 21-
25 Novembre 1994), a cura di S. LEANZA, Soveria Mannelli 1999, tomo I, pp. 19- 52; Id., LT-
talia meridionale tra cristianizzazione del territorio ¢ rapporti con il mondo bizantine, in Ad con-
templandam sapientia. Studs in onore di Sandro Leanza, Soveria Mannelli 2004, pp. 491-521.

56



Gioia Tauro, Vibo, Squillace, Crotone, Cosenza, Rossano si puo affer-
mare che non esista centro che non vanti origini cristiane risalenti al-
P'epoca apostolica o sub apostolica. Un certamen greco del IX-X sec.
(BHG 1668), la cui attendibilita ¢ tuttavia oggetto di discussione, rife-
risce ad esempio il viaggio di Paolo verso Roma, e riporta la tradizione
che lo vuole accompagnato dal discepolo Stefano di Nicea, con il qua-
le avrebbe evangelizzato Reggio. Stefano vi sarebbe stato poi insediato
come archiepiscopos, ed in seguito martirizzato insieme ad un vescovo
di nome Suera ed a tre fanciulle, Agnese, Felicita e Perpetua'’.

Si tratta per lo pit di tradizioni locali, relative al culto di santi o
martiri dei primi secoli, prive di fondamento storico. Solo una tradi-
zione pud darsi come storicamente attendibile: quella relativa all'esi-
stenza di un centro cultuale a Zzurianum (Taureana di Palmi), dove vis-
se Fantino, detto il Vecchio, tra il 294 e il 336 d.C.. Si tratta dell'uni-
co Santo Calabrese del III sec. storicamente identificabile. Di lui esiste
un bios scritto dal vescovo Pietro nell’VIII sec. che descrive il sepolcro
ed il complesso monastico di Taureana ed offre notizie che appaiono
tutt’oggi confermate dagli scavi'®. Il santo ha umili origini, & il guar-
diano dei cavalli del pagano Balsamio: di essi si serve per aiutare di not-
te i pilt poveri a trebbiare i loro raccolti. Scoperto, & costretto alla fuga:
si trova davanti le acque impetuose del fiume Metauro (odierno Petra-
ce), che riesce con un colpo di frusta a placare prodigiosamente. Puo
cosi attraversare il fiume insieme ai cavalli. Balsamio, che assiste alla

scena, riconosce la grandezza del Dio di Fantino e si converte!®.

17 Cfr. E. LANZONL, Le diocesi d’ltalia dalle origini al principio del secolo VII, Faenza 1927,
pp. 337-338; G. OTRANTO, La cristianizzazione della Calabria nella formazione delle diocesi, in
Calabria cristiana, art. cit., p. 22. Secondo una tradizione Stefano avrebbe evangelizzato anche
Cosenza (cfr. LANZONI, cit., p. 343). Alla predicazione dell’evangelista Marco — discepolo di
Pietro — si deve invece la cristianizzazione della Valle del Crati e di San Marco Argentano, l’an-
tica Argentanum (LANZONI, cit., pp. 329-330).

18 E COSTABILE, [/ ninfzo romano ed il complesso monastico di San Fantino a Taurianum, in
“Klearchos” XVIII, (1976), pp. 83-119.

19 A, ACCONCIA LONGO, Tradizioni agiografiche in Calabria: la vita ed i miracoli di S. Fan-
tino di Tauriana, in Calabria cristiana. Societs, Religione, Cultura nel territorio della Diocesi di
Oppido M.-Palmi, (Atti del Convegno internazionale di Studi - Palmi 21-25 Novembre 1994),
a cura di LEANZA S., Soveria Mannelli 1999, tomo I, pp. 527 ss.. Sul culto dei Santi in Cala-
bria si veda anche E. FOLLIERI, Lz vita di San Fantino il giovane / introduzione, testo greco, tra-
duzione, commentario e indici, Collana Subsidia Hagiographica 77, Bruxelles 1993.

57



Al di la delle vicende narrate nel bios, utile & la notizia che Taureana
¢ la patria del Santo. A cid si aggiunga la vastita di scene narrate nella
raccolta dei miracoli: un campionario di episodi che accomuna Fanti-
no ai santi guaritori diffusi in tutto il Mediterraneo. Senza poterci qui
soffermare sul tema del miracolo e sul problema della taumaturgia e
della iatromantica nel mondo pagano e cristiano, vogliamo solo sotto-
lineare la presenza in Calabria della prassi dell’incubazione, una prassi
conosciuta in Grecia a partire dal IV sec. a.C., diffusasi in tutto 'Tm-
pero e praticata nei templi pagani di divinitd considerate salvifiche e
guaritrici, come Asclepio, Iside e Serapide?’. Tale prassi prevedeva la
guarigione del malato attraverso la visione in sogno del dio: avveniva di
notte, all'interno del temenos, attraverso il contactus ovvero attraverso la
prescrizione di medicamenti. Essa ¢ attestata nei primi secoli del cri-
stianesimo presso le basiliche di Santi operatori di thaumata, quali i
santi Cosma e Damiano a Costantinopoli, Ciro e Giovanni a Menuthis
d’Egitto, Tecla a Seleucia (Asia Minore). Nella maggior parte dei casi si
tratta di santi invocati per operare miracoli di guarigione da malattie
che non risultano curabili attraverso i dettami della medicina tradizio-
nale. Certo & che nel mondo cristiano alla dimensione terapeutica di li-
berazione dalla malattia fisica si accompagno la ricerca di una salvezza
spirituale, di una terapia che fosse insieme dell’anima e del corpo. Em-
blematica ¢ la vicenda del santuario di Ciro e Giovanni, venerati a Me-
nouthis a partire dal V sec.. A Menouthis sorgeva un tempio in onore
della dea Iside, un santuario oracolare, sede di pellegrinaggi, in cui si
praticavano i riti incubatori a scopo taumaturgico, per opera della dea
egiziana invocata come sa/utaris, benefica soccorritrice dell'uomo. Esso
attraeva, ancora agli inizi del V sec. — come testimonia il racconto di
Sofronio- i pagani e gli stessi cristiani. Per questo, il vescovo Cirillo di
Alessandria (412-444), decise di istituire nello stesso luogo il culto, pa-
rimenti iatromantico, dei due martiri Giovanni e Ciro, invitando i fe-
deli a rivolgersi ormai al “vero e sincero iatreion”.

20 Si rimanda a quanto esposto in M. MONACA, Jatromantica e iatromagia nei primi secoli
del Cristianesimo, in “Studia Ephemeridis Augustinianum” 96, Roma, (2006), pp- 805-815;
Ead., Mantica, magia e guarigioni miracolose: Santi e Monaci taumaturghi nel mondo tardoanti-
co, in Problemi di storia religiosa del mondo tardoantico: tra mantica e magia, a cura di M. Mo-
NAcCa, Collana HIERA, Cosenza 2008.

58



Le vicende narrate nei miracoli di Fantino appaiono allora come
una diretta espressione di questa prassi, nata nel santuario greco di
Asclepio ad Epidauro e diffusasi in tutto il Mediterraneo ellenizzato, e
in Calabria, in una zona — quella del Metauro — particolarmente vitale
dal punto di vista religioso gia in eta classica (si ricordi la mitica pre-
senza di Oreste figlio di Agamennone -menzionata da Catone (Orig. fr.
71) — che giunge “nel territorio dei Tauriani” per espiare I'uccisione del-
la madre; qua viene istituito un luogo di culto di reliquie eroiche).

Per tornare alle prime testimonianze certe sulla presenza del Cristia-
nesimo in Calabria, esse risalgono al secolo successivo, il IV, e possono
essere cosi riassunte?!:

— una disposizione imperiale del 313, inviata da Costantino al corrector
Lucaniae et Brittiorum residente a Reggio Calabria: con essa si esone-
ravano ab omnibus omnino muneribus i clerici affinché dedicassero ogni
loro cura alla Chiesa (CTh 7,22);

— una notizia di Atanasio sembra attestare la presenza di vescovi Bruzi al
Concilio di Serdica del 343 , svoltosi sotto Costanzo e Costante;

— due iscrizioni provenienti da Taurianum presentano un diaconus che
dedica la tomba alla moglie (348) ed un episcopus che da cristiana se-
poltura al figlio;

— un'iscrizione da Leucopetra, pervenutaci in apografo, tracciata su un
mattone, riporta una tipica formula augurale per un defunto, che te-
stimonia una sicura conoscenza della Bibbia e I'adozione del latino co-
me lingua dei cristiani: “Si Deus pro nobis qui contra nos? Ionisi bibas
in Deo™22.

21 Cfy. G. OTRANTO, La cristianizzazione della Calabria nella formazione delle diocesi, in
Calabria cristiana, art. cit., pp. 29 ss.

22 Occorre considerare, a tal proposito, che delle cinquantadue epigrafi cristiane rinvenu-
te nel territorio dei Brustii tra i sec. IV-VI solo cinque sono scritte in greco, e di esse tre sono
provenienti da Reggio ed una da Locri. Si tratta di un‘area dove la tradizione magno-greca ha
lasciato un’'impronta indelebile. Se si considera che anche la coeva epigrafia pagana dell’area
reggina talvolta si esprime in greco, si ha una ulteriore prova della presenza di un certo bilin-
guismo che appare innegabile nelle comunita cristiane della Calabria meridionale. Se si consi-
dera, inoltre, che la Chiesa bruzia tra i sec, VII e VIII subi un processo di quasi totale elleniz-
zazione, si comprende pienamente anche la presenza di un sostrato grecanico in alcuni dialet-
ti ancora in uso nella provincia di Reggio (G. OTRANTO, Lz cristianizzazione della Calabria nel-
la formazione delle diocesi, in Calabria cristiana, art. cit., pp. 45-46).

59



In ultimo, non si pud trascurare un altro aspetto relativo alla vitalita del
Cristianesimo Calabrese: si tratta del monachesimo, maschile e femminile.
Gelasio in una lettera ai vescovi di Lucania, Calabria e Sicilia detta alcune
norme sulla promozione dei monaci agli ordini sacri, sui giorni in cui con-
sacrare le vergini, ed altre disposizioni di ordine generale. Tali disposizioni
fanno ritenere che sul finire del V sec. il monachesimo fosse abbastanza dif-
fuso ed avesse dato vita a contrasti cui I'epistola del pontefice intende por-
re rimedio. La presenza di un monachesimo al femminile & inoltre conva-
lidata da una notizia della Viz di San Fantino secondo la quale a Tauria-
num accanto alla tomba del santo sorgeva un monastero femminile. Oc-
corre inoltre ricordare la vitalitd del monastero fondato da Cassiodoro a
Squillace tra il 555 e il 560, il Vivarium; nonché lesistenza di un mona-
stero a Tropea, di uno a Zaurianum e, probabilmente, di uno a Reggio, se-
condo la testimonianza di Gregorio Magno?3.

Cio che appare da quanto fin qui considerato ¢& I'esistenza di un cri-
stianesimo vivace ed in fase di generale avanzata a partire dal III sec, an-
che se & probabile che — soprattutto nelle zone dell’entroterra (Aspro-
monte e Sila), possano essere sopravvissute sacche di paganesimo.

Sintomatica ¢ la vicenda connessa alla rivelazione profetica della Si-
billa che, da profetessa greca invasata da Apollo e poi custode dei de-
stini dell’ Urbe, si trasforma in epoca giudeo-cristiana in profetessa del-
I'Unico e vero Dio?%. La sua esistenza — tenuto conto della molteplici-
ta di Sibille conosciute in tutto il Mediterraneo greco e romano a par-
tire dal V sec. a.C. fino al VI d.C. — ¢& attestata anche nella Calabria cri-

stiana medioevale 2°

23 Ibid, pp. 47-48.

24 Sul tema della rivelazione sibillina a Roma si veda il volume M. MONACA, L Sibilla
Roma. I Libri Sibillini tra religione e politica, Collana HIERA 8, Cosenza 2005. Sulla “crasfor-
mazione” della Sibilla da profetessa pagana a profetessa cristiana si legga quanto gia esposto nel-
I Introduzione al volume M. MONACA, Oracoli Sibillini. Introduzione, traduzione e note, Colla-
na Testi Patristici 199, Roma 2008

25 Cfr. L.M. LOMBARDI SATRIANL, Santi, Streghe e diavoli, il pasrimonio delle tradizioni po-
polari nella societs Meridionale ¢ in Sardegna. Reggio e Aspromonte, Firenze 1972, pp. 284-285;
G. D1 MODUGNO, Una carta delle Sibille nelle tradizioni popolari italiane, in Sibille e linguaggi
oracolari. Mito Storia Tradizione. (Atti del Convegno Macerata- Norcia settembre 1994), a
cura di I. CHIRASST COLOMBO-T. SEPPILLI, Pisa- Roma 1999, pp. 793-822, ed in particolare
pp. 817-818.

60



In Aspromonte vive un’antica leggenda: in un castello posto sotto le
montagne, viveva Sibilla, donna sapiente ed istruita, maestra per le fan-
ciulle del luogo. Ella riteneva che — per le sue ottime qualitd — sarebbe
stata prescelta quale Madre del Messia. Ma un giorno una delle fan-
ciulle che istruiva, 'umile Maria, fece un sogno: sogno di divenire Ma-
dre del Cristo. La Sibilla allora divenne cattiva e invidiosa. Per questo
Dio la condannd a vivere in eterno in una caverna, nell’oscurita, sulle
montagne dell’Aspromonte:

«.. ne le alpe di questa montagna ho udito dire che v'é la savia Sibilla la quale

fu vergine al secolo e haveva spirito di profetia, ma non tanto che lignorantia non

fusse in lei che le parve meritare chel verbo eterno dovesse scendere in lei dove sce-

se in Maria la quale si reputava indegna et perd li piacque | humilta et la purita
et la Sz'/76illzz per sdegno si disperd et & incarcerata nel ventre di queste monta-
2

gane...»

Ancora oggi a Polsi, il giorno della “Festa della Madonna”, nel me-
se di settembre, ricordano di una Sibilla che fronteggiava Maria poiché
offesa di non esser stata lei la prescelta da Dio.

26 1] Meschino, 1. V.

61






