PASQUALE MORABITO

In principio era il corpo.
Una riflessione antropologica ed ecclesiale

Tue non hai voluto né sacrificio né offerta,
un corpo invece mi hai preparato.
Non hai gradito né olocausti né sacrifici per il peccato.
Allora ho detro: Ecco, io vengo.
Eb, 10, 5-7.
In principio era il corpo

Centro e significato di ogni azione umana fin dai tempi pitt arcaici,
il corpo ¢ ancor oggi oggetto di riflessione culturale, scientifica, reli-
giosa e sociale. E per mezzo del corpo che “sentiamo” ¢ siamo capaci di
descrivere la vita, la morte, 'amore. Il mio breve saggio si propone di
fare alcune analisi sul corpo nel pensiero filosofico, nell'approccio fe-
nomenologico dell’antropologia religiosa, arricchite da un confronto
analitico con la Sacra Scrittura, per approdare al fondamento teologico
e cristologico dell’Eucarestia come centro della vita ecclesiale e della li-
turgia. Sebbene una parte di speculazioni teoretiche o tradizione miti-
che, descrivono il corpo con caratteri di animalita, uno dei segni dis-
criminanti della specificitda umana ¢ quella di poter autorappresentarsi
come corpo, che, seguendo il percorso teoretico ed epistemologico del
pensiero contemporaneo, viene descritto oggi come mera “entita estesa
e percepibile ai sensi”!. Questa definizione sulle caratteristiche del cor-
po in se stesso — concernente le sue proprieta biologiche, meccaniche e
fisiche — & stata progressivamente assunta nel pensiero scientifico.

Ma, a cominciare dalla ricerca di significato che portera i primi filoso-
fi alle domande di fondo sull’essere ¢ sulla presenza dell'uomo nel mon-
do, la riflessione tra corpo e anima copre l'intero arco della storia della fi-
losofia antica e medioevale. Questa relazione ¢ stata interpretata secondo
due direzioni principali. La prima vede nel corpo un’entit radicalmente
separata dall’anima: tale concezione si ispira, com’® noto, a Platone, il qua-

! Cfr. la voce “Corpo” dell’ Enciclopedia di filosofia, Garzanti, Milano 1981.

2



22

le sostiene che il corpo ¢ la prigione dell’anima, segno di quella verita ir-
riducibile ai sensi. La seconda prospettiva & quella di tipo Aristotelico, per
il quale corpo e anima non sono due entita separate, ma “clementi sepa-
rabili di un’unica sostanza”?: il corpo & materia, 'anima ¢ forma. Il pen-
siero teologico dei Padri della Chiesa e della Scolastica rimangono pro-
fondamente influenzati da questa visione. A parte Agostino, che elabora
una dottrina piti vicina alla visione dualista platonica, quella della forma
corporeitatis, a cominciare da Tommaso il corpo «ha per fine I'anima ra-
zionale e le sue operazioni, cosi come la materia ha per fine la forma»3. Se-
de dei sensi, realtd materiale in simbiosi con quella spirituale dell'anima, &
strumento di relazione, diaframma tra 'uomo e la natura.

Interpretazione fenomenologica e visione biblica

La visione biblica del corpo ci avvicina ad un altro piano di interpreta-
zione. Gia nell’AT il corpo rappresenta un atto d’amore, un dono di Dio
per gli uomini: «Eppure lo hai fatto poco meno degli angeli» (Salmo 8).
La concezione dualistica di tipo platonico non potrebbe essere qui pitt
lontana: per I'ebreo, corpo ed anima sono un tutt’'uno. Il soffio creatore di
Dio, descritto nella Genesi, &, potremmo dire, il pegno della somiglianza
della creatura con il suo creatore. Ed & ancora la dimensione relazionale
della corporeita, la via preferenziale con la quale i libri sapienziali e profe-
tici descrivono il rapporto esclusivo tra YHWH ed il suo popolo. Lim-
magine del fidanzamento, delle nozze sono gli esempi mirabili di questa
realtd®. E i testi deuteronomici insistono sullimmagine molto concreta
della berit, dell’alleanza. Scrive Benedetto XVI a questo proposito: «In una
visione Abramo vede come un forno fumante e una fiaccola ardente — am-
bedue immagini della teofania — passare tra le carni degli animali divisi.
Dio suggella I'alleanza garantendo lui stesso la fedelta ad essa con un ine-
quivocabile simbolo di morte» (Cfr. Gn 15, 1-21). Qui l'attuale Pontefi-

2 Ibidem.

3 Ibidem.

4 Cfr. ad esempio Es 17; Es 19, 1-8; 24, 1-11; Os 2; il Cantico dei cantici.

> BENDETTO XVI, Paolo lapostolo delle genti, Libreria Editrice Vaticana, 2008, pp. 89-90.



ce rimanda al costume orientale per la conclusione di un’alleanza tra clan.
Il patriarca divide a meta gli animali sacrificali. I partner dell’alleanza usa-
no passare in mezzo agli animali divisi, rito che ha un valore di giura-
mento imprecatorio: se rompo ['alleanza, accada a me come a questi ani-
mali. Ma — ci si chiede — pud Dio morire? Pud Dio punire se stesso? I Pa-
dri della Chiesa hanno visto in cid «un misterioso e prima indecifrabile se-
gno della croce, in cui Dio, con la morte di suo figlio, si fa garante del-
Pindistruttibilita dell’alleanza e si consegna radicalmente all'uomo»®. Le
azioni di lode, i culti ed i rituali sono espressi mediante il corpo, come de-
scritto nei celebri testi neotestamentari (mi riferisco in particolare all’ Eso-
do e al Levitico). Ma lungi dall'essere una caratteristica esclusiva della reli-
gione ebraica, la dimensione concreta e corporale del culto e del rito ¢ cen-
trale in tutte le culture, «sin dalla fondazione del mondo»”. T culti e i riti
definiscono I'orizzonte magico-sacrale delle comunita umane piti antiche,
come descritto dagli antropologi®.

Lhomo religiosus® da un preciso significato al proprio corpo ed ai
luoghi dove vive: conosce lo “status ontologico”!? del Sacro. Questo sta-
tus si concretizza, chiaramente, non in speculazioni teoriche, bensi at-
traverso le elementari manifestazioni del vivere comune, anteriori a
qualsiasi riflessione sul mondo. Scrive Matias Augé, a proposito della
dimensione cultuale dell’AT:

6 Jbidem.

7 Mt 13, 35.

8 A partire dal culto & possibile identificare i punti di riferimento spaziali ed esistenziali
dell’ homo religiosus: 'origine della comunitd umana ¢ un’origine sacra per definizione. Le co-
ordinate di quest’origine non possono prescindere dai culti che fondano un dato luogo, una
linea di demarcazione, un confine, un’istituzione o una legge. Lo stesso concetto di spazio im-
plica una visione del modo di essere nel mondo. Rottura, discontinuitd, passaggio sono i ter-
mini che indicano le differenze tra sacro e profano. Scrive Eliade: “Per I'uomo religioso lo spa-
zio non & omogeneo; presenta talune spaccature o fratture: vi sono settori dello spazio quali-
tativamente differenti fra loro”. (M. ELIADE, // sacro e il profano, Bollati Boringhieri, Torino
1967).

9 La definizione deriva dallo storico delle religioni Mircea Eliade, che sottolinea I'aspetto
fondamenrale dell’esperienza del sacro nella cultura umana delle origini, in opposizione al con-
cetto di uomo moderno, o a-religioso, in cui prevalgono rappresentazioni del mondo secola-
rizzato, razionalista, scientista, personalista, sentimentale (/bidem).

10 Thidem.

23



24

«L'uomo religioso per entrare in contatto con la divinita ritaglia dalla
vita — cio¢ dal cosiddetto mondo profano — gesti, persone, spazi e tem-
pi, li carica di valenza simbolica e li considera un luogo privilegiato del-
lincontro con la divinita»!1.

“Vi sono spazi non consacrati, privi di “struttura e consistenza’!?,

“amorfl”, ed esistono spazi con una loro “forza”. Questa “non-omogenei-
ta” dello spazio si identifica con una contrapposizione tra il sacro, 'uni-
ca cosa reale, “realmente esistente” e tutta la restante “informe distesa” in-
torno. Il termine “Sacro” significa, infatti, separato. «<‘Non ti avvicinare —
dice il Signore a Mos¢ — togliti i calzari, perché il luogo in cui ti trovi &
santo”» (Esodo, 3, 5). Lo spazio sacro ¢ il luogo della ierofania, della sua
manifestazione, a partire da quel momento viene interrotta I'omogenei-
ta dello spazio, ma avviene contemporaneamente la rivelazione di una
realtd assoluta, “in opposizione alla non realtd dellimmensa distesa che
lo circonda”!3. Il momento religioso & un’esperienza primordiale, para-
gonabile, dice Eliade, a una “fondazione del mondo”. Ea partire da que-
sta costituzione, da questa irruzione del sacro che la comunita arcaica
scopre il punto fisso, 'axis mund; di ogni orientamento. E la ierofania il
punto stesso di orientamento, il “centro”'®. Una scala (Giacobbe), una
montagna sacra (I'Oreb), una colonna, un tempio: sono queste alcune tra
le varianti piti diffuse per descrivere questo carattere. E a partire da quel
centro che la comunita arcaica si progettd nel mondo. La manifestazione
del sacro nello spazio ha quindi — come scrive Eliade — una «validita co-
smologica: ogni ierofania spaziale, ogni consacrazione dello spazio, equi-
vale ad una cosmogonia: il Mondo si lascia afferrare in quanto mondo, in
quanto Cosmo, nella misura in cui si rivela come mondo sacro»'®. Accanto
alla nozione di corpo e di spazio troviamo collegata qui I'idea di tempo sa-
cro. Analogamente allo spazio, I'esperienza del Tempo sacro non ¢ omo-
genea e continua. Vi sono, nella comunita dell’ bomo religiosus, intervalli

"' M. AUGE, Liturgia, Ed. S. Paolo, Milano 1992, p. 16.

12 Ihidem.

13 Thidem.

14 1] simbolo dell’axis mundi, & una localizzazione del momento ierofanico o teofanico, che
rimanda direttamente al “Centro del Mondo”. (Cfr. M. ELIADE).

15 Ihidem.



di tempo sacro e di tempo profano, ossia la durata temporale di tutti que-
gli atti che non hanno un significato religioso. «Tra questi due tipi di
tempo vi & soluzione di continuitd; per mezzo dei riti perd, 'uomo pud
“passare” senza alcun pericolo dalla comune durata temporale al Tempo
sacro»'®. Ogni rito, ogni festa religiosa, ogni periodo liturgico ¢ la riat-
tualizzazione di un evento sacro avvenuto in un passato mitico, in un
“principio”. Ne consegue una nozione di tempo sacro indefinitamente ri-
petibile. Il tempo sacro rimanda all’evento originario, al mito di fonda-
zione della comunitd, che viene rivissuto ciclicamente. Dimensione spa-
ziale e dimensione temporale del sacro sono unite, in maniera evidente,
anche dal punto di vista semantico, a rimarcare, qualora ce ne fosse bi-
sogno, la comune radice dei due termini'”. Ulteriori ricerche hanno per-
fezionato tale scoperta: «Zemplum indica I'aspetto spaziale, tempus 'a-
spetto temporale del movimento dell’orizzonte nello spazio e nel tem-
po»'8. Il Tempio ¢& il luogo santo per eccellenza, imago mundi, santifica il
mondo e la vita cosmica. Questa vita cosmica ¢ immaginata in una traiet-
toria circolare, si identifica con 'Anno. Limmagine del tempo ¢ qui un
circolo chiuso. Pur avendo un principio e una fine, rinasceva ogni Anno
un tempo nuovo, puro e santo. Il Nuovo Anno ¢ una riattualizzazione
della cosmogonia, ¢ necessario ricominciare dal principio, restaurare cio¢
il Tempo primordiale!. Ecco il rito dell’Anno Nuovo nelle comunita ar-
caiche: 1 peccati vengono espulsi, si attuano puriﬁcazioni, si offrono vit-
time ¢ capri espiatori. Il rimando ovvio ¢ alla leztourghia®® dell’ Antico Te-

16 Ivi, p. 19. E interessante il fatto che Eliade intuisca il “pericolo” insito nel “passaggio”
attuato attraverso il rito di purificazione, tra sacro e profano. Ma lo studioso romeno non sem-
bra preoccuparsi di dare spiegazioni. E René Girard che, per primo, ha tematizzato questi
aspetti dell’antropologia, costruendo una teoria innovativa sull’origine del sacro collegata alla
violenza intraspecifica alla comunitd umane. Il “pericolo” di cui parla Eliade non ¢ altro, per
Girard, che il pericolo percepito dalla comunita, dello scatenarsi della violenza mimetica. Su
cid, R. GIRARD, La violenza e il sacro, Adelphi, Milano 1972, e ID., Delle cose nascoste sin dal-
la fondazione del mondo, Adelphi, Milano 1996.

17 Si deve a Hermann Usener la prima spiegazione della parentela etimologica tra templum
e tempus, in un’interpretazione dei due termini attraverso il concetto di intersezione (“Schnei-
dung, Kreuzung”). Cfr. H. USENER, Girternamen, Bonn 1920, pp. 191 ss.

18 \W. MULLER, Kreis und Kreus, Berlino, 1938, p. 39.

19 M. BUADE, Il Sacro e il profano, cit., p. S1.

20 M. AUGE, Liturgia, cit., p. 12.

25



26

stamento nel tempio di Gerusalemme, ed al passaggio — nel segno della

continuiti e della rottura — al Nuovo Testamento?!.

>

Dall’Antica alla Nuova Alleanza: “Questo é il mio corpo ..."

Non a caso, le potenti immagini evocate dal II cap. del Vangelo di
Giovanni segnano, attraverso la figura del tempio, il passaggio dal cul-
to materiale, rituale, ripetitivo dei sacerdoti leviti al culto spirituale rap-
presentato dal corpo del Cristo stesso:

«Si avvicinava intanto la Pasqua dei Giudei e Gest sali a Gerusalemme.
Trovd nel tempio gente che vendeva buoi, pecore e colombe, e i cam-
biavalute seduti al banco. Fatta allora una sferza di cordicelle, scacciod tut-
ti fuori del tempio con le pecore e i buoi; gettd a terra il denaro dei cam-
biavalute e ne rovesciod i banchi, e ai venditori di colombe disse: “Porta-
te via queste cose e non fate della casa del Padre mio un luogo di merca-
to”. I discepoli si ricordarono che sta scritto: Lo zelo per la tua casa mi di-
vora. Allora i Giudei presero la parola e gli dissero: “Quale segno ci mo-
stri per fare queste cose?”. Rispose loro Gesti: “Distruggete questo tem-
pio e in tre giorni lo fard risorgere”. Gli dissero allora i Giudei: “Questo
tempio € stato costruito in quarantasei anni e tu in tre giorni lo farai ri-
sorgere?”. Ma egli parlava del tempio del suo corpo». (Gz, 2 13-21).

Ciristo ¢ quindi tempio, «altare, vittima e sacerdote»??, mediatore tra
Dio Padre ed il popolo (cfr. £65,5-10), vittima di espiazione (cfr. 1 G
2,2; 4,10) che offre se stessa sull’altare della croce. Lautore della Letze-
ra agli Ebrei insiste sul concetto di mediazione. Egli & «sacerdote per
sempre, alla maniera di Melchisdek», collegando sacerdozio e diatheke:
«mediatore di alleanza»?3.

21 Com’® noto, il rapporto tra Antico e Nuovo Testamento solleva importanti temi erme-
neutici: la continuita e le cesure, 'unita interna della Bibbia, il metodo di interpretazione, il si-
gnificato da assegnare al compimento dell’Antico nel Nuovo Testamento, fino al riconosci-
mento della pluralita interpretativa presente nell'uno e nell’altro Testamento. Su cid, cfr. 7/ Po-
polo ebraico e le sue Sacre Scritture nella Bibbia cristiana, a cura della Ponrtificia Commissione
Biblica, 2001.

22 Dalla Prefatio Pasquale V.

23 ALBERT VAN HOVYE S.1., La noviti del sacerdozio di Cristo, AdP edizioni, Roma 2010,

p. 14. Cfr. Id. L'Epistola agli Ebrei, EDB, Bologna 2010.



Il “nuovo” culto spirituale abolisce cosi il precedente ordinamento
cultuale (e culturale): ed & nuovo perche «non risulta un’azione orga-
nizzata a flanco della vita, ma costituisce la ragione stessa dell’essere cri-
stiani, cio¢ crea uomini che vivono in Criston?4. Soprattutto nella Lez-
tera agli Ebrei, vengono applicati a Cristo i termini rituali dell’AT: la vi-
ta terrena del Cristo ¢ un ministero sacerdotale di espiazione che cul-
mina con il sacrificio della sua vita, offerta per tutti. La novita del sa-
cerdozio di Ciristo indica perd anche il «<superamento della critica pro-
fetica sul formalismo cultuale»®>. In un recente saggio, Maria Stella
Barberi analizza mediante categorie teologico-politiche la Lettera agli
Ebrei. Evidenziando la novita del messaggio paolino, questo passaggio
viene interpretato come l'inizio del processo di secolarizzazione, in cui
vengono evidenziati i fondamenti cultuali e culturali del paradigma
ebraico-cristiano.

«Quando, infatti, parla per bocca di Samuele, di Davide, di Isaia, o di
Osea, di Amos, di Geremia, di Michea, il Dio d’Israele afferma di non
gradire né vittime né olocausti. lo voglio l'amore e non i sacrifici, la co-
noscenza di Dio, non gli olocausti (Os, 6, 6). Ai fumi del sacrificio che
salgono dal tempio, al grasso dei montoni YHWH preferisce 'obbe-
dienza alla sua parola»26.

Lespressione la ritroviamo poi in Mz, 9, 13: «Misericordia voglio, e
non sacrificio». Questa critica radicale al tempio la ritroviamo gia negli
Atti degli Apostoli, al cap. 7, nel momento in cui Stefano, prima di es-
sere martirizzato, «espone in un discorso inflammato, caratterizzato dal
nuovo pathos della fede cristiana». Ecco che ¢ allora possibile leggere la
Lettera agli Ebrei in questa luce:

«“Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, / un corpo invece mi hai
preparato. / Non hai gradito né olocausti né sacrifici per il peccato. /
Allora ho detto?”: Ecco, io vengo” (Eb, 10, 5-7). Dopo la Pasqua, per

24 M. AUGE, Liturgia, cit. p. 16.

2 Ivi, p. 21.

20 M.S. BARBERI, “Laicita e secolarizzazione al debutto. Il corpo visibile del sacrificio nella
Lettera agli Ebrei 10, 5-10, in Religioni, laicita, secolarizzazione. Il cristianesimo come “fine del
sacro” in René Girard, (a cura di) S. Morigi e M.S. Barberi, Transeuropa, Ancona 2009, p. 46.

27 BENEDETTO XV1, Introduzione allo spirito della liturgia, San Paolo, Milano 2001, p.36.

27



28

noi non esiste che un tempio ed una vittima: il corpo glorificato di Cri-
sto, ed il culto nuovo, come ancora annota Matias Augé, & “quello del-
I'accoglienza di questa grazia di Dio nella vita quotidiana attraverso la

fede e la carita”»28.

Dopo la Resurrezione comincia il nuovo tempio — e il nuovo tempo
— Il corpo di Cristo stesso ¢ il luogo di ogni culto. Benedetto XVT ac-
costa questo mistero alla suggestiva immagine della tenda dell’Esodo:
«“In questo corpo Egli abbraccia tutti gli uomini; non ¢ la tenda eretta
da mani d’uomo, ¢ il luogo della vera adorazione di Dio, che dissolve
le tenebre ¢ le sostituisce con la realta”»?. 1l corpo preparato per I'u-
manit ¢ il corpo del Cristo, “preparato” per il sacrificio. Sacrum face-
re, nell’antichitd, era I'espressione pili adatta per definire I'esperienza
del culto e della relazione con la divinitd, sacrum commercium che di-
venta vincolo di unione per la comunita®?. Gia 'AT attesta la centrali-
ta del culto sacrificale da tempi immemorabili: Caino e Abele, Abramo
e Isacco, le complicatissime disposizioni rituali di Esodo e del Levitico.
Ma qui siamo davanti ad un nuovo e definitivo sacrificio.

‘Nuovo’, in senso biblico, indica di solito il compimento, la perfe-
zione. Scrive, infatti, a questo proposito Bendetto XVTI:

«“Listituzione dell’Eucaristia nell’Ultima Cena accadde nel contesto di
una cena rituale che costituiva il memoriale dell’avvenimento fondan-
te del popolo di Israele: la liberazione dalla schiavitli dell’Egitto. Que-
sta cena rituale, legata all'immolazione degli agnelli (cfr £5 12,1-28.43-
51), era memoria del passato ma, nello stesso tempo, anche memoria
profetica, ossia annuncio di una liberazione futura. E in questo conte-
sto che Gest introduce la novita del suo dono”»3!.

Adesso, per noi cristiani, non & pili necessario ripetere quella cena,
ritualmente, ripetitivamente. Scrive ancora il Pontefice:

28 M. AUGE, Liturgia, cit. p. 21.

29 BENEDETTO XV, Introduzione allo spirito della liturgia, cit. p. 40.

30 Sul carattere fondativo del sacrificio, cfr. RENE GIRARD, La violenza e il sacro, cit., in par-
ticolare il I capitolo.

31 BENEDETTO XV, Esortazione Apostolica Postsinodale Sacramentum Caritatis.



«“Come giustamente dicono i Padri, figura transit in veritatem: cid che
annunciava le realtd future ha ora lasciato il posto alla verita stessa.
Lantico rito si & compiuto ed & stato superato definitivamente attra-
verso il dono d’amore del Figlio di Dio incarnato. Il cibo della verita,
Cristo immolato per noi, dat ... figuris terminum”3%. 1l memoriale del
suo dono perfetto, infatti, non consiste nella semplice ripetizione del-
'Ultima Cena, ma propriamente nell’Eucaristia, ossia nella novita ra-
dicale del culto cristiano™3. Il tempio dell’Antico Testamento serve co-

si alla fagura del Sacramento»>4.

LAntico Testamento resta sospeso a favore del Nuovo, I'edificio si
converte in Sacramento, la figura del Tempio si compie nella realt del-
la Chiesa mediante 'Eucarestia. Come Benedetto XV1 sottolinea: «il
tempio terreno ¢ solo una copia, € non il vero tempio; esso ¢ immagi-
ne e simbolo, che rinvia oltre se stesso»®>. Il piano umano e storico, rap-
presentato dall’Antico Testamento si trasforma cosi nel carattere litur-
gico ed ecclesiale del Sacrificio di Cristo presente nell’Eucarestia. Nel
Sacramento, infatti, si fa memoriale3¢ del sacrificio di Gest Cristo. Egli
¢ veramente presente sotto le due specie, come egli stesso dice nel Van-
gelo: «“Questo ¢ il mio corpo... Questo ¢ il mio sangue”»*”. Come det-
to, il Cristo presente nell’Eucaristia ¢ il Cristo gia nella gloria, che nel
Venerdi Santo offre se stesso sulla croce. Cid viene evidenziato dalle pa-
role da Lui dette sul calice del vino: «“Questo ¢ il mio sangue dell’al-
leanza versato per molti”»8. Se si esaminano queste parole alla luce del-
la Scrittura, due elementi importanti sono evidenziati. Il primo ¢ co-
stituito dal termine “sangue versato” che nel linguaggio biblico riman-
da alla violenza®?. Il secondo

32 Ibidem.

33 Ihidem.

34 Cfr. ERIC AUERBACH, Figura, in Studi su Dante, Feltrinelli, Milano 2005, specialmente
la II e la IIT parte.

35 BENEDETTO XVI, Introduzione allo spirito della liturgia, cic. p. 38.

36 Cfr. M. AUGE, Liturgia, cit., p. 16.

37 Mr 26, 27-28.

38 Mt 26,28; cfr. Mc 14,24; Le 22,20

39 (cfr. Gen 4; Gen 9,6)

29



30

«consiste nella precisazione “per molti” riguardante i destinatari di que-
sto sangue versato. Lallusione qui ci riporta a un testo fondamentale
per la rilettura cristiana delle Scritture, il quarto canto di Isaia: col suo

sacrificio, “consegnando se stesso alla morte”, il Servo del Signore “por-

tava il peccato di molti” (/s 53,12; £69,28; 1P¢ 2,24)»%0,

Analogamente, questo carattere sacrificale e redentore dell’Eucari-
stia ¢ evidenziato nelle parole di Gest nell’Ultima Cena, “Questo ¢ il
mio corpo che ¢ dato per voi” (Lc 22,19; cfr. 1 Cor 11,24). La Chiesa
greca, nel Sinodo di Costantinopoli del 1156-57, ha affermato che

«’Eucaristia ¢, dunque, un sacrificio: sacrificio della redenzione e, al
tempo stesso, della nuova alleanza, come crediamo e come chiaramen-
te professano anche le Chiese d’Oriente. Il sacrificio odierno & come
quello che un giorno offri 'unigenito incarnato Verbo di Dio, viene da

lui offerto oggi come allora, essendo I'identico e unico sacrificion?!.

Questo ¢ il mysterium della Celebrazione eucaristica, in quanto sa-
crificio, memoriale € sacro convito®®. E qui che che chiediamo di «essere
radunati in un solo corpo, il corpo ecclesiale, misterioso, escatologico,
quel corpo che ¢ gia e non ancora, e chiediamo che cid si realizzi attra-
verso la comunione al corpo e al sangue di Cristo»%3. La dinamica sa-
cramentale inscritta nella comunione come corpus mysticum ed agapé
fraterna ci immerge cosi nel mistero ecclesiale. «I due corpi di Cristo —
quello sacramentale e quello ecclesiale — sono inseparabili 'uno dall’al-

tro»44.

40 GIOVANNI PAOLO 11, LEucaristia Sacrificium laudis, Udienza generale di Mercoledi 11
ottobre 2000.

41 GIOVANNI PAOLO 11, Lettera Apostolica Dominicae Cenae n. 9.

2 Cfr. M. Augé, Liturgia, cit., p. 154. Vedi anche I'lstruzione Eucharisticum mysterium, 3,
a, in EDIL T, n. 901.

43 Ivi, p. 155.

4 Ibidem.



Et verbum caro factum est

Ancora il Vangelo di Giovanni sintetizza questa realta attraverso i
brevi versetti: «E il Verbo si fece carne / e venne ad abitare in mezzo a
noi» (Gv 1, 14-15), che la liturgia propone nel mistero dell'Incarnazio-
ne. In quell’abisso di distanza che si colma nel Dio che si fa uomo, in
Colui che “si ¢ unito in certo modo ad ogni uomo”43, possiamo legge-
re cosi 'annuncio dei “nuovi cieli e nuova terra”. Il mistero della Kéno-
szs della natura divina in quella umana (cfr. i/ 2, 6-8) ha da sempre
ispirato artisti, mistici e teologi. Nelle arti figurative, basti pensare alla
pesante corporeita della ferita del Cristo nella celebre Incredulita di San
Tommaso del Caravaggio®. E Dante descrivera questa vertigine nel VII
canto del Paradiso, appena entrato “in contatto” con la realtd d’amore
eterna, sintetizzata da Beatrice nell'immagine della felix culpa redenta
dall’incarnazione di Cristo:

«Per non soffrire a la virth che vole

freno a suo prode, quell’'uom che non nacque,
dannando sé, danno tutta sua prole;

onde 'umana specie inferma giacque

gill per secoli molti in grande errore,

fin ch’al Verbo di Dio discender piacque

v’ la natura, che dal suo fattore

sera allungata, uni a sé in persona

con l'atto sol del suo eterno amore»?’.

45 Cfr. Gaudium et Spes, 22.

46 Nelle opere dei grandi artisti ¢ possibile cogliere il tratto fondamentale dell’arte occi-
dentale, che influenzeri e rifonderd in maniera decisiva turta la storia dell’arte: la nascita del
realismo cristiano, possibile solo alla luce del mistero dell'Incarnazione, seguendo l'intuizione
che a fondamento del realismo ci sia 'evento del sacrificio di Cristo. In Caravaggio, per fare un
esempio tra i pitt grandi, tutto cid ¢ immediatamente percepibile: proprio come vittima per il
peccato il Cristo — “amico dei pubblicani e dei peccatori” — diviene solidale con tutti, fino al-
la morte di croce. Su cio, rimando alle opere di GIUSEPPE FORNARI, La bellezza e il nulla. L'an-
tropologia cristiana di Leonardo da Vinci, Marietti, Genova 2005; e ID. I/ seppellimento della lu-
ce. Alla ricerca dell autentico Caravaggio, Pro Manuscripto, Universita di Bergamo 2011.

47 DANTE ALIGHIERI, La Divina Commedia, Paradiso, V11, 25-33.






