ARMANDO OBERTI*

Chiesa locale, associazioni,
gruppi e movimenti
in comunione nell’Eucaristia

La comunione nella Chiesa locale

1 — Prendo le mosse dal termine comunione per il legame che es-
so ha con quello di Chiesa locale, oggetto del nostro scambio di que-
sta sera, pregandovi di tener presente che usandolo mi riferiro co-
stantemente al suo significato teologico che ha poco a che fare con
il significato con cui il termine stesso generalmente viene utilizzato
dal linguaggio corrente, anche di molti cristiani, e che ha un’acce-
zione piu propriamente sociologica e/o psicologica assai distante da
quella biblica. Anzi, osserverei che quest’uso indiscriminato del ter-
mine, che lo priva del suo significato scritturistico, quando viene
applicato a realta ecclesiali conduce quasi inevitabilmente a con-
clusioni che poco hanno a che fare con la teologia anche se hanno
piena giustificazione nel campo della sociologia e/o della psicologia.

Infatti, il significato nuovo che assume col cristianesimo il termine
«comunione» — e ci0 soprattutto nella cristologia e nell’ecclesiolo-
gia di San Paolo, che ha la forza di sottrarlo ad ogni altro significato
profano — & quello di esprimere un duplice movimento: quello che
unisce Cristo e la Chiesa e quello che unisce i cristiani tra loro. Que-
sti due movimenti, tra loro strettamente connessi, hanno 'unica ori-
gine in Cristo. Pero, al contrario di quanto & possibile rilevare in ter-
mini sociologici e/o psicologici, non & la comunione tra i cristiani che
origina la comunione con Cristo, ma il contrario: & la comunione del
cristiano con Cristo che esige e implica necessariamente la comunio-
ne fra tutti coloro che in Lui, per Lui, con Lui non sono costituiti
esclusivamente in un solo spirito ma anche divenuti un solo corpo.

*Docente di Letteratura Latina presso 1'Universita Cattolica S. Cuore di Milano.

61



La comunione tra i cristiani costituisce certamente una realta so-
ciale specifica che, a ragione, puo essere analizzata socialmente e/o
psicologicamente. Ma tale comunione, tanto stretta e forte che San
Paolo ardisce paragonarla a quella che unisce un uomo e una
donna', ¢ tale solo perché «chi si unisce al Signore diventa spiritual-
mente un solo essere con Lui»? ed essendo cosi intimamente in co-
munione con il Cristo si & chiamati ad essere in comunione con i
fratelli secondo modalita e forze identiche.

Precisare e aver costantemente presente questo processo che ¢ la
dinamica stessa dell’amore di Dio e dell’amore del prossimo, signi-
fica far si che non si concepisca la vita cristiana semplicemente co-
me un umanesimo fondato su ideali di fratellanza e di solidarieta
universali: ossia, di fatto, riducendo il cristianesimo alle sole di-
mensioni sociologiche e politiche.

«L'Evangelo é troppo potenza escatologica, evento ed avvento
d’un altro mondo, per poter essere un umanitarismo anche se molto
generoso, anche se esso abbia necessariamente conseguenze etiche

capaci e desiderose di procedimenti di solidarieta e d’affetto umani,

i meno calcolati, i pii audaci»’.

2 — Questa avvertenza ¢, evidentemente, ben piu gravida di con-
seguenze di quanto non possa essere una comune nota metodologi-
ca, tant’e che ci conduce direttamente al centro del problema che
stiamo esaminando e che, come ho gia detto, tentero di sviluppare
per spunti di riflessione.

Un primo spunto di riflessione ¢ necessariamente relativo al ter-
mine stesso di «comunione». Rivolgendoci anzitutto alle fonti neo-
testamentarie, osserviamo immediatamente che il termine comu-
nione, koinonia, & tipicamente paolino, poiché esso non compare
mai nei Vangeli e solo raramente nei testi del Nuovo Testamento
non paolini.

Ora, San Paolo utilizza sempre il termine caricandolo di un signi-
ficato religioso che si caratterizza con connotazioni nettamente di-
stinte da quelle che esso puo assumere sia nel mondo greco sia in
quello ebraico.

1 Cf. 1 Cor. 6,16.
2 Cf. Cor. 6,17.
37.J. VON ALLMEN, Saggio sulla Cena del Signore, Roma 1968, p. 107.

62



Cosi, per Paolo, koinonia non significa mai societa o comunanza:
il termine per I'’Apostolo assume sempre e rigorosamente il signifi-
cato di relazione tra Cristo e il cristiano o tra Cristo e la comunita
dei cristiani.

La comunione si alimenta
nella Cena Eucaristica

3 — Procedendo oltre e senza soffermarmi piti a lungo, come pe-
raltro sarebbe necessario, sui problemi connessi col vocabolario
della comunione, occorre prendere in considerazione quali sono gli
aspetti che Paolo sottolinea, in particolare nella sua cristologia, per
approfondire la nozione di comunione-partecipazione.

Come ¢ stato autorevolmente osservato dal Cerfaux?, sono quat-
tro i punti o gli aspetti che Paolo pone alla nostra attenzione:

— la comunione col Cristo nel battesimo:;

— nella Cena eucaristica;

— alla passione di Cristo;

— ¢, infine, alla vita del Risorto.

E passando per un’autentica e minuziosa analisi esegetica che,
sempre il Cerfaux, puo arrivare a concludere che, per la teologia
paolina, il cristiano si definisce giustamente per la sua unione al Cri-
sto. Tale unione si manifesta nelle nostre attivita personali col no-
stro amore, con la nostra dedizione e con la nostra totale apparte-
nenza al Cristo nostro Signore, nostro Maestro e nostro Sovrano
che ci salva’.

E di questa unione, seguendo San Paolo, si possono abbozzare le
quattro formule gia ricordate:

anzitutto unione per mezzo del battesimo e della Cena:

poi partecipazione alla passione e alla vita del Risorto, che costi-
tuisce I'insostituibile punto di arrivo del processo di comunione.

4 — Questi spunti di riflessione ci aiutano a comprendere le linee
di fondo del nostro tema di questa sera.

* 1l cristiano nella teologia paolina, Roma 19712, spec. pp. 355-375.
5 Op. cit,, p. 401.

63



Riferiamoci allora, anzitutto, alla realta della vita dei membri delle
comunita ecclesiali locali. La verifica della loro condizione di comu-
nione con Cristo nel battesimo, nella Cena eucaristica, con la passione
e con la vita del Risorto. Questi e non altri sono, in termini cristologici,
i requisiti per affermare 'esistenza di una reale comunione.

Ora, non v’¢ dubbio che la vita dei membri delle singole comunita
ecclesiali vuol dire la realta e la volonta di essere in comunione col
Cristo. Quella comunione che & poi originante la comunione con i
fratelli della stessa comunita e con quanti vivono attorno a loro.

5 — Si potra anche obiettare che la visione che ho presentato per
legittimare la realta di comunione esistente tra i membri delle sin-
gole Comunita ecclesiali & piu personale che comunitaria.

L’obiezione & seria sia sul piano ecclesiologico, sia su quello so-
ciologico perché, da un lato, pare non si prenda nella dovuta consi-
derazione o addirittura si ignori una delle manifestazioni piu tipi-
che della comunione cristiana costituita appunto dall’edificazione
visibile della comunita e, dall’altro lato, pare non si colga o addirit-
tura si contraddica quel segno dei tempi costituito dalla socializza-
zione® per il quale si & oggi particolarmente attenti a sottolineare e
a valorizzare la vita di gruppo.

La cosa, pero, ci aiuta a sottolineare un aspetto che, forse proprio
a ragione dell’insistenza che oggi si fa sul fatto comunitario, sem-
bra perdere il valore che ha: quello della comunione personale col
Cristo e, dunque, del carattere personale della fede cristiana.

Mi sembra dunque che sottolineare questo carattere personale,
senza negare in nulla quello comunitario, ci aiuti a cogliere la den-
sita del fatto cristiano e la sua originalita che consiste nel non an-
nullare mai la persona in una mistica di fusione di pi1 personalita,
ma tende a valorizzare la persona in quanto tale chiamandola a par-
tecipare e, dunque, a dare un contributo proprio, personale, creativo.

6 — La comunione cristiana, la koinonia, si differenzia proprio in
questo dal concetto sociologico di comunione. Per la sociologia, in-
fatti, una comunita & una forma di raggruppamento umano che ri-
sente molto scarsamente al suo interno delle influenze esterne’ e,

6 Cf. GIOVANNI XXIII, Mater et Magistra, nn. 45-54; Gaudium et spes, nn. 26, 54, 75.
7 Cf. per esempio, G. GURVITCH, I quadri sociali della conoscenza, Roma 1969.

64



quindi, tende a chiudersi in un cerchio che, per difendere i legami
di comunione esistenti nel gruppo, evita rapporti esterni.

Al contrario, il senso teologico della comunione, mentre
anch’esso sottolinea i vincoli strettissimi esistenti tra i membri
che gia esplicitamente sono in comunione tra loro essendo in co-
munione con Cristo, reclama la permanente apertura della comu-
nione a tutto cio che la circonda essendo suo statuto la carita che,
modellata su quella che lega le divine persone?, & per sua natura
desiderosa di espandersi ad ogni creatura. Di qui l'origine e la
fonte di quella qualita costitutiva della Chiesa che & la missione
evangelizzatrice.

7 — Vorrei fare un’altra notazione.

La dinamicita della vita moderna e le consuete condizioni in cui
questa vita pone gli uomini soprattutto in un contesto industriale e
urbano — ma non solo in questo — fa si che i cristiani vivano in una
permanente condizione di diaspora, di dispersione e quasi di ato-
mizzazione fra gli altri uomini.

Questo dato sociologico ha ormai segnato profondamente la vita
individuale e collettiva degli uomini e dei cristiani del nostro tem-
po. La geografia umana & cambiata e questo & da considerarsi uno
dei piu considerevoli mutamenti degli anni in cui viviamo.

Cosi noi abbiamo assistito e assistiamo ad una progressiva perdi-
ta di rilevanza delle comunita locali cristiane tradizionali e, in parti-
colare, della parrocchia: dell’'unita territoriale locale, cioe, in cui
tradizionalmente si & manifestata per secoli la comunione tra bat-
tezzati che celebravano I'Eucaristia.

Nello stesso tempo, e a conseguenza di cid, assistiamo a tentativi
diversi — non piu fondati esclusivamente su rigidi criteri di territo-
rialita — di trovare luoghi e momenti d’incontro in cui e attraverso
cui si manifesti, si rinsaldi e si ricrei visibilmente la comunione tra
i cristiani in diaspora nel mondo.

Si tratta di testimonianze limpide o anche ambigue, non solo alla
ricerca di una risposta al bisogno di ordine psicologico o sociologi-
co di rompere condizioni di solitudine, di anonimato, di disgrega-
zione sociale, ma — se lette correttamente in senso cristologico ed

8 Cf. T. FEFERICI, Letture bibliche sulla caritd, Roma 1970. .

65



ecclesiologico — di tentativi di rispondere al «bisogno» generato
nei battezzati dell’essere essi in comunione col Cristo e, dunque,
sollecitati e sospinti da questa comunione ad essere in comunione
tra loro. Si tratta di un fenomeno che da origine a modi nuovi e
diversi di manifestare al mondo la realta della Chiesa come comu-
nione.

Ora, poiché tali esperienze non si fondano su una tradizione —
poiché anche quelle della prima generazione cristiana cosi spesso
citata a questo proposito puo solo aver valore di similitudine pit

“che di vero e proprio modello, tanto diverso ¢ il modello contesto in
cui le esperienze si realizzano — esse hanno il pit1 delle volte le de-
bolezze strutturali insite in ogni movimento che non ha ancora fis-
sato i suoi necessari termini istituzionali e, dunque, vivono quasi
esclusivamente sotto la spinta dell’energia che si sprigiona in ogni
statu nascenti. Un fatto questo che costituisce, nello stesso tempo,
la forza e la debolezza di tali esperienze.

Ora, se noi osserviamo con una certa attenzione cio che resta nel-
le forme tradizionali di comunita cristiana, possiamo costatare che
in esse il problema centrale che tutti considerano generalmente ir-
risolto & quello della scarsa possibilita di vita comunitaria dei loro
membri, condizionati come sono dalle esigenze della vita familiare,
di studio, di lavoro cosi come si configurano in un ambiente che ha
perso quelle dimensioni che si erano soliti considerare «a misura
d’uomo» e che erano poi quelle del piccolo aggregato umano di tipo
paesano che, gia per sé, costituivano un ambiente di tipo comunita-
rio formando e sostenendo la vita della comunita cristiana tradizio-
nale.

Per tutta la Chiesa, ormai, si pud dire che trovare soluzioni
soddisfacenti a questo problema significa trovare le modalita pa-
storalmente adeguate per manifestarsi come comunione al mon-
do moderno e cosi indicare, sia pure indirettamente, come far si
che si ricompongano i frantumi prodotti dal mutamento struttu-
rale della societd ed assumere anche culturalmente la nuova di-
mensione della geografia umana che non & piu ordinariamente
quella del piccolo aggregato ma che, per questo, non puo essere
detto non umano.

Questo, per brevi tratti, mi sembra il cuore di un problema che,
essendo inedito, non pud appellarsi a soluzioni precostituite e a mo-
delli tradizionali. Tale problema, quindi, si pone come una delle sfi-
de che il mondo moderno pone alla vita cristiana e alle modalita se-
condo le quali la fede viene vissuta nella storia.

66



Grandi e piccole solidarieta

8 — Il nostro tempo & ricco di valenze e ambiguita. Tra queste
una ne emerge e si rende subito percepibile. Si tratta di quella com-
plessa realta, colta con senso autentivamente profetico da Papa
Giovanni XXIII nella Pacem in terris e, successivamente approfon-
dita, sviluppata e puntualizzata dal Vaticano II nella Geudium et
Spes, per la quale si ha

«un’accelerazione tale della storia, da poter difficilmente essere se-
guita dai singoli uomini. Unico diventa il destino dell’'umana societa
senza piu tante storie separate» (GS 5).

Questa realta di rapido mutamento sociale e culturale che ha co-
me elementi di fondo 'industrializzazione avanzata, la crescente
urbanizzazione e lo sviluppo incontrollato delle forme e dei mezzi
di comunicazione, fa si che — come ancora sottolinea la Gaudium
et Spes. —

«si moltiplichino i rapporti dell’'uomo coi suoi simili e a sua volta
questa "socializzazione” crea nuovi rapporti, senza tuttavia favorire
sempre una corrispondente maturazione delle persone e rapporti ve-
ramente personali»’.

Abbiamo cosi quel movimento dinamico che va, non senza incer-
tezze, verso la socializzazione in una condizione inedita: quello del-
la mondialita del movimento e della coscienza che esso interessa
tutta I’'umaniti-e che l'interdipendenza delle persone e dei popoli &
tale che nessun avvenimento, ovunque accada, pud essere conside-
rato come qualcosa che interessi esclusivamente coloro che ne sono
piu direttamente coinvolti.

Non & questo il luogo né il momento per un’analisi approfondita
d’una realta dinamica che peraltro ha dimensioni macroscopiche.
E perd necessario prendere in considerazione almeno alcuni ele-
menti di tale realta.

La nostra societd, caratterizzata cosi fortemente dall’industria-
lizzazione e dall’urbanizzazione (con tutto ciod che & connesso a que-
sti termini e a queste realta) genera nello stesso tempo e nello stes-
so modo due tendenze tra loro opposte e conflittuali: quella dell’in-

9 Cf. E. MOUNIER, Rivoluzione personalista e comunitaria, Milano 1949.

67



dividualismo esasperato, accompagnato dal senso della solitudine,
dell’isolamento e dell’anonimato; e quella delle grandi e piccole soli-
darieta funzionali e no. Infatti, i meccanismi e le esigenze delle ma-
crostrutture produttive e di convivenza portano con sé forme di piit
massiccia burocratizzazione e sistemi di vita collettivi per i quali i
rapporti interpersonali avvengono soprattutto per la funzione eser-
citata dal singolo o dal gruppo.

Cio conduce pressoché inevitabilmente ad un diffuso e generaliz-
zato anonimato, ad una codificazione delle persone cosi che ciascu-
no non & pill conosciuto e riconosciuto per cid che & ma, piuttosto,
per la funzione e il ruolo che esercita. Cosi nelle grandi citta noi co-
statiamo gli enormi agglomerati di persone che sono tra loro giu-
stapposte ma incomunicanti, senza reali rapporti interpersonali, di
cui sono immagini viventi le folle trasportate dalle metropolitane o
che scorrono lentamente per le vie ciascuno racchiuso in una mac-
‘china, quasi piccoli acquari in cui ogni pesce vive in un unico mare
isolato dall’altro. i

Ma ¢ assolutamente semplicistico e moralistico denunciare tale
anonimato, la burocratizzazione, la spersonalizzazione e la standar-
dizzazione delle folle del nostro tempo.

Infatti, vivere in una condizione di mondialita, vivere la condizio-
ne del «gran numero» e della coscienza di appartenere ad un «gran-
de numero» — che & condizione inedita della storia dell'uomo sul
pianeta — conduce nello stesso tempo ad avvertire che questa non é
una realta senza voce. 11 «grande numero» puo portare con sé I’emo-
zione e la paura, lo sbigottimento e il trauma, ma porta con sé an-
che e contemporaneamente la coscienza dell’essere con e dell’essere
per. Dell’esistere, cioe, in una solidarieta profonda non solo con al-
cuni, ma con i molti e in un ambito non pit solo ristretto al familia-
re o al paesano; in un ambito, ciog, che & planetario. Nasce, cosi,
magari in forma non totalmente esplicita, la coscienza di vivere
quel cammino che, come dice il Perroux, «conduce dalla societa
fondata sul dominio a quella fondata sulla partecipazione».

Cosi, dalla quantiti nasce anche una certa qualita che da a cia-
scuno e al tutto una consistenza particolare e sprigiona un’energia
specifica che si esprime con «[’essere insieme» da cui prende via via
figura un umano diverso che ha in sé qualita potenzialmente enor-
mi non solo sul piano socio-culturale, ma anche per quanto si riferi-
sce alla vita cristiana e a quella peculiarita di tale vita che & I'eserci-
zio della carita. (

Oggi, infatti, il «prossimo» non puo piu essere considerato sem-

68



plicemente il singolo col quale mi incontro; il «prossimo» & un’enti-
ta collettiva, una massa, un plurale che per essere «incontrato» ne-
cessita di mediazioni altrettanto inedite quanto lo & la situazione in
cui si vive. :

Occorre poi fare un’altra considerazione che ci aiuti a cogliere la
complessa realta in cui viviamo. Il fatto di passare da forme di vita
sociale «fondate sul dominio a quelle fondate sulla partecipazione»
€ su una partecipazione diretta e non semplicemente attraverso for-
me di delega in bianco, crea una vera e propria fame di rapporti per-
sonali pit intensi, di tipo amicale. E poiché tale tipo di rapporti non
puo essere realizzato nel grande numero, ecco allora il fiorire di
una miriade di piccoli gruppi, formali e no.

E facile costatare come tali piccoli gruppi, in alcuni casi, sono un
modo di essere insieme delle persone per poter vivere pili coscien-
temente la condizione di massa; in altri casi, invece, tali gruppi rap-
presentano un modo per «fuggire» dal «grande numero», per rifiu-
tarlo secondo una certa mistica del piccolo che & negatrice del
«grande numero».

La dimensione territoriale
del popolo di Dio

9 — Tutto cid ha posto e pone una sfida alla stessa Chiesa. E a
questa sfida la Chiesa ha dato una prima risposta col Vaticano II e
con questi anni del post-Concilio nei quali & venuta con sempre
maggior chiarezza emergendo 1’esigenza di proporsi al mondo in
modo nuovo con un’azione evangelizzatrice che abbia connotazioni
tali da non sfuggire al tempo in cui si realizza.

La Chiesa ha cioe percepito, essendo attenta alle dinamiche nuo-
ve generate dalle masse umane, che ’appartenenza ad essa non puo
non venire considerata semplicemente come un’appartenenza «isti-
tuzionale», ma bensi cosciente. Cioé come fatto che & frutto della
personalizzazione e della socializzazione e che, nello stesso tempo,
personalizza e socializza. E in questo senso che mi sembra possa es-
ser valutata la biblica concezione del popolo di Dio (dunque la Chie-
sa come popolo) che pur non contrapponendosi alla nozione piu
istituzionale sviluppatasi nei secoli, ha recuperato in modo nuovo e
originale il senso dell’essere Chiesa e dell’essere nella Chiesa.

69



Non solo. La rilettura della nozione di popolo di Dio, proprio
per la densita di cui & carica, ha anche generato la riscoperta del-
la dimensione locale di questo popolo, che pur essendo pellegrino
su tutta la terra ¢ in ogni luogo capace di esprimere una sua pe-
culiarita specifica e arricchente I'intera massa del popolo di Dio.:

E, infatti, anche grazie a questo ritorno alla fonte biblica e origi-
naria della Chiesa concepita come popolo, che & avvenuta la risco-
perta del valore della Chiesa locale come modo di essere storica-
mente popolo di Dio nel mondo. Cio, in una concezione corretta,
non per negare 'universalita della Chiesa e ridurne la dimensione,
ma, anzi, per affermarla e renderla concretamente visibile 1a dove
essa € impiantata.

Ed ¢ interessante notare come questa dinamica, che va dall’uni-
versale al locale e viceversa in un movimento reciprocamente atti-
vo, & una dinamica simile a quella che storicamente si realizza nella
societa umana.

Inoltre costatiamo anche nell’ambito delle Chiese locali il fiorire
di gruppi di carattere amicale e fraterno che, anche a prescindere
da specifiche forme istituzionali si riuniscono per riflettere sul
Vangelo, per pregare, per vivere comunitariamente una vita di fede.
Si tratta di una fioritura di gruppi che sono considerati una nuova
speranza per la Chiesa e da essa valutati

«di importanza fondamentale per la (sua) missione salvifica in quan-
to (essi) operano su una dimensione che é tale da permettere il rap-
porto personale dei suoi membri».

Anche qui, pero, rileviamo come i gruppi ecclesiali possano
avere, oltre alla connotazione positiva appena accennata, anche
una connotazione negativa. Cio avviene quando l'essere nel grup-
po rappresenta di fatto una forma di chiusura nei confronti del-
la «massa» rappresentata dalla Chiesa locale e da quella univer-
sale.

10 — Da qui I'importanza di conoscere quello che la Chiesa pen-
sa di:

— associazioni;

— azione cattolica;

— movimenti.

In attesa di quello che dira il Papa nell’annunciata Esortazione
apostolica post-sinodale prendiamo conoscenza di quello che il Si-
nodo ha «proposto» in materia.

70



Proposizione sinodale n. 12

L’'importanza delle associazioni
di cristiani laici.

I gruppi aiutano molto per condurre una vita veramente cristiana,
soprattutto nel mondo secolarizzato e caratterizzato dal pluralismo.
Essi esercitano generalmente la loro attivita nell’ambito della par-
rocchia. Ve ne sono alcuni che sono organizzati in ambienti speciali
e diversi dalla parrocchia (per es. nelle universita e nelle scuole, nel
mondo del lavoro, ecc.).

Questi gruppi sono spesso organizzati in associazioni o movimenti
ecclesiali e spirituali. La partecipazione a questi gruppi spinge a
molte attivitd e aiuta molto la vita spirituale. Infatti, le associazioni
cattoliche promuovono la vita spirituale dei propri membri e l'apo-
stolato nei diversi ambiti; inoltre secondo la natura propria di cia-
scuna, collaborano anche alla trasformazione del mondo secondo il
Vangelo nel lavoro, nella cultura, nella politica, ecc. In questo modo
le associazioni e i movimenti completano felicemente le attivita par-
rocchiali o diocesane. La dimensione internazionale di alcune asso-
ciazioni favorisce la comunione della Chiesa universale.

Proposizione sinodale n. 13

Le associazioni e soprattutto
I’Azione Cattolica

Il Sinodo, nello spirito del Concilio Vaticano II (cfr. AA 20), racco-
manda quelle organizzazioni, associazioni e movimenti laici sia che
si chiamino Azione Cattolica, sia che abbiano la forma di organizza-
zioni e movimenti piit antichi o piu recenti, i quali collaborano, in
modo loro proprio, con l'autoritd ecclesiastica per l'evangelizzazio-
ne e la santificazione dei membri e delle persone cui é destinato il lo-
ro servizio, nonché per la trasformazione delle condizioni di vita in
cui vivono e lavorano, mostrando una vera sollecitudine per le esi-
genze e per le speranze di tutta la comunita. Cosi possono contribui-
re alla vita e all'azione della Chiesa nella parrocchia, nella diocesi,
nella nazione e anche sul piano internazionale.

Per promuovere e favorire la vocazione e la missione dei laici, in
alcune regioni ha un posto particolare I'’Azione Cattolica. In essa, in-
fatti, i laici si associano liberamente in forma organica e stabile, sot-
to la spinta dello Spirito Santo, nella comunione con i vescovi e con i

71



vescovi e con i sacerdoti, affinché, nel mondo proprio della loro vo-
cazione, possano servire, con il loro proprio metodo, all'incremento
di tutta la comunita cristiana, ai progetti pastorali e all’animazione
evangelica di tutti gli ambiti della vita, con fedelta e operositd: e an-
nunciano il vangelo a tutti gli associati con cui condividono le condi-
zioni di vita.

Proposizione sinodale n. 14

I nuovi movimenti

Le nuove forme di movimenti che nascono oggi nella Chiesa, in
quanto sono segno dell’impulso dello Spirito Santo tra i fedeli di Cri-
sto, debbono trovare spazio per progredire, dove ce n'é¢ bisogno, te-
nendo informato il Vescovo e con il dovuto rispetto degli ordina-
menti della diocesi o della regione. Quando un qualunque movimen-
to da una regione o da una nazione si introduce in un'altra, é neces-
sario che i dirigenti di quel movimento stabiliscano un dialogo con
la Chiesa locale, affinché siano definiti gli adattamenti che saranno
necessari perché il movimento, rimanendo salva la sua natura, sia
adattato alla cultura del popolo e, in alcuni luoghi, alle tradizioni ec-
clesiali di altri riti.

Una comunita di persone

11 — Concludo precisando che ritengo la comunita umana e/o cri-
stiana né un blocco di individui, né una somma di persone, anche se
hanno lo stesso ideale, la stessa condizione di vita, la stessa fede re-
ligiosa. Ritengo che la comunita, nel suo significato piti pieno, sia
una realtd molto pitt profonda e complessa. Si tratta, a mio
avviso,di una realta che & pienamente umana e dunque umanizzan-
te e che & pienamente cristiana e, dunque, cristianizzante.

In questo senso devo dire che si tratta non tanto di un modo di as-
sociarsi, di una formula, di una classificazione di tipo sociologico o
psicologico o antropologico.

L'essere comunita puo solo significare la realizzazione di un pro-
cesso dinamico, di un divenire permanente che, essendo tale, non
puo essere rinchiuso in uno schema organizzativo a costo di privar-
la della sua originalita e della densita della sua essenza.

72



Cio che conduce a tendere ad una vita comunitaria sono due esi-
genze fondamentali della persona che prende coscienza di sé.

L’una ¢ I'essere con gli altri e I'altra & I’essere con gli altri in mo-
do tale che essi non schiaccino la persona privandola della propria
essenza personale creativa.

Dire autentica vita comunitaria, allora, non pu¢ significare né ne-
gare la singola persona (poiché, anzi, significa esaltare la sua pecu-
liarita cosi che ciascuno sia autenticamente se stesso), né negare la
collettivita e le strutture collettive (poiché & nella collettivita che la
persona puo essere in relazione e, dunque, essere persona autentica
e non individuo).

Il termine comunita, allora e solo allora, perde il significato so-
ciologico poiché non significa né una particolare struttura organiz-
zativa, né una specifica modalita di vita. Il termine viene a caricarsi
e ad arricchirsi di significati pitt complessi e profondi, tentando di
esprimere una tensione, una aspirazione, un modo di concepire la
vita e la convivenza umana, una volonta di operare perché tale con-
vivenza sia resa possibile.

In una parola si tratta di un’utopia nel senso forte del termine che
vuol esprimere il concetto di andare verso qualcosa che non esiste
ancora.

Cosi in questo senso preferisco parlare piu che di comunita di
spirito comunitario, di processo che tende alla comunita. Si tratta,
allora, di un tirocinio permanente attraverso il quale si cerca, per
approssimazioni successive, di dar corpo e concretezza alla tensio-
ne, all’aspirazione, alla speranza che sono in noi.

Credo profondamente che questo sia il tirocinio, la fatica del cri-
stiano.

In termini pit teologici, infatti, direi che la comunita vera sara
solo quella escatologica, quella del Regno di Dio giunto alla pienez-

- za finale dopo il travaglio della costruzione che avviene nella storia,
teso a questo omega finale in cui, essendo Dio tutto in tutti, la co-
munione sara divenuta limpida, senza veli, senza dispersioni o di-
storsioni. Solo allora ognuno sara autenticamente se stesso e l'altro
sara un autentico tu e insieme vi sara quel noi di comunione inter-
rotta per cui la comunita sara veramente senza pitt ambiguita, una
comunita di persone.

73






