LORENZO PERRONE

I Padri del monachesimo di Gaza (IV-VI sec.):
la fedelta allo spirito delle origini

1. Una panoramica storica

Un capitolo del monachesimo primitivo:
Gaza e il suo deserto

Nella storia del cristianesimo di Terra Santa il nome di Gaza
evoca un ambiente particolare del monachesimo delle origini, fiorito
tra gli inizi del IV e la meta del VI sec. e contraddistinto da una
ricca galleria di personaggi, dal pioniere Ilarione fino a Doroteo,
ultimo esponente significativo di una grande stagione della spiritua-
lita patristica. Tutte queste figure riassumono in sé le diverse fasi in
cui viene sviluppandosi l'esperienza monastica primitiva, dalla sua
genesi nei deserti egiziani fino al trapasso della tarda antichita nel
medioevo. In termini storici generali, la transizione descritta nella
rievocazione dei nostri autori copre la parabola temporale che va dal-
I’emergere dell’impero cristiano fino alla vigilia della dominazione
islamica.

A differenza di molte altre localita della Palestina, Gaza non offriva
di per sé particolari motivi d’attrazione e d’interesse religioso per i cri-
stiani. Mentre i ricordi biblici e le tradizioni devozionali nate sul filo
di questi arricchivano di luoghi sacri la geografia della Terra Santa, a
partire soprattutto dal IV sec., i riferimenti scritturistici alla citta e
alla sua area non erano tali da nutrire forme di pieta specialmente

*1] testo riprende in forma abbreviata i temi che sono stati oggetto di tre conversazioni
tenute a Reggio Calabria il 26 e 27 ottobre 1996, su invito del prof. Domenico Farias e del
gruppo del M.E.L.C., che desidero ringraziare per l'accoglienza fraterna e per l'apporto
oltremodo stimolante alla comune riflessione sui testi. Rispettando la formula degli incon-
tri, ho privilegiato le fonti rispetto agli approfondimenti ed alle interpretazioni personali,
senza pretese di offrire qui una ricostruzione storica adeguata all'importanza dell’argo-

mento.

87



legate al luogo stesso!. E vero che Gaza, oltre ad essere menzionata come
“principato filisteo” (Gs. 13,3), compare prima nel racconto biblico del-
L'gpos di Sansone (Gdc. 16,1) e successivamente nella descrizione dei pri-
mordi della comunita cristiana, per 'episodio che vede protagonisti
Filippo e I'eunuco della regina Candace (At. 8,26). Ma cid non pare aver
contribuito in qualche modo all’insediamento e allo sviluppo di presenze
di vita monastica, come avviene perlopiu in altre zone della Palestina per
effetto delle memorie bibliche, tenute vive da monaci e pellegrini.

Gaza aveva semmai altri “titoli di nobilta”, quantunque neppure essi
fossero tali da raccomandarla come sede di una significativa colonia
monastica. Lantica citta filistea si era trasformata dall’epoca di Alessandro
Magno in un importante crocevia commerciale e in un centro della reli-
giosita e della cultura ellenistiche, che avevano il loro punto focale
rispettivamente nel grande tempio dedicato al dio Marnas e in un’ap-
prezzata scuola di retorica, giunta al suo apogeo in epoca cristiana.
Essendo legata a queste tradizioni, Gaza — nonostante la testimonianza
di fede resa da un numero non esiguo di cristiani durante la Grande
Persecuzione (303-313)2 — era rimasta, nella Palestina del IV sec., la
roccaforte del paganesimo residuo. Tale resistenza verra spezzata defini-
tivamente solo verso la fine di quel secolo, grazie alle iniziative del
vescovo Porfirio, che sfruttano a fondo il sostegno dell’impero cristiano
per assestare il colpo di grazia al paganesimo ormai morente3.

A predisporre le premesse per lo sviluppo di un’importante presenza
monastica.in questa zona intervennero soprattutto fattori di ordine
ambientale. Da un lato, oltre ai centri intensamente popolati della fascia
costiera sul Mediterraneo, poco lontano da Gaza si apriva un ampio
retroterra desertico, che si univa col Negev e col Sinai e si prestava bene
a diventare il territorio di insediamenti monastici. Era questo, infatti, il

L1 processo storico che porta alla nascita e allo sviluppo di una “Terra Santa” cristiana & stato
ben descritto da R.L. WILKEN, The Land Called Holy. Palestine in Christian History and Thought,
New Haven-London 1992, che fra l'altro ha indicato proprio il monachesimo come uno dei
suoi fattori principali. Anche nell’epoca dei pellegrinaggi (IV-VII sec.) i santuari di Gaza
sono legati a santi locali e non alle memorie bibliche (cfr. P. MARAVAL, Lieux saints et pélerina-
ges d'Orient. Histoire et gographie des origines a la conquéte arabe, Paris 1985, pp. 303-304).

2 11 ricordo di questi martiri ci & stato conservato da Eusebio di Cesarea ne I martiri di
Palestina. Ad ogni modo, nel panorama del cristianesimo minoritario dei primi tre secoli,
all’interno di una Palestina ancora prevalentemente pagana, le zone di Cesarea e di Gaza
dovettero raccogliere le concentrazioni pill consistenti di fedeli (cfr. J.E. TAYLOR, Christians
and the Holy Places. The Myth of Jewish-Christian Origins, Oxford 1993, p. 62).

3 Cfr. MARCO D1acoNoO, Vita S. Porphyrii Gazensis, edd. H. GREGOIRE-M.A. KUGENER, Paris
1930.

88



paesaggio piu congeniale al monachesimo delle origini, dato che — come
ci mostra la Vita di Anmtonio — inizialmente esso & quasi sinonimo di
deserto. Inoltre, questo stesso monachesimo premeva, per cosi dire, alle
porte, essendo Gaza confinante con 1’Egitto e con il Sinai, dove la vita
monastica si era sviluppata ed era divenuta assai fiorente fra IIl e IV sec.
La vicinanza con la patria per eccellenza del monachesimo va tenuta pre-
sente per tutto il periodo storico scandito dai nostri Padri: molti di que-
sti, del resto, sono di origine egiziana o si richiamano alle lezioni del
monachesimo d’Egitto.4 In tal modo, oltre ad indicare la ragione proba-
bilmente decisiva della sua nascita e del suo sviluppo, cogliamo subito
un aspetto centrale della funzione storica svolta dal monachesimo di
Gaza: assicurare la trasmissione dell’eredita lasciata dalle primitive
generazioni monastiche, contribuendo a mantenere vivo quell’ideale che
aveva animato da principio Antonio e gli altri Padri del deserto.

Grazie anche a questi legami di continuita fisica e spirituale con
I'’Egitto, il monachesimo di Gaza assume una fisionomia distinta
rispetto all’insieme del movimento monastico nella Palestina d’eta
bizantina. Questo & segnato in profondita dapprima dal legame ravvi-
cinato coi Luoghi Santi, in particolare di Gerusalemme e di Betlemme,
e successivamente dalla fioritura di un altro monachesimo del deserto,
quello che si diffonde a ridosso della Citta Santa nel deserto di Giuda,
luogo emblematico della vocazione solitaria gia nelle testimonianze
evangeliche su Giovanni Battista e sullo stesso Gest, oltre che sede
della comunitd “monastica” giudaica di Qumran’. Se i monaci del
deserto di Giuda lasciano la loro impronta storica sul profilo dottrinale
della chiesa di Palestina, che passera attraverso le gravi lacerazioni dei
conflitti dogmatici divenendo elemento di rilievo nel complesso del-
I'ortodossia bizantina, a sua volta il monachesimo di Gaza, pur non
essendo estraneo agli aspetti di politica ecclesiastica (almeno per una
fase della sua esistenza), lascera tuttavia le sue tracce maggiori nell’ap-
porto alla riflessione sull’ascetismo monastico.

4 Non a caso quella che resta tuttora la miglior sintesi sul monachesimo dei primi secoli riu-
nisce Egitto e Palestina nella sua presentazione, dedicando notevole spazio proprio al mona-
chesimo di Gaza: D.J. CHITTY, The Desert a City. An Introduction to the Study of Egyptian and
Palestinian Monasticism under the Christian Empire, Oxford 1966.

5 Ho tracciato un profilo di quest’altra componente nella mia introduzione alle vite monasti-
che di Cirillo di Scitopoli (I/ deserto e l'orizzonte della citta. Le Storie monastiche di Cirillo di
Scitopoli, in CIRILLO DI SCITOPOLI, Storie monastiche del deserto di Gerusalemme, Abbazia di
Praglia 1990, pp. 9-90). Per un quadro generale dell’evoluzione storica rimando al mio arti-
colo: Monasticism in the Holy Land: From the Beginnings to the Crusaders, in “Proche-Orient
Chrétien”, XLV (1995), pp. 31-63.

89



Gli inizi della vita solitaria: Llarione

Dopo aver disegnato questo sfondo generale possiamo adesso intro-
durci al personaggio che le nostre fonti indicano unanimemente come
l'iniziatore del monachesimo nella regione di Gaza: Ilarione. Anzi, al
dire di Gerplamo, egli sarebbe da considerare in assoluto come il pio-
niere della vita monastica in Palestina, rivestendo cosi nell’intera
regione quel ruolo che in Egitto era spettato ad Antoniof. Quale che sia
l'attendibilita storica di tale affermazione, abbiamo sufficienti indizi
per asserire I'importanza di questo monaco: non solo la Vita di Ilarione,
scritta appunto da Gerolamo, ma anche le notizie assai puntuali tra-
smesseci dallo storico Sozomeno (prima meta del V sec.), che era origi-
nario della zona, nella sua Storia ecclesiastica, nonché qualche particolare
aneddotico tramandato dagli Apoftegmi. Le diverse testimonianze ci pre-
sentano anzitutto Ilarione come esponente di un monachesimo anacore-
tico influenzato direttamente dai contatti giovanili con Antonio: dopo
aver vissuto per un periodo abbastanza lungo in solitudine (fra circa il
307 e il 330), Ilarione diede vita ad una comunita di eremiti, dei quali
egli rimase il punto di riferimento fino alla sua partenza dalla Palestina
(356). La vocazione solitaria non passera inosservata e — come sappiamo
essere gia avvenuto ad Antonio — Ilarione si trova percio ad essere 'og-
getto di molteplici richieste di aiuto, fisico e spirituale. La sua attivitd
come taumaturgo, particolarmente apprezzata nel contesto pagano
della regione, finira quindi per consacrarne lo statuto di holy man, cioé
di “uomo di Dio” in grado di piegare i voleri del Padre celeste a benefi-
cio dei supplici e dei propri protetti’.

Tuttavia, lasciando da parte questo ruolo pubblico di Ilarione, vor-
rei riprendere qui una pagina caratteristica della Vitz scritta da
Gerolamo, che pud assumere inizialmente un valore emblematico,

6 Cfr. GEROLAMO, V. Hilar. 8,10-11; 15, 3 (ed. A.A.R. BASTIAENSEN, in Vitz di Martino, Vita
di Ilarione, In memoria di Paola, Milano 1975, pp. 90, 106-108). L'accostamento ad Antonio &
testimoniato anche dall'unico apoftegma, tramandato nella serie alfabetica sotto il nome di
Ilarione (cft.Vita ¢ detti dei padri del deserto, a cura di L. MORTARI, III ed. riv., Roma 1996, p.
277);

7 Limpatto degli “uomini santi” sulla societd tardoantica, con particolare riguardo all’area
siro-palestinese, & stato messo in luce da P. BROWN, The Rise and Function of the Holy Man in
Late Antiquity, in “The Journal of Roman Studies”, 61 (1971) 80-101. Ho cercato di verifi-
carne la portata per la figura di Ilarione in I monaci e gli “altri”. 11 monachesimo come fattore d'in-
terazione religiosa nella Terra Santa di epoca bizantina, in Studi sul cristianesimo antico e moderno in
onore di Maria Grazia Mara = “Augustinianum”, XXXV (1995), pp. 736 ss.

90



poiché ci introduce alla prassi ascetica nel suo dato — se vogliamo — pili
esteriore e concreto, ma non per questo meno decisivo agli occhi di
coloro che la attuavano. Si tratta, infatti, del regime alimentare adot-
tato da Ilarione, descritto da Gerolamo con una minuzia di particolari
che ne fanno una delle testimonianze pill interessanti tra le antiche
fonti monastiche. Ora, proprio dalle forme pili 0 meno rigorose che un
simile impegno ascetico riveste nell’itinerario di un monaco traspare
subito un indizio eloquente dello zelo con cui lo si & abbracciato. Per
questo motivo Gerolamo pud prendere il criterio dell’astinenza alimen-
tare per riepilogare ai suoi lettori “il progresso dell’ascesi” di Ilarione:

A partire dal ventunesimo fino al ventisettesimo anno, per tre anni di seguito si
nutri di un mezzo sestario di lenticchie ammollato in acqua fredda, e per altri tre
anni di pane secco, con sale e acqua. Quindi, a partire dal ventisettesimo fino al
trentesimo anno, si resse mangiando erbe di campo e radici crude di certi virgulti.
Ma dal trentunesimo fino al trentacinquesimo anno ebbe come cibo sei once di
pane d'orzo e della verdura poco cotta, senza olio. E sentendo che i suoi occhi si
annebbiavano e tutto il suo corpo era bruciato dalle croste e si contraeva per effetto
di una scabbia che lo disseccava come pietra pomice, aggiunse dell’olio al vitto pre-
cedente, e fino a sessantatré anni di etd procedette su questo livello di astinenza,
senza mai sentire altro sapore, né di frutta né di legumi né di alcuna altra cosa.
Quindi, vedendosi fiaccato nel corpo e credendo vicina la morte, di nuovo da ses-
santaquattro anni fino agli ottanta si astenne dal pane, spinto da un incredibile
ardore dell’animo, si che si accostava come per la prima volta al servizio del Signore
nell’etd in cui tucti gli altri vivono, di solito, con maggiore agiatezza (ut eo tempore
quasi novus accederet ad servitutem Domini, quo ceters solent vemissius vivere). Si faceva una
zuppa di farina e di verdura tritata, che pesavano, per cibo e bevanda, si e no cinque
once. E cosi attenendosi a questa regola di vita, non sciolse mai il digiuno prima del
tramonto del sole, nemmeno nei giorni festivi o quando era malato gravemente®.

Non capiremmo mai il monachesimo antico se considerassimo
questi aspetti della prassi ascetica come accessori e ininfluenti. La scelta
di vita del monaco, in special modo quando egli segue una vocazione
eremitica, & accompagnata costitutivamente da molte privazioni, che
si esercitano in prima istanza sulle abitudini alimentari, perché esse
rappresentano il primo gradino nella scala delle virth. Sopportare tali
privazioni con fermezza, restare fedeli alla misura stabilita o variarla
accrescendola, affinché non ci si abitui troppo facilmente ad essa:

8 GEROLAMO, V. Hilar. 5 (tr. di C. MORESCHINI, p. 85). La severita dell’ascesi alimentare di
Iarione ricompare anche nell’episodio riportato nella serie alfabetica degli apoftegmi, che
peraltro relativizza I'astinenza a vantaggio della caritd: cfr. Vita ¢ detti dei padri del deserro, cit.,
177 (= Epifanio, 4).

91



tutto ciod traspare da questa prima figura dei Padri di Gaza con la sua
“regola di vita”. Cosi Ilarione, sentendosi prossimo alla fine, non
allenta gli sforzi, ma anzi li intensifica come se fosse tornato novizio,
perché la tensione dell'impegno non sia mai attenuata.

Per quanto la tabella alimentare di Ilarione si presenti cosi detta-
gliata, il significato della sua menzione in Gerolamo (e di numerose
altre presenti nelle antiche fonti monastiche?) puo essere illustrato
anche accostando ad esso una delle testimonianze pii commoventi
dell’'ultima fase del monachesimo di Gaza: la Vitz di Dosites. In essa
I’anonimo autore ci raffigura come il giovane novizio venga condotto
gradualmente dal proprio maestro e direttore spirituale Doroteo a
raggiungere la “misura” di astinenza alimentare per lui piu adatta,
svolgendo al tempo stesso un esercizio di obbedienza:

Quando poi arrivd il momento di mangiare, [Doroteo} gli disse: «Mangia fin
che sei sazio, fammi sapere soltanto quanto mangi». E Dositeo tornd a dirgli: «Ho
mangiato un pane e mezzo». Il pane pesava quattro libbre. Gli disse: «Ti senti
bene, Dositeo?». Gli rispose: «Si, padre, sto bene». Gli chiese: «Non hai fame?».
«No, signore, non ho fame». Allora Doroteo gli disse: «Mangia allora un pane e un
quarto; dividi 'altro quarto in due parti, mangiane la meta e avanza l'altra». E cosi
fece. Gli chiese: «Hai fame, Dositeo?». Gli rispose: «Si, padre, un pochino».

Alcuni giorni dopo gli domandd di nuovo: «Come stai, Dositeo? Senti ancora
fame?». Gli rispose: «No, padre, grazie alle tue preghiere, sto bene». Gli disse:
«Avanza allora I'altra meta del quarto di pane». E fece cosi.

Alcuni giorni dopo gli domandd di nuovo: «E adesso come stai? Hai fame?».
Gli rispose: «Sto bene, padre». Gli disse: «Dividi in due parti I'altro quarto, man-
giane meta e avanza l'altra meta». E cosi fece. E in questo modo, con I'aiuto di Dio,
poco per volta da sei libbre arrivd a sei once; difatti anche la quantita di cibo da
mangiare & questione di abitudine!0.

Tornando ad Ilarione, nel ritratto (sia pure certamente idealizzato
e romanzato) tracciatoci da Gerolamo si noteranno altri elementi di
interesse, che in parte ci aiutano a precisare meglio la fisionomia
distinta del monachesimo di Gaza. Se & vero che non abbiamo indica-
zioni consistenti riguardo al suo insegnamento spirituale, I’ansia di

9 Si veda, ad es., il regime alimentare di Evagrio (ca. 345-399), l'acuto analista delle “pas-
sioni” dell’anacoreta, che significativamente inserisce il vizio della “gola” in testa alla sua
lista ascendente dei “pensieri” (logismoi o pneumata malvagi): PALLADIO, Storia Lausiaca 38, 12
(ed. G.J.M. BARTELINK, Milano 1974, pp. 200-202). Per una panoramica circa norme e com-
portamenti relativamente a cibi e bevande nel monachesimo orientale di questi secoli si veda
J. PATRICH, Sabas, Leader of Palestinian Monasticism. A Comparative Study in Eastern Monasticism
Fourth to Seventh Centuries, Washington 1995, pp. 207-210.

10 Vita di Abba Dositeo 5, in DOROTEO DI GAZA, Scritti ¢ insegnamenti spirituali, a cura di L.
CREMASCHI, Roma 1980, p. 53.

92



solitudine che assilla Ilarione, spingendolo ad una vita itinerante fino
al punto di sottrarsi alla popolarita di cui gode ed abbandonare defi-
nitivamente la Palestina, ci appare del tutto in linea con le testimo-
nianze posteriori di Gaza, in generale preoccupate di richiamare I'ec-
cellenza della vocazione eremitica, o di sottolinearne comunque il
valore anche all’interno di una vita comunitaria. Meglio attestata e
pill appariscente — come si & gia detto — risulta, infine, la funzione
cristianizzatrice svolta da Ilarione in quanto holy manit. Cid corri-
sponde senz’altro al quadro piti normale, e ben documentato storica-
mente, dell’azione svolta dai monaci, in Palestina e altrove, per acqui-
sire le popolazioni al cristianesimo, specialmente nelle aree rurali o
nelle fasce desertiche abitate da nomadi.

Dalla fase degli inizi alla prima fioritura:
il monachesimo di Gaza nel corso del 'V secolo

Pili ci avviciniamo al V sec. e pil la scena si arricchisce di nuovi pro-
tagonisti. Varie generazioni monastiche si succederanno nel corso di
questo secolo, legate a figure ed esperienze diverse, non di rado in
stretto contatto con la societa urbana di Gaza e dell’area circostante. Per
I'insieme del corpo sociale le figure dei monaci continuano a rappresen-
tare un punto di riferimento d’importanza crescente. In molti casi, poi,
il loro impatto si avvertira con forza nelle controversie dottrinali che
scuotono I'Oriente dopo il concilio di Calcedonia (451). La questione
cristologica dividera la chiesa ed il monachesimo di Palestina tra i
fautori del dogma calcedonese delle “due nature” di Cristo “in una
persona” ed i loro avversari, favorevoli invece alla formula dell’“unica
natura” (da cid la designazione tradizionale di “monofisiti”) che era
stata difesa specialmente da Cirillo di Alessandria (+ 444). Contra-
riamente all’orientamento che prevarra nel resto della chiesa palesti-
nese, i monaci di Gaza si schiereranno in questi frangenti a favore
della dottrina monofisita, assumendo un ruolo molto attivo nell’op-
posizione alla politica filocalcedonese di chiesa e impero?2.

11 N abbiamo un bell'esempio nell’episodio della visita fatta ad Elusa, che porta Ilarione ad
incontrarsi con gli abitanti beduini della zona, ancora legati al culto pagano (V. Hilar. 16, ed.

BASTIAENSEN, 108-110).
12 Ho ricostruito questi conflitti e la parte svolta dai monaci in Lz chiesa di Palestina ¢ le controver-

sie cristologiche. Dal concilio di Efeso (431) al secondo concilio di Costantinapoli (553 ), Brescia 1980.

93



Le turbolenze politico-ecclesiastiche potrebbero indurci, a prima
vista, ad un giudizio negativo; ma, in realta, queste stesse vicende trava-
gliate sono un segno della vitalita dell’esperienza monastica e del suo
coinvolgimento, a pieno titolo, nelle responsabilita ecclesiali. D’altronde,
la vivacita di fermenti e di presenze & evidenziata dalla ricchezza e
varieta delle fonti di cui disponiamo per ricostruire I'immagine di que-
sto periodo: detti e aneddoti dei Padri, come quelli che ci sono stati tra-
mandati nelle raccolte di Apofregmi; fonti agiografiche come, in partico-
lar modo, la Vita di Pietro Iberico; scritti militanti di lotta e propaganda
monofisita come le Plergforie di Giovanni di Maiuma; e una letteratura
pil propriamente spirituale come 1’Asceticon di Isaia di Gazal3.

Nella prima meta del secolo, la continuita del modello eremitico
praticato da Ilarione, sull’esempio dell’anacoretismo egiziano, & testi-
moniata da una “famiglia di monaci” che ha il suo capostipite in
Silvano (+ 412 ca.), di origine palestinese, ma prima monaco a Scete,
quindi passato dall’Egitto al Sinai ed infine insediato non lontano da
Gaza. Gli Apoftegmi ce lo presentano come un carismatico ed un visio-
nario, ma al tempo stesso come un monaco dedito alla direzione spiri-
tuale. E significativa la sua insistenza sulla necessita del lavoro e, in
questa medesima linea di fedelta allo spirito originario del monache-
simo del deserto, si pud leggere un detto che riassume efficacemente
anche la lezione iscritta — come si & appena visto — nell’accentuazione
della prassi alimentare ad opera di Ilarione, ormai in eti avanzata:

I1 padre Mose chiese al padre Silvano: «Pud 'uomo cominciare ogni giorno?».
Lanziano disse: «Se & laborioso, pud cominciare ogni giorno» 4.

Dei suoi discepoli meritano di essere ricordati Zaccaria, successore
di Silvano alla guida della piccola comunita di eremiti, il quale opera
fra l'altro per il ritrovamento delle reliquie del profeta Zaccaria e ne
promuove il culto, secondo un modello di iniziative devozionali,
molto in voga — come si & gia osservato — nel monachesimo palestinese

13 Lelenco & necessariamente incompleto. Per un’idea ravvicinata della varietd di questo uni-
verso religioso dominato dai monaci, rimando al mio articolo: Dissenso dottrinale e propaganda
visionaria: Le Pleroforie di Giovanni di Maiuma, “Augustinianum”, XXIX (1989), pp. 451-495.
Y4 Vita ¢ detti dei padyi del deservo, cit., 465 (= Silvano 11; sul tema del lavoro cfr. i nrr. 5 e 9).
Su Silvano e il gruppo di monaci che a lui si ricollega, si veda M. VAN PARYS, Abba Silvain et
ses disciples. Une famille monastique entre Scété et la Palestine 2 la fin du IVe et durant la premiére
moitié du Ve siécle, “Irénikon”, LXI (1988), pp. 315-330, 451-480. Per le qualita di Silvano
come visionario, cfr. A. GUILLAUMONT, Les visions mystiques dans le monachisme chrétien, in Id.,
Aux origines du monachisme chrétien, Bellefontaine 1979, pp. 136-147.

94



del tempo. Altri monaci, come Marco e Zenone (+ 451), fanno invece
emergere due aspetti che verranno sempre pilt messi al centro degli
interessi spirituali degli asceti di Gaza: il valore dell’'obbedienza e la
confessione dei pensieri, nella sottomissione alla guida di un padre.
Laneddoto su Marco, il quale, mentre era intento a scrivere, inter-
rompe subitamente a meta un omega non appena sente la voce del
suo anziano, offre una parabola esemplare dei rapporti e degli ideali
di vita che incontriamo tante volte in questi scritti:

Raccontavano che il padre Silvano aveva a Scete un discepolo di nome Marco,
molto obbediente, il quale era scrivano. Il vecchio I'amava per la sua obbedienza, ma
aveva anche altri undici discepoli che soffrivano perché amava lui pit di loro. Udendo
cid, gli anziani si rattristarono. Si recarono da lui un giorno e lo rimproverarono. Egli
allora usci conducendoli con sé, e bussd ad ogni cella dicendo: «Tu, fratello, vieni per-
ché ho bisogno di te». E non vi fu uno che lo seguisse subito. Quando giunse alla cella
di Marco, bussd dicendo: «Marco». All'udire la voce dell’anziano egli balzd fuori
immediatamente. E lo mandd a compiere un setvizio. Chiese poi agli anziani: «Padri,
dove sono gli altri fratelli?». Quindi, entrando nella cella di Marco, prese in mano il
suo quaderno, e vide che aveva cominciato a scrivere un omega, ma alla voce dell’an-
ziano, non aveva voltato la penna per completarlo. Dissero allora gli anziani:
«Davvero, padre, colui che tu ami lo amiamo anche noi, perché Dio lo ama»15.

Non & certo fuori luogo parlare qui di un “eroismo dell’obbedienza”,
ma |'impressione di eccesso o di arbitrarieta che potrebbe insinuarsi in
noi & fuori luogo, se teniamo presente che I'obbedienza & rivolta al pro-
prio padre spirituale, a colui ciog che si prende cura da vicino del disce-
polo, ne accompagna il progresso spirituale e fa, in una parola, le veci di
Dio per lui, come suggerisce implicitamente la chiusa dell’aneddoto e
come vedremo spesso ricordare esplicitamente in seguito.

I protagonisti nella seconda meta
del V secolo: Abba Isaia

Molte altre figure si affollano sulla scena nella seconda meta del V
sec., ma due sono i veri protagonisti di questo periodo turbato dai
conflitti cristologici: abba Isaia (+ 491), un egiziano che sulle orme
di Silvano abbandona Scete e si trasferisce da ultimo a Beth Dallatha

15 Vita e detti dei padyi del deserto, cit., pp. 336-337 (= Marco 1). Su Zenone e la confessione
dei pensieri, cfr. i, p. 195 (= Zenone 3).

95



nei pressi di Gaza, e l'originale figura di Pietro Iberico (417 ca.-491).
Quest’ultimo, infatti, & un principe georgiano, detenuto come ostag-
gio alla corte di Costantinopoli ma fuggito a Gerusalemme per una
scelta di vita monastica, quindi vescovo di Maiuma, il porto di Gaza,
all’epoca della ribellione dei monaci contro il concilio di Calcedonia
(451-452). Nei decenni successivi egli &, ad un tempo, il propagandi-
sta dell’opposizione anticalcedonese e dell’ideale monastico, vissuto
da lui soprattutto nell’ultima parte della vita in una forma itinerante
che ricorda da vicino il suo maestro spirituale Zenone, gia egli stesso
monaco girovago. Doveva essere sicuramente una personalita cari-
smatica, se il fascino della sua fama attrasse numerosi seguaci, fra i
quali sarebbe emerso il personaggio di Severo, futuro patriarca di
Antiochia (512-518) e maggior esponente delle dottrine monofisite.
Linteresse della figura di Pietro Iberico pud essere misurato anche dal
fatto che si & pensato d’identificarlo con l'autore degli scritti che
vanno sotto il nome di Dionigi I’Areopagita, un’opera tra le pit
significative ed influenti della mistica patristicalé.

Pit afferrabile, perd, nei suoi contorni spirituali & la figura di
Abba Isaia, al quale risale un Asceticon, cioé una raccolta di scritti spi-
rituali dalla fisionomia alquanto composita, la cui paternita redazio-
nale sembra da ascrivere al discepolo Pietro. Vivendo Isaia da recluso,
€ questi il tramite col resto del mondo, ma la sua fama & tale che
attrae anche gli intellettuali di Gaza. Non solo uno di essi, Zaccaria
lo Scolastico, ne scrive una Viza per celebrarne i meriti, analogamente
a quanto fa Giovanni di Maiuma per Pietro I'Iberico, ma lo stesso
rappresentante pili notevole della cultura di Gaza in quel periodo, il
retore-filosofo Enea, se lo sceglie come interlocutore per I'interpreta-
zione di testi filosofici, benché Isaia fosse digiuno al riguardo!’. Non
€ necessario qui pensare ad un fgpos agiografico, ripreso per influsso
della Vita di Antonio (dove Atanasio ci mostra l'eremita egiziano in
dialogo con vari filosofi, pur non avendo egli alcuna istruzione).

16 Cfr. E. HONIGMANN, Pierre IIbérien et les éorits du Pseudo-Denys I'Aréopagite, «Mém. de I'Ac.
Roy. de Belg.», Cl. des lettr. 47/3, Bruxelles 1952. Per la biografia di Pietro, la fonte princi-
pale & la Vita scritta dal suo discepolo e successore Giovanni di Maiuma (ed. R. RAABE, Petrus
der Lberer. Ein Charakterbild zur Kirchen- und Sittengeschichte des fiinften Jabrbunderss, Leipzig
1895).

17 Cfr. ZACCARIA 10 SCOLASTICO, V. Iszize, ed. E.W. BROOKS (CSCO 7-8), Paris 1907, p. 12
(trad., 8). Per una presentazione d’insieme di Abba Isaia mi permetto di rinviare al mio Lz
chiesa di Palestina e le controversie cristologiche, cit., pp. 286-295.

96



Come abbiamo notato pit volte, I'irradiazione sociale di questo mona-
chesimo si manifesta a vasto raggio e, del resto, quella che era la “vita
filosofica” per antonomasia nell’ambito della comunita cristiana non
poteva passare inosservata proprio agli occhi dei sapienti del mondo.

Per quanto I'Asceticon di Isaia risulti privo di unitd tematica e
strutturale, & possibile tuttavia ricavare gli elementi forti di una dot-
trina spirituale, pienamente inserita nella corrente principale del
monachesimo di Gaza, come mostrano peraltro i numerosi echi di
temi isaiani negli autori posteriori. La raccolta di scritti tradisce anzi-
tutto un intento pedagogico-formativo, piti che essere animata da un
bisogno di approfondimento su un piano teorico o astratto. Isaia vi
appare impregnato dello spirito delle origini monastiche, anche gra-
zie al suo sforzo di riallacciarsi alla tradizione apoftegmaticals. Su
questa linea di fedelta s’inserisce il motivo di fondo della ricerca di
“solitudine” e “quiete” (besychia ) come pure il richiamo ad un’ascesi
rigorosa, sorretta da una vigilanza continua e accompagnata dalla
manifestazione dei pensieri. Aprire il proprio cuore ai padri & espres-
sione di umilta, la virti: basilare che si esprime nel non tener in alcun
conto se stessi. Frutto dell'umilta & allora il taglio della volonta pro-
pria, condizione indispensabile per essere ascoltati da Dio e per essere
in pace con tutti gli uomini?o.

Fra i motivi che possiamo considerare piu tipici dell’Asceticon
isaiano vi €, in primo luogo, I'idea del ritorno dell’'uomo alla sua
sanita originaria, compromessa dal peccato, mediante 1'imitazione e il
soccorso di Gesul.

Fratelli, non voglio che ignoriate che all’inizio, quando Dio cred 'uomo, lo pose
nel paradiso dotandolo di facolta sane e stabili nel loro stato naturale. Ma quando
egli ascoltd il suo seduttore, tutte le sue facolta furono trasformate in uno stato con-
tro natura, ed egli allora decadde dalla sua gloria.

Nostro Signore provo pieta del genere umano a motivo del suo grande amore: il
Verbo fatto carne (Gv. 1,14), cioé uomo perfetto, divenne simile a noi in tutto,
eccetto il peccato (Eb. 4,14), per ricondurre cid che era contro natura alla confor-
mita con la natura, mediante il suo santo corpo. Poiché ebbe pieta dell'uomo, egli
lo fece ritornare al paradiso, rialzando quanti camminano sulle sue tracce e secondo
i comandamenti ch’egli ci ha dato, affinché possiamo vincere coloro che ci avevano

18 1. REGNAULT (in “Dictionnaire de spiritualité”, VII, Paris 1971, col. 2088) ha ben notato
come [’Asceticon presenti in forma viva seppure sintetica l'insegnamento dei Padri del
deserto, illuminando a volte con particolari preziosi le caratteristiche degli ambienti semi-
anacoretici.

19 Cft. 4vi, col. 2090.

97



ricacciato dalla nostra gloria, ed insegnandoci un servizio santo ed una legge pura
affinché 'uomo si mantenga nello stato naturale in cui Dio l'aveva creato.

Pertanto, colui che vuole arrivare alla conformita con la natura, tagli tutte le sue
volonta secondo la carne, fino a che sia stabilito nello stato naturale20.

In questo brano & facile avvertire I'eco della grande tradizione
patristica, con la sua visione della storia della salvezza imperniata sul
rinnovamento ad opera di Cristo (si pensi, per esempio, ad Ireneo e
alla sua ripresa del tema paolino della “ricapitolazione”). Al tempo
stesso, I’idea della condizione monastica — che poi ¢ la concrezione
emblematica della vita cristiana in generale — quale ripristino dello
“stato di natura” risente senza dubbio dell’influsso del pensiero filo-
sofico (almeno in certe espressioni della riflessione sull’etica) oltre che
della sua rielaborazione da parte di autori monastici come Evagrio
Pontico. Ritroveremo comunque questi aspetti in forma ancora pitt
esplicita nell’impostazione ascetica di Doroteo di Gaza.

Sarebbe perd riduttivo accentuare in questa concezione ascetica
solo gli elementi che la configurano in qualche modo come la variante
cristiana di idee filosofiche, nella fattispecie di matrice stoica, anche
se tale condizionamento & assai frequente e normale nelle teorizza-
zioni pill o meno elaborate dell’ascetismo monastico. Si deve cioe
tenere nella giusta considerazione la centralita che riveste la sequela
di Cristo: attenendosi al suo modello di condotta, il cristiano va aldila
dello stesso comportamento naturale dell'uomo, com’? illustrato effi-
cacemente da un apoftegma di Isaia dove emerge tutta la sostanza
autenticamente cristiana del suo ascetismo.

Se hai prestato ad uno qualche cosa e la lasci a lui, imiti la natura di Gesl; se
gliela richiedi, imiti la natura di Adamo; ma se prendi un interesse, agisci contro la
stessa natura di Adamo?!.

Lelemento qualificante — che oltrepassa lo stesso orizzonte pill
ristretto della restaurazione di un ordine conforme a natura — &
insomma dato proprio dal fondamento cristico. Inoltre, questo stesso
fondamento si esplica con frequenza mediante un’'immagine parti-
colarmente cara all’Asceticon isaiano, probabilmente un suo motivo

20 ABBA ISAIA, Asceticon : Logos 2, 1-4 (Abbé Isaie. Recueil Ascétique, a cura di L. REGNAULT e
H. DE BROC, II ed., Abbaye de Bellefontaine 1976, p. 46: mia traduzione). L' Asceticon ci &
giunto in diverse recensioni. Per la tradizione greca, cfr. AUGOUSTINOS MONACHOS, Tod
oclov maTpog nuwy dppd 'Hoalov Adyor kO, Gerusalemme 1911 (Il ed., a cura di S.N.
ScHOINAS, Volos 1962); per la siriaca, R. DRAGUET, Les cing recensions de I Ascéticon syriaque
d'abba Isate I-IV, CSCO 289-290, 293-294, Louvain 1968.

21 ABBA ISAIA, Asceticon : Logos 8 (Abbé Isate. Recueil Ascétique, cit., p. 96).

98



originale, che peraltro trovera seguito negli scritti posteriori del mona-
chesimo gazense: l'ascesa sulla croce. Per Isaia, salire sulla croce equivale
a conformarsi fino in fondo con Cristo, purificandosi prima da tutto cid
che mortifica la sanita naturale dell'uomo a causa delle passioni, per. poi
attuare la pienezza della salvezza in lui. Quest’ultima & simboleggiata
significativamente dalla croce di Cristo, che percid non si presenta sol-
tanto come sinonimo di mortificazione bensi, con una dialettica duplice,

di compartecipazione alla morte e insieme alla gloria del Signore.

Se nostro Signore Gesu Cristo non avesse prima guarito tutte le passioni del-
I'uomo, per il quale egli & venuto, non sarebbe salito sulla croce. Infatti, prima che
il Signore venisse nella carne, 'uvomo era cieco, muto, paralitico, sordo, lebbroso e
zoppo, messo a morte da tutto cid che & contro natura. Quando egli ebbe pieta di
noi e venne fra di noi, risuscitd il morto, fece camminare lo zoppo, vedere il cieco,
parlare il muto, udire il sordo, e risuscitd I'uvomo nuovo, libero da ogni infermita.
Solo allora egli sali sulla croce?2.

L'apogeo del monachesimo di Gaza:
1 grandi Anziani del VI secolo

Questo profilo storico essenziale del monachesimo di Gaza approda
tra la fine del V e la meta del VI sec. alla sua fase finale, che coincide
anche con il suo apice, rappresentato dai grandi maestri — da un lato,
Barsanufio e Giovanni; dall’altro, il loro discepolo Doroteo — ai cui
insegnamenti spirituali dedicheremo un’attenzione speciale. Essi si
stagliano su un’atmosfera spirituale che manifesta tratti distinti,
anche se in parte gia predisposti dalla fase precedente. Il clima invele-
nito delle controversie cristologiche si & un poco attenuato, poiché dai
primi decenni del VI sec. la chiesa di Palestina si & ormai assestata
sulla confessione del dogma calcedonese delle due nature di Cristo,
ancorché reinterpretato con ottica conciliatrice alla luce della cristolo-
gia cirilliana. Non mancano pero altri motivi di conflitto all’interno
della comunita ecclesiale e degli ambienti monastici. Essi sono dati
dal riemergere della controversia sull’origenismo, che toccava parti-
colarmente da vicino il mondo del monachesimo, poiché il pensiero
di Origene vi era stato recepito e riproposto con particolare pregnanza

22 Iyi, 97. Per L. REGNAULT (cfr. n. 18), il tema della salita sulla croce & assente prima di
Isaia. Esso si ricollega all'insegnamento paolino sul battesimo come identificazione col
Cristo crocifisso: «Toute l'ascése aboutit 2 un affranchissement des passions qui... n’a rien de
stoicien, car ce n’est que I'’épanouissement plénier de la vie de I’Esprit en celui qui aime le

Seigneur Jésus ‘d’un amour entier’» (col. 2091).

99



dal grande teorico dell’anacoretismo egiziano: Evagrio Pontico. Sebbene
la seconda crisi origenista (che sfocera nella condanna di Origene,
Evagrio e Didimo di Alessandria nel concilio di Costantinopoli del 553)
vedesse protagonisti soprattutto i monasteri del deserto di Giuda,
anche le comuniti di Gaza non restarono immuni dal dibattito, come
vediamo dalla corrispondenza di Barsanufio e Giovanni di Gaza?.

Tuttavia, le indicazioni ricavabili dalle nostre fonti ascetiche lasciano
piuttosto sullo sfondo le immagini di controversie e conflitti, mentre
fanno emergere semmai ulteriormente quegli aspetti di risonanza
sociale del monachesimo che abbiamo incontrato anche in precedenza.
In certo senso, essi giungono al culmine nel magistero spirituale dei
due Anziani di Gaza, Barsanufio e Giovanni, indirizzato a destinatari
dal profilo assai diversificato: monaci, ecclesiastici e laici. La cornice
istituzionale prevalente & quella di comunita a carattere cenobitico,
che tuttavia contemplano al loro interno spazi di vita solitaria, vista
come momento di crescita nel cammino spirituale ma senza rottura o
separazione totale con il momento comunitario. Questi esicasti — come
i due reclusi Barsanufio e Giovanni — hanno il compito di tenere viva
la tensione spirituale verso l'attuazione pit esigente dell'ideale mona-
stico, di cui richiamano l'estrema frontiera originaria grazie al loro
esempio ed insegnamento. La presenza dei Padri del deserto poi conti-
nua ad essere molto intensa e feconda. Anche Barsanufio, del resto, &
di origine egiziana e la comunita diretta dall’igumeno Serido — che lo
accoglie come guida spirituale — & sita non a caso a Thabatha, nel
luogo natale di Ilarione, a riprova di una continuita ad un tempo
ambientale ed ideale col periodo delle origini. Questi sentimenti di
fedele consonanza sono altresi alimentati dalla cura con cui detti e
aneddoti relativi ai protagonisti dell’anacoretismo egiziano vengono
tramandati da questi Padri. La frequenza del richiamo alle figure dei
primi monaci del deserto ha fatto si che si sia proposto d’individuare
nell’ambiente del monachesimo di Gaza il luogo che avrebbe svolto il
ruolo decisivo nella formazione delle collezioni di Apoftegmi?*.

23 Ho ripercorso ampiamente queste vicende in La chiesa di Palestina e le controversie cristologiche,
cit., pp. 176 ss. In particolare, sulla seconda crisi origenista cfr. A. GUILLAUMONT, Les “Kephalaia
gnostica” d'Evagre le Pontique et Ibistoire de I'Origénisme chez les Grecs et chex les Syriens, Paris 1962.
L’A. dedica alcune pagine anche al coinvolgimento indiretto dei due anziani di Gaza.

24 Cfr. L. REGNAULT, Les Apophtegmes des Péres en Palestine aux Ve-Vle siécles, “Irénikon”, LIV
(1981), pp. 320-330. Fra le varie fonti monastiche palestinesi del periodo, sono proprio gli
scritti di Barsanufio, Giovanni e Doroteo a presentare la maggior concentrazione di materiali
apoftegmatici.

100



2. Vita solitaria e comunione fraterna
nell’esperienza di Barsanufio e Giovanni di Gaza

Una corrispondenza spirituale:
la “scuola di cristianesimo” dei due Anziani di Gaza

Lesperienza dei due reclusi di Gaza — Barsanufio I'Egiziano e
Giovanni “il Profeta” (cosi chiamato per i suoi doni di preveggenza),
suo discepolo pill giovane e compagno fraterno d’ascesi — ci & giunta
in tutta la sua densita e freschezza grazie ad una fonte realmente sin-
golare nel panorama pur ricco dell’antica letteratura monastica: la
raccolta delle “domande e risposte” (donde il nome pit diffuso nella
tradizione bizantina: Erotapokriseis), suscitate dal ruolo di maestri
della vita spirituale che i due Anziani rivestivano agli occhi di un
universo sociale — come si & detto — alquanto composito. Infatti,
accanto agli umili volti di monaci o laici sconosciuti, tra coloro che
interrogano Barsanufio e Giovanni non mancano figure importanti
come le massime autorita civili ed ecclesiastiche della Palestina2s.

Per queste caratteristiche le circa 850 lettere conservateci nella cor-
rispondenza dei due Anziani di Gaza sono uno straordinario “docu-
mento di attualitd”, suscettibile peraltro di un interesse che trascende
la pura curiosita storica a causa dell’esemplare lezione di vita cristiana
che vi & affidata?6. Anche in questo caso, pill che con un trattato di asce-
tica o di spiritualita abbiamo a che fare con un’esperienza vissuta, in cui
il momento individuale e soggettivo dei vari interlocutori in cerca
d’aiuto non pud mai essere cancellato, ma che anche grazie ai suoi stessi
tratti pilt personali si manifesta come una continua “scuola di cristiane-
simo”. Cosi, pur senza tradurre le tematiche affrontate nella corrispon-
denza in uno schema sistematico che le & estraneo per natura, riusciamo

25 Una presentazione d’insieme dei dati storico-ambientali e della spiritualita si pud trovare
nel mio La chiesa di Palestina e le controversie cristologiche, cit., pp. 296-307. Cfr. anche L.
REGNAULT, Théologie de la vie monastique selon Barsanuphe et Dorothée, in AA.NV., Théologie de la
vie monastique. Etudes sur la tradition patristique, Patis 1961, pp. 315-322.

261 testo greco delle Erotapokriseis & edito criticamente solo in parte: Barsanuphius and_Jobn.
Questions and Answers, PO XXXI/3, Paris 1966. Per il resto della corrispondenza bisogna
ancora ricorrere all’edizione di Nicodemo I'Agiorita (Venezia 1816), ristampata con poche
modifiche da S.N. SCHOINAS (Bi{BAog YuxwpereoTdtn mepLéxovoa dmokploeLg Stagdpolg
tmodéaeatv..., Volos 1960). La traduzione francese (Barsanupbe et _Jean de Gaza. Correspondance,
a cura di L. REGNAULT, PH. LEMAIRE e B. OUTTIER, Solesmes 1972) ha incluso testi traman-
dati in georgiano. Per la versione italiana, pressocché integrale, cfr. la n. 27.

101



comungque a intravedere con chiarezza i contorni ben delineati di un’e-
sperienza profondamente nutrita di linfa biblica e cristiana.

La natura peculiare delle lettere & denunciata all’'origine da una pretesa
che puo, a prima vista, stupirci. Tuttavia, non solo si giustifica allo stato
dei fatti, per il linguaggio immediatamente percepibile che la pervade e
che ha nella Bibbia il suo codice genetico, ma essa si radica anche in una
tradizione monastica — quella dei Padri del deserto — di cui Barsanufio e
Giovanni si pongono come i diretti continuatori. Consapevoli del loro
compito-di direttori e padri spirituali voluto da Dio, i due Anziani por-
gono quindi le loro risposte alla stessa stregua di un testo divinamente
ispirato, come vediamo dalle seguenti affermazioni di Barsanufio.

Disse Salomone dei suoi genitori: «Essi mi istruivano e mi dicevano: Si
imprima la nostra parola nel tuo cuore» (Pro. 4,4). Cosi anch’io ti dico, fratello, si
imprimano le mie parole nel tuo cuore, medita sempre tutte le cose che ti ho
scritto, come Dio disse per bocca di Mosé: «Annodale alla tua mano destra e
saranno stabili davanti ai tuoi occhi, meditale quando dormi e quando ti alzi,
quando cammini per strada e quando siedi in casa» (Dt. 6,7-8). Mostrale nella per-
fezione delle tue opere; e il mio Dio sara con te per i secoli. Amen?7.

Di conseguenza, per analogia con le raccomandazioni che accompa-
gnano la professione fondamentale della fede biblica e la preghiera di
Israele ispirata costantemente ad essa, Barsanufio arriva a propotre le pro-
prie parole come parole di salvezza, pienamente adeguate e sufficienti alla
realizzazione del cammino spirituale e al raggiungimento della salvezza:

Rumina le mie lettere e sarai salvo, giacché in esse, se le capisci, hai il Vecchio e
il Nuovo Testamento, e meditando su esse non hai bisogno di altro libro28.

L'equivalenza stabilita in questi passi con la parola divina si basa
dunque sul fatto che le risposte dei due Anziani sono, per cosi dire,
un compendio della Scrittura, adattata ed attualizzata in relazione ai
bisogni spirituali delle persone che di volta in volta sottopongono
loro le proprie richieste. In altri termini, i loro insegnamenti vogliono
essere soltanto questa riproposta della Parola di Dio, nutrimento e
fonte comune, che trabocca in una prassi orientata da essa, in una pie-
nezza di vita secondo lo Spirito.29

27 Barsanufio e Giovanni di Gaza. Epistolario, a cura di M.ET. LOVATO e L. MORTARI, Roma
1991, p. 89 (ar. 11).

28 Ivi, p. 117 (nr. 49).

29 Sul rapporto fra Parola di Dio e parola dell’anziano si vedano le osservazioni di L. MORTARI
in Vita e detti dei padyi del deserto, cit., p. 59 ss.

102



La Bibbia, i dogmi, le parole degli Anziani

Come si & accennato, le tensioni dogmatiche che avevano accom-
pagnato il monachesimo di Gaza nel corso del V sec. lasciano un’eco
pit attutita nei testi dei due Anziani. Del resto, fatta salva la fede
della Chiesa, le loro preoccupazioni non s’indirizzano verso la ricerca
di un’acribia dottrinale, che comporta il rischio di sopravvalutare se
stessi e di perdersi spiritualmente. A loro preme invece ribadire il
primato dell’impegno ascetico, del riconoscimento dei peccati e del
valore dell’ortoprassi cristiana. In un’epoca in cui le dichiarazioni di
appartenenza dottrinale si sprecavano, ed erano perlopiti accompa-
gnate dalla condanna di chi non rientrava nel partito dichiarato, ¢
ammirevole I'equilibrio e il riserbo con cui si raccomanda di affron-
tare tali questioni. Sollecitati ad anatematizzare eretici anche se
notori, come Nestorio o i suoi seguaci, la risposta di questi monaci va
piuttosto in direzione della propria condanna come peccatori:

Anche se & evidente che quelli [Nestorio ed altri dichiarati eretici} sono degni
di anatema, io sono tuttavia peccatore pilt grande di tutti, e giudicando un altro,
temo di condannare me stesso; perché se anatematizzo lo stesso Satana, in quanto
faccio le sue opere, dico anatema a me stesso. Il Signore ha detto: «Se mi amate,
osservate i miei comandamenti» (Gv. 14, 15), e I’Apostolo dice: «Se qualcuno non
ama il Signore, sia anatema» (1 Cor. 16, 22). Allora, chi non compie i suoi coman-
damenti, non lo ama; e chi non lo ama & sotto I'anatema, e come pud un uomo sif-
fatto dire anatema ad altri?30.

Analogamente, la consapevolezza dei propri limiti deve guidare
l'atteggiamento verso quello che & il nutrimento spirituale primario:
l'alimento della Parola di Dio. Il riconoscimento di questo primato €
talmente immediato anche ad una lettura frettolosa dell’epistolario
dei due Anziani (tanto esso & costellato di citazioni e riferimenti biblici)
che non c’® bisogno di rifarsi a dichiarazioni esplicite. Tuttavia, que-
sta linfa vitale & accostata nella coscienza del mistero insito nelle
parole divine: perciod, si raccomanda di non trasformare il “nutri-
mento” (trophe) delle Scritture in un’occasione di “orgoglio” e “pre-
sunzione” (tryphe). Sapendo di simili pericoli, & consigliabile intratte-
nersi sui detti dei Padri, in quanto essi sono il riflesso, piti facilmente

30 Iy;, p. 541 (nr. 700). Questa moderazione risulta tanto pilt encomiabile, qualora si tenga
presente che & un atteggiamento piuttosto raro. Essa trova riscontro in un testo di fine IV
sec., anch’esso di ammirabile tempra evangelica: FLAVIANO DI ANTIOCHIA, Nessun anatema, né
per i vivi né per i morti!, Bose 1993.

103



accessibile, dell’immersione costante nei tesori della Parola di Dio
che contraddistingue la vita e la preghiera del monachesimo primi-
tivo. Ecco percid la risposta che viene data alla domanda: «E bene o no
raccontare sempre le belle storie della Scrittura e delle vite dei padri?»:

Bello e meraviglioso pit di ogni altra cosa & il silenzio: i padri lo onoravano e lo
abbracciavano e per esso sono divenuti gloriosi. Per dimostrare la sua bellezza e
insieme la condanna che viene dalla loquacita, Giobbe diceva: «Metterd il dito sulla
bocca» (Gb. 39, 34), e prima di lui il patriarca Abramo, dopo aver pronunciato quelle
belle parole di intercessione, disse: «Io sono terra e cenere. Ancora una volta aggiun-
gerd e parlerd davanti al Signore» (cfr. Gn. 18, 27. 32). Mostrava cosi la sua premura
di tacere, dopo queste parole. Ma poiché noi, per la nostra debolezza, non siamo
giunti a percorrere la via dei petfetti, parliamo di cid che mira alla edificazione, tratto
dai detti dei padri, e non affidiamoci ai racconti delle Scritture; poiché & pericoloso
per chi non ne ha la scienza. Esse sono dette dallo Spirito, e 'uomo carnale non pud
discernere le cose spirituali; dice infatti: «la lettera uccide, lo Spirito invece vivifica»
(2 Cor. 3,6). Rifugiamoci nei detti dei padri e troviamo l'utilitd che & in essi. E cid
con brevita, ricordandoci di chi dice: «Per la loquacita non sfuggirai al peccato» (Pro.
10,9), e se il pensiero ti dice che quelle parole e quei racconti sono belli, ricordiamoci
che noi non pratichiamo le cose che diciamo, e mentre crediamo di edificare gli altri
dicendole, da cio stesso veniamo condannati perché non le mettiamo in pratica3!.

Ancora una volta riaffiora il senso dell’inadeguatezza personale e la
percezione delle proprie debolezze ed infedelta, che d’altronde si
acquistano proprio seguendo le orme dei padri, come dichiara Barsanufio
in risposta ad un monaco che 'aveva interrogato sulla lettura degli
scritti “gnostici” di Evagrio:

Acquistati I'umilta e la obbedienza, il pianto, Iascesi, il non possedere nulla, il
disprezzo di te stesso e tutte le cose simili a queste; le trovi nelle parole e nelle vite
dei padri32.

Necessita del consiglio:
la prassi della divezione spirituale

Gia da questi primi cenni si & potuto cogliere quanto sia profondo
I'ancoraggio dei testi dei due Anziani di Gaza nella spiritualita del mona-
chesimo del deserto, un orizzonte che viene rievocato ripetutamente quale
termine di confronto e pungolo costante per il presente, in conformita

31 Barsanufio ¢ Giovanni di Gaza. Epistolario, cit., pp. 403-404 (ar. 469). Lindicazione &
conforme al consiglio che s’incontra negli Apoftegmi (cfr., ad es., Vita e detti dei padyi del deserto,
cit., pp. 133-134 = Ammonio il Nitriota, 2).

52 Barsanufio e Giovanni di Gaza. Epistolario, cit., p. 482 (ar. 600).

104



con quella tensione dinamica che rimane sempre aperta nella condizione
monastica e, in generale, nell’esistenza cristiana autentica. E in forza di
tale radicamento che il tema della direzione spirituale acquista una rile-
vanza strutturale, con un’esemplificazione che appare tra le pit ricche e
mature in seno al monachesimo antico. Il principio di fondo che sot-
regge questa prassi & enunciato da Barsanufio con termini che congedano
definitivamente ogni forma di individualismo o intimismo spirituale:

Non c’& nessuno che non abbia bisogno di un consigliere se non Dio che ha
creato la sapienza33.

Cid impone il ricorso ad un fratello, che goda della propria fiducia

e acquisti cosi il ruolo di direttore e padre spirituale, al quale confi-

dare i pensieri e chiedere orientamento nella propria condotta. Il fine

essenziale di questa prassi fondata sul consiglio — secondo il dettame

biblico «fa’ tutto con consiglio» (Pro. 31,4) — & recidere alla radice la

- «volontd propria», l'ostacolo fondamentale nel cammino ascetico.

Giovanni il Profeta lo rammenta ad un monaco, che & divenuto

incerto sulla sua vocazione e si chiede se la «via della salvezza» sia per
lui ancora legata al cenobio di Serido:

Fratello, Dio ci ha dato attraverso le divine Scritture, e ci hanno dato i padri, la
via della salvezza, dicendo: «Interroga tuo padre e ti annuncera, i tuoi anziani e ti
diranno» (Dt. 32, 7). Dunque, se tu non vuoi sbagliare allontanandoti, sotto prete-
sto di umiltd, dal luogo in cui ricevi edificazione, non fare nulla senza interrogare i
padri spirituali e non sbaglierai per la grazia di Dio, «il quale vuole che tutti gli
uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verita» (1 Tm. 2,4)34.

Per Barsanufio e Giovanni di Gaza, il compimento della vocazione
monastica si gioca proprio in questo rapporto con l'autorita e il consi-
glio dei padri, che mette in luce il requisito indispensabile per ogni iti-
nerario di perfezione — I'umilta — e al tempo stesso traduce I’adesione
alla caritd evangelica nella forma di un ineludibile e vincolante rap-
porto con l'altro. Chi fa a meno del consiglio degli Anziani, sbaglia
gravemente soggiacendo ad un’insidia demoniaca. Egli si illude in
forza di una “pseudoscienza” (cfr. 1 Tm. 6,20), come spiega Giovanni
ad un fratello, il quale era tentato, fra l'altro, di non interrogare i “santi”
per non cadere in peccato, disprezzando poi di fatto le loro indicazioni.

33 Ivi, p. 139 (nr. 67: trad. leggermente modificata).

34 Ivi, p. 332 (nr. 344); cfr. anche p. 442 (nr. 535). Il ricorso a Dt. 32, 7, per raccomandare la
prassi d’interrogare i padri compare anche altrove nella primitiva letteratura monastica. Cfr.,
ad es., Vita e detti dei padyi del deserto, cit., p. 91 (= Antonio 37) e BASILIO DI CESAREA, Reg.
brev., Prol., PG 31, col. 1080 A.

105



La pseudoscienza consiste nel fidarsi del proprio pensiero che una cosa sta cosi:
chi vuole esserne liberato, non si fidi del proprio pensiero ma interroghi un anziano;
e se I'anziano risponde e la sua risposta corrisponde a quello che pensava il fratello,
nemmeno allora deve credere al proprio pensiero, ma dire: I demoni si sono beffati
di me, perché io mi fidi del mio pensiero il quale dice che io ho una conoscenza
veritiera, ed essi portano ad altri capitomboli me che ho fiducia in me stesso.
Lanziano ha detto la verita, perché parla da parte di Dio, lui che non & affatto
oggetto delle beffe dei demoni3>.

In questa alternativa radicale tra il voler fare da sé e l'affidarsi alla
guida di un altro che si prende cura della sua salvezza, “sta e cade” per
i due maestri di Gaza la scelta monastica, e la stessa professione di cri-
stianesimo: & I'alternativa fra I'orgoglio e 'umilta, fra il presumere di
sé e contare sulle proprie forze e il considerarsi invece un nulla e
aggrapparsi al sostegno di un fratello, pur sapendo che anche questi
partecipa dell'umana debolezza.

L'ausilio dei santi

Il progetto di vita cristiana caldeggiato nelle piti diverse circostanze
da Barsanufio e Giovanni s'impernia dunque sulla figura dei “santi”.
Essi sono come I"“oracolo di Dio” per gli uomini, i quali confidano loro
1 propri pensieri e si attengono alle indicazioni ricevute. Compendio
vivente delle Scritture, il padre spirituale si manifesta come il “vicario
di Cristo”. E evidente il paradosso di questa situazione, come emerge
da piti di una risposta: i padri spirituali non ignorano affatto le proprie
limitazioni, ma al tempo stesso sanno con forza di operare attivamente
per un disegno oggettivo di salvezza — un disegno che passa attraverso
la rinuncia a se stessi. Essi sentono di svolgere un ministero di grazia,
che realizza concretamente 1'essenza del cristianesimo come messaggio
del duplice, inseparabile amore di Dio e del prossimo. ‘ 4

In forza di questo ministero, i “santi” si avvicinano con “liberta”
(parrhesia) al trono della maesta divina per intercedere a favore degli
uomini peccatori. Essi sono come i loro avvocati e patroni, che si
legano perd inseparabilmente ai propri protetti. Lintermediazione dei
santi monaci nel rapporto con Dio appare talmente sviluppata, in que-
sta come in altre fonti monastiche del periodo, che i figli e discepoli
ricorrono a Dio nelle loro suppliche interpellandolo come il “Dio del
proprio abba, il suo servo”. Il vincolo tra il Padre spirituale e il proprio

35 Barsanufio e Giovanni di Gaza. Epistolario, cit., pp. 346-347 (or. 373).

106



figlio, compagno o protetto, assume talora forme di un’intensita com-
movente, come appare dalla solenne promessa dettata da Barsanufio a
Serido e rivolta al monaco Giovanni di Beersheva:

colui che & stato chiamato dall’alto dal volere divino ad abitare presso di noi, non
solo nel secolo presente ma anche in quello futuro, ...nostro vero fratello, che & una
sola anima con noi36. :

Affidarsi all’ausilio e alla protezione dei padri non significa pero
demandare interamente ad essi 'impegno di intercedere presso Dio —
che pure essi svolgono senza posa a beneficio dei propri figli. Anche
questi sono chiamati ad assisterli con la preghiera sicché l'esaudi-
mento di essa & frutto dell’intima solidarieta spirituale fra il patrono e
il suo protetto, nella comune consapevolezza che & Dio, in ultima
istanza, colui che dona. Ecco come Barsanufio risponde, in questo
senso, ad una richiesta di preghiera che gli era stata rivolta:

Quando uno manda un avvocato a difendere la sua causa davanti al re, prega
sempre per lui, perché sia esaudito: allora non si trattera piti tanto dell’avvocato
quanto della supplica fatta al re. Allo stesso modo pregate anche voi, perché io sia
esaudito; e dandovi prova di obbedienza, prego, riassumendo tutti, per la sanita e la
salvezza della vostra anima e del vostro corpo. Se sard esaudito — poiché Dio esaudi-
sce tutti — lo ascriverd alle vostre preghiere. Infatti non sono un avvocato da difen-
dere una causa, cioé un giusto, e non ho sicurezza, ma mi ritengo come un servo
inviato: ascolti dunque il Signore le mie preghiere. Pregate per la mia miseria®’.

La forza di questa intercessione corale & assicurata dalle parole
della Scrittura: «Un fratello aiutato dal fratello & come una citta forti-
ficata circondata da mura» (Pro. 18,19); e tale fraternita s’ispira all’e-
sempio di Gestl, «colui che si & compiaciuto di farci fratelli»38.

La meta della comunione in Dio

La strada indicata dai due Anziani, nello spirito di intima e fraterna
solidarieta che li anima, & quella di una comunione che ha il suo ter-
mine e fondamento in Dio, ma che & gia sperimentata nel cammino

36 i, p. 85 (ar. 7). Ho esaminato le forme della direzione spirituale esercitata da Barsanufio
verso questo monaco in “Elg Tov Trg iouxlag Auéva”. Le lestere a Giovanni di Beersheva nella
corrispondenza di Barsanufio e Giovanni di Gaza, in Mémorial Dom Jean Gribomont (1920-1986),
Roma 1988, pp. 463-486. 11 carteggio & di particolare interesse perché consente di seguire il
trapasso graduale alla besychia, la quale poi - anche quando arriva il momento della sua attua-
zione - non prescinde mai dal legame coi fratelli.

37 Barsanufio e Giovanni di Gaza. Epistolario, cit., p. 204 (nr. 139).

38 Ivi, p. 179 (nr. 110).

107



faticoso che impegna quotidianamente il monaco e il cristiano. Il sof-
fio dello Spirito pervade questa fatica con la vampa irresistibile di un
amore che confida saldamente nell’approdo alla meta agognata: I'in-
contro con Dio e la partecipazione alla vita divina. Questa intensita
dell’attesa e la ferma certezza della speranza si riverberano con forza
nell’assicurazione e nella preghiera trasmessa da Barsanufio ad un
monaco “estremamente tribolato”:

Il Dio del cielo e della terra vi doni, per le preghiere dei suoi santi, le richie-
ste che chiedo a lui di concedervi. Poiché volete udire e gioire, siete voi che mi
costringete a parlare, cosi che si compia in me la parola: «sono divenuto stolto,
voi mi avete costretto» (2 Cor. 12, 11). Ma io, gia prima di esserne richiesto, per
I’'amore, ardente come fiamma di fuoco violentissimo, di Cristo in me, che ha
detto: «Cerca “il tuo prossimo come te stesso”» (cfr. Lv. 19, 18 e par.), per la
vampa e il ribollimento dello Spirito, non cesso notte e giorno di supplicare Dio,
di rendervi teofori e di abitare in voi e di camminare in mezzo a voi e di mandare
a voi lo Spirito santo... E sono divenuto per voi come un padre sollecito di far
militare i suoi figli a servizio del re, in eserciti splendenti, restando essi senza
preoccupazioni. Vi doni Dio la fiamma di questo amore. Il Signore vi dara rivela-
zione certa che essa fa salire fino al settimo cielo gli uomini che la possiedono3°.

Se in queste parole l'ardore del sentimento cristiano & evidente, in
generale le risposte dei due Anziani si mostrano piuttosto sobrie e reti-
centi nel delineare la condizione, del resto indicibile, che aspetta coloro
che giungono al termine del lungo cammino di perfezione. Nell’oriz-
zonte della vita terrena l'assillo piti presente concerne la risposta alla
dimensione agonica che investe strutturalmente 'esistenza. Non viene
mai meno la consapevolezza che 'ingresso nel Regno & preceduto da
molte tribolazioni come un passaggio obbligato, ma I’esistenza soffe-
rente € vista anche come una partecipazione alla passione e alla morte di
Gest sulla croce®. Fine dell’imitazione & divenire un a/lter Christus,

discepolo umile di chi ha umiliato se stesso per te, obbediente dell’obbediente,
paziente del paziente, magnanimo del magnanimo, misericordioso del misericor-
dioso, che porta i pesi del prossimo come anch’egli ha portato i tuoi pesi, amante
sincero di tutti, come anche lui ha amato noi; seguilo in tutto fino a che egli ti
prenda nel suo grande riposo, dove «occhio non vide, orecchio non udi, non sali in
cuore di uomo cid che Dio ha preparato per coloro che lo amano» (1 Cor. 2,9)41.

39 Ivi, pp. 226-227 (nr. 186).
40 Jyi, p. 177 (nr. 107).
41 Ii, pp. 180-181 (nr. 112).

108



Momento culminante della sequela & I'ascesa con Cristo sulla croce.
Con questo motivo i due Anziani si riallacciano all’insegnamento
caratteristico di Isaia di Gaza, riproponendolo anch’essi nella doppia
valenza di sopportazione e di requie (#napausis), di morte e resurre-
zione42, La via della salvezza passa dunque ineluttabilmente per la via
della croce, ma nel mistero stesso di Gesu s’intravede, con timore e
tremore, 'orizzonte ultimo della deificazione. Ad un fratello che lo
supplicava perché «potesse uscire dall'uomo vecchio» Barsanufio diede
la seguente risposta, che pud ben servire da somma conclusiva di
tutto I'insegnamento dei due Anziani di Gaza:

Dice il Figlio di Dio: «Venite a me voi tutti che siete affaticati e oppressi e io vi
dard riposo» (Mt. 11,28). Mi accosto dunque a lui per te con molta audacia, ma se
non ti avvicini anche tu, & una grande vergogna. Gesl non scaccia nessuno: di fatto
ha preso a prezzo operai per la sua vigna all’undicesima ora. Attaccati a lui e mettici
un po’ di fatica, per ricevere la mercede uguale per tutti. Il Figlio di Dio & divenuto
uomo per te, diventa anche tu per lui Dio®3.

3. La sintesi degli insegnamenti
dei maestri di Gaza: Doroteo

Continuita e fecondita di un’esperienza ascetica

Lultimo capitolo del monachesimo di Gaza si situa in una linea
d’immediata continuitd con l'esperienza appena descritta dei due
Anziani. Il suo protagonista — Doroteo — era stato infatti allo loro
scuola. Egli aveva goduto della loro direzione spirituale ed era stato
per vario tempo a servizio di Giovanni il Profeta, assumendo altresi la
responsabilita dell'infermeria. Il suo & il carteggio piti consistente fra
quelli trasmessici nell’epistolario di Barsanufio e Giovanni.# Inoltre,
qualche altro elemento biografico ci viene dall’anonima Vita di Dositeo
e dalle sue stesse Istruzioni (Didaskaliai). Veniamo percio a sapere che
in seguito, dopo aver lasciato il cenobio di Serido, Doroteo formd a

42 Cfr., ad es., i, p. 332 (nr. 345): «Considera quanti insulti e oltraggi sopportd il nostro
sovrano Cristo prima della croce, e dopo questi giunse alla croce. Cosl non si pud giungere
con frutto alla quiete perfetta e al riposo santo della perfezione, se prima non si patisce col
Cristo e non si sopportano tutti i suoi patimenti».

43 Ivi, p. 240 (ar. 199).

44 §j trarca delle lettere 252-338. Ho delineato un succinto ritratto del personaggio in Lz
chiesa di Palestina e le controversie cristologiche, cit., pp. 307-311.

109



sua volta (fra il 540 e il 560) una propria comuniti monastica nelle
vicinanze, indirizzando ad essa i suoi insegnamenti e le sue esortazioni,
che sarebbero poi’ confluiti nella raccolta delle Istruzioni. Dei ricordi
conservatici da Doroteo citca il periodo trascorso vicino ai due Anziani,
uno, particolarmente interessante, riguarda il suo servizio al recluso
Giovanni e le modalita dei rapporti che questi intratteneva con lui:

Una volta, quando stavo ancora nel gruppo dell’zbbas Seridos, si ammald il fra-
tello servitore dell’Anziano #bbas Giovanni, I'amico dell’#bbas Barsanufio, e I’abate
m'incarico di servire il vecchio. Io gia abbracciavo la porta della sua cella da fuori
come si venera la preziosa Croce: quanto piu il poterlo servire! Chi non avrebbe
voluto ricevere I'onore di servire un tale santo? Parlava in modo meraviglioso e ogni
giorno, dopo aver finito il servizio, gli facevo una metania {inchino} per ricevere
licenza e andarmene, e ogni volta mi diceva qualche cosa.

L'Anziano aveva quattro massime e, come ho detto, quando la sera stavo per
ritirarmi, mi diceva sempre una di quelle quattro, e diceva: «Una volta per tutte —
s1, I’Anziano aveva I'abitudine di dire cosi ad ogni massima: “Una volta per tutte”,
fratello, Dio custodisca la carita! I Padri hanno detto: ‘lo stare attenti alla coscienza
del prossimo genera l'umiltd’» [apoftegma di Isaia di Gaza]. Un’altra sera mi
diceva: «Una volta per tutte, fratello, Dio custodisca la caritd! I Padri hanno detto:
‘Non ho mai messo la mia volonta innanzi a quella del mio fratello’» {apoftegma di
Giovanni I'Eunuco}. Un’altra volta poi diceva: «Una volta per tutte, fratello, Dio
custodisca la carita! ‘Fuggi le cose umane e ti salverai’» {apoftegma di Arsenio}. E
ancora diceva: «Una volta per tutte, fratello, Dio custodisca la carita! ‘Portate i pesi
gli uni degli altri e cosi adempite la legge di Cristo’» (Gal. 6, 2).

Insomma, I’Anziano mi dava sempre una di queste quattro massime, quando la
sera mi ritiravo, come se porgesse a qualcuno un viatico, e cosi le ho tenute a prote-
zione di tutta la mia vita®s.

Nell'immediatezza di questo aneddoto biografico sono felicemente
illustrati alcuni degli elementi essenziali della spiritualitd di Gaza,
secondo un modello tramandato a sua volta — come si & detto — dallo
stesso Doroteo: primato della carita e rinuncia alla volonta propria,
fedelta alle parole degli Anziani e ispirazione soggiacente della
Scrittura. In questa luce, per caratterizzare la natura delle Istruzioni di
Doroteo, piu che di “sistematizzazione” conviene parlare di “sintesi”
degli insegnamenti di Gaza, poiché si tratta di un testo che amalgama
bene fra loro le diverse componenti che siamo andati osservando.

45 Didask. IV, 56 (Doroteo di Gaza. Insegnamenti spirituali, a cura di M. PAPAROZZI, Roma
1979, pp. 98-99). Per I'edizione critica dell’originale greco si veda Dorothée de Gaza. Qenvres
spirituelles, a cura di L. REGNAULT e J. DE PREVILLE, SC 92, Paris 1963.

110



Al pari delle fonti precedenti si riscontra nuovamente il predomi-
nio delle preoccupazioni ascetiche e delle finalita spirituali, espresse
con illustrazioni concrete grazie al ricorso a ricordi personali e ad
aneddoti e detti di Padri monastici, senza particolari sforzi di appro-
fondimento teologico. Doroteo tradisce la sua dipendenza da un’am-
pia corrente dell’ascetismo cristiano primitivo, con influssi dei Padri
del deserto, risalenti in primo luogo ad Evagrio, ma anche con tracce
notevoli di Isaia di Gaza e dell’equilibrata visione del monachesimo
che era propria di Basilio. Oltre a queste presenze della letteratura
monastica, si avverte I'influenza di una buona cultura profana, acqui-
sita da Doroteo nel suo periodo formativo4s. La riuscita fusione tra
queste diverse componenti e I'esposizione condotta con un linguag-
gio piano ed accessibile hanno determinato la fortuna delle Istruzioni,
che hanno goduto di notevole successo sia in Oriente presso il mona-
chesimo bizantino (Teodoro Studita) che in Occidente, presso vari
ordini religiosi in eta moderna.

1] messaggio spivituale:
centralita dell’obbedienza

Nel cuore della spiritualita di Doroteo ritroviamo un tema che rive-
stiva gid un posto assolutamente centrale nel pensiero dei due Anziani
di Gaza: I'umiltd come rinuncia alla volonta personale, radice e sor--
gente prima di ogni peccato. Il “taglio della volonta propria” viene pro-
posto come l'imitazione perfetta della morte del Savatore. Semmai,
rispetto all’elaborazione di questo motivo in Barsanufio e Giovanni, le
Istruzioni tendono a darne una fondazione cristologica e scritturistica
meno immediata, mentre assimilano pil esplicitamente istanze filoso-
fiche, ricavate in particolare dallo stoicismo#’. Ma vediamo con quale
efficacia Doroteo sia in grado d’'imprimere il valore dell'umilea, ricor-
rendo anche ad esempi tratti dall’esperienza degli uomini:

46 (L’un des intéréts de son oeuvre [est} de nous présenter un essai de syntheése des enseigne-
ments des philosophes pafens, des Peres grecs et des moines d’Egypte» (L. REGNAULT,
Théologie de la vie monastigue selon Barsanuphe et Dorothée, cit., p. 316). Tra gli echi della tradi-
zione filosofica, I’A. indica motivi aristotelici e stoici; inoltre, insiste sulla felice composi-
zione delle istanze proprie della vita cenobitica con quelle dell’esicasmo.

47 Per tale giudizio si veda P. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, tr. it., Torino 1988,
P8l

L1



Mi ricordo che una volta parlavamo dell’'umilta e un personaggio importante di
Gaza, udendo che dicevamo che quanto pitt uno si avvicina a Dio, tanto piu si vede
peccatore, si meraviglid e disse: «Come & possibile questo?». Egli non lo sapeva e
voleva capire il discorso. Io gli dico: «Signor notabile, dimmi: come ti consideri
nella tua citta?». Lui mi risponde: «Mi considero importante, il primo della citta».
Gli dico: «E se vai a Cesarea, come ti consideri la?». Dice: «Meno importante dei
grandi di laggiti». Gli dico: «E se vai ad Antiochia, come ti consideri?». Mi
risponde: «Mi considero come un paesano». Gli dico: «E se vai a Costantinopoli,
vicino all’imperatore, come ti consideri laggii?». Lui mi risponde: «Mi considero
un poveraccio». Allora gli dico: «Ecco, cosi sono i santi: quanto piu si avvicinano a
Dio, tanto pit si vedono peccatori»48.

Ricollegandosi ad un tema accennato da Isaia, Doroteo presenta
anch’egli la via della salvezza come un ritorno allo “stato conforme alla
natura”. Nella grande prospettiva storico-salvifica tracciata dalla
prima Istruzione, il monachesimo — in quanto forma di vita cristiana
per eccellenza — ponendosi sulle tracce di Cristo, “nuovo Adamo”,
punta al ripristino dell’originaria condizione edenica mediante la lotta
alle passioni, che sono il segno dell'umanita decaduta. Per sconfiggerle
vittoriosamente, bisogna sradicarle fin dal loro primo manifestarsi nei
“pensieri”, grazie alla fatica personale e all’aiuto dei “santi”, amici Dio.
A questo riguardo, con felice intuito pratico, Doroteo raccomanda par-
ticolarmente la frequenza dell’esame di coscienza.

I Padri hanno detto come a volta a volta ci si deve purificare: alla sera bisogna
esaminarsi su come si & passata la giornata, e di nuovo al mattino come si & passata
la notte, e pentirsi con Dio dei peccati che, come & probabile, si sono commessi. Ma
veramente noialtri, siccome di peccati ne commettiamo tanti, abbiamo bisogno,
per via della nostra tendenza a dimenticare, di esaminarci anche ogni sei ore su
come le abbiamo passate e in che cosa abbiamo peccato®.

Linculcare da parte di Doroteo questa delicatezza di coscienza,
fondata sulla continua “vigilanza di s€” (prosoche) non & privo di forti
analogie con la prassi della filosofia come “esercizio spirituale”,
secondo quanto avviene nella tradizione platonica e stoica, grazie
anche al pensiero costante della mortes2. Ma — come mostrano le
esemplificazioni concrete di Doroteo — questa vigilanza su se stessi ha
il solo scopo di verificare la propria condizione di imperfetti e pecca-
tori e di accrescere la pratica dell'umilta. Il frutto manifesto di que-
sta, poi, & 'obbedienza, vista anch’essa come un compito quotidiano e
ininterrotto, coll’obiettivo di raggiungere 1'“assenza di passioni”

48 Didask. 11, 34 (tr. it. cit., p. 74).
49 Didask. X1, 117 (ivi, p. 171).

112



(apatheia) in uno dono totale di sé a Cristo e ai fratelli. I'obbedienza &
richiesta, in particolare, nei confronti del Padre spirituale, anche a
rischio della vita stessa. In realta — secondo I’aneddoto sul comporta-
mento eroico di un monaco narrato da Doroteo —, essa & capace di sfi-
dare la morte, proprio perché racchiude in sé il pegno della vita.

Voglio raccontarvi anche un altro fatto simile, accaduto sotto i miei occhi, pet-
ché impariate che I'obbedienza e il non avere una volonta propria libera 'uomo
dalla morte.

Una volta, quando io ero nel monastero dell'zbbas Seridos, venne 1i un discepolo
di un grande anziano dalle parti di Ascalona per una commissione del suo whbas.
Aveva I'ordine dal suo Anziano di tornare alla sua cella entro la sera stessa. Nel frat-
tempo viene una tempesta violentissima, pioggia e tuoni; il torrente vicino era nella
sua massima piena, ma lui voleva andare via, 2 motivo della parola dell’ Anziano. Noi
lo invitammo a rimanere, pensando che era impossibile che uscisse in salvo dal fiume;.
ma quello non si convinceva a darci retta e a rimanere. Alla fine diciamo: «Andiamo
con lui fino al fiume: se lo vedrd, tornerd indietro di sua spontanea volonti».
Andammo dunque con lui; quando giungemmo al fiume, quello si tolse i vestiti, se li
lego in testa, si cinse il maphorion [una piccola cappal e si gettd nel fiume, in quella
terribile corrente. Noi stavamo li sbigottiti e tremando dalla paura che morisse; ma
lui continuava a nuotare e subito si trovo sull’altra riva, si rimise i vestiti, ci fece di 12
una metania, prese congedo e se ne andd correndo; e noi rimanemmo meravigliati e
sbigottiti per la potenza della virtll, perché noi stavamo li a guardare pieni di paura,
mentre lui aveva fatto la sua traversata senza pericolo, grazie alla sua obbedienza3.

Questa parabola esemplare, insieme al valore dell’obbedienza riba-
disce il legame con il proprio abba come elemento imprescindibile
nella pratica della vita monastica. Anche sulla bocca di Doroteo la
figura del Padre spirituale riveste un’autorita carismatica, che lo rende
immagine ravvicinata del Padre celeste ed intermediario del rapporto

£S

con lui. A questo riguardo, si & potuto sostenere che 1’obbedienza

50 P. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, cit., p. 74 vede nella prosoché «l'atteggiamento
fondamentale del filosofo stoico o platonico» e chiarisce tale concetto nei seguenti termini:
«L'uomo ‘vigile’ & sempre perfettamente cosciente non solo di cid che fa, ma anche di cid che
¢, ossia della sua posizione nel cosmo e del suo rapporto con Dio. Questa coscienza di sé & in
primo luogo una coscienza morale, cerca di realizzare ogni istante una purificazione e una
correzione dell’intenzione: ogni istante vigila per non ammettere nessun motivo d’azione
diverso dalla volonta di fare il bene». La permanenza del concetto in Doroteo & esemplificata
dall’A. in Didask. X, 104. Per 'attuazione della prosoché anche mediante la continua meditatio
mortis, cfr. X, 114.

51 Didask. 1, 22 (tr. it. cit., pp. 62-63. Sul rilievo dell'obbedienza nella spiritualita di
Doroteo si veda T. SPIDLIK, Le concept de ['obéissance et de la conscience selon Dorothée de Gaza, SP
X1, Berlin 1972, coll. 72-78.

113



monastica — come viene intesa dalle nostre fonti — traduce in maniera
autentica e piena il nucleo centrale del messaggio di Gest:: la rivela-
zione della paternita divina, e con essa l'attuazione della nostra condi-
zione di figli>2.

Pill in generale, sottomissione e servizio conducono a riconoscere nel
fratello il Cristo. Il compimento di quella che mi sentirei di definire
come una “fondamentale equazione cristologica” — per cui, appunto,
I'altro, il prossimo & il Cristo — costituisce I'insegnamento essenziale
della Vita di Dositeo. Questo giovane paggio, approdato al cenobio di
Serido dopo il turbamento e la conversione provocati in lui dalla
visione a Gerusalemme di un affresco raffigurante I'inferno, diviene
nell’anonima vita a lui dedicata un vero e proprio campione dell’obbe-
dienza monastica, nello spirito pill genuino del monachesimo di Gaza.
Dositeo, dopo essere stato affidato alle cure spirituali di Doroteo, pre-
sterd servizio nell’infermeria sotto la sua direzione, verificando nelle
piccole incombenze quotidiane dell’assistenza ai malati la sua disponi-
bilita effettiva a riconoscere il Cristo nel proprio prossimo.

Se gli capitava di esser poco attento ad un malato o di rivolgergli parole di col-
lera, piantava li tutto e se ne entrava nella cella piangendo. Gli altri che servivano
con lui all’infermeria, venivano a consolarlo, ma Dositeo non trovava pace; allora
andavano a dire ad abba Doroteo: «Padre, per piacere cerca di capire che ha questo
fratello; piange e non ne sappiamo il motivo». E Doroteo entrava e lo trovava steso
a terra in lacrime e gli chiedeva: «Che c’¢ Dositeo? che hai? perché piangi?». E
Dositeo diceva: «Perdonami, padre mio, mi sono arrabbiato e ho detto parole cat-
tive al mio fratello». Gli diceva I’abba: «E cosi, Dositeo, ti sei arrabbiato e non ti
vergogni di adirarti e di dire parole cattive al tuo fratello? non sai che lui & Cristo?
e tu fai soffrire Cristo?». E Dositeo abbassava gli occhi a terra, piangendo, senza
dire nulla. E quando 1'abba vedeva che aveva pianto abbastanza, allora gli diceva:
«Dio ti perdoni! Alzati, da questo momento ricominciamo da capo. Sforziamoci di
fare attenzione e Dio ci aiutera». Subito, come sentiva queste parole, si alzava e cor-
reva con gioia al suo lavoro, certo di aver ricevuto veramente il perdono da Dio>3.

E proprio il legame con Cristo che conferisce uno spessore diverso
a questa esperienza, nonostante le affinita ideali con la visione della
filosofia come “esercizio spirituale”s4. E questo legame & tenuto vivo

52 Cfr. I. HAUSHERR, Direction spirituelle en Orient antrefois, Roma 1955, 306 e L. REGNAULT,
Théologie de la vie monastique selon Barsanuphe et Dorothée, cit., p. 321.

53 Vita di Abba Dositeo 6 (trad. it. cit., p. 54).

54 Anche per P. HADOT, che pure richiama tutti i parallelismi possibili, questa visione del-
'obbedienza «trasforma interamente la pratica filosofica della direzione spirituale» (Esercizi
spirituali e filosofia antica, cit., p. 86).

114



da una pratica di preghiera particolarmente raccomandata da Doroteo
al suo discepolo Dositeo: la “preghiera del nome di Gest”. Linvo-
cazione frequente del nome, accompagnata dalla confessione di colpa e
dalla richiesta di soccorso, risponde ad un intento costitutivo, diffuso
nei primordi del movimento monastico ed anche successivamente:
mantenere un atteggiamento di preghiera ininterrotta, capace di rea-
lizzare in permanenza la “memoria di Dio” (mneme theou)s. Per questa
“preghiera del nome” vi erano state importanti premesse nell’espe-
rienza di Barsanufio e Giovanni di Gaza, sicché Doroteo lo presenta
come un insegnamento che gli & stato trasmesso. Esso avra poi enorme
fortuna in tutta la tradizione posteriore, bizantina e slava. Il valore di
questo modo di pregare lo vediamo descritto cosi nella Vitz di Dositeo:

Custodiva sempre anche il ricordo di Dio; Doroteo gli aveva insegnato a ripe-
tere sempre, secondo la tradizione: «Signore Gesl Cristo, abbi pietd di me» e di
tanto in tanto: «Figlio di Dio, vieni in mio aiuto». Faceva sempre questa preghiera.
Quando si ammald, Doroteo gli disse: «Dositeo, sta’ attento alla preghiera, guarda
di non lasciartela sfuggire». Gli rispose: «Si, Padre, prega per me». E di nuovo
quando si aggravo, gli disse: «Che c’¢, Dositeo, come va la preghiera? c’¢ ancora?».
Gli disse: «Si, padre, grazie alle tue preghiere»36.

 Conclusione:
la sintesi delle tradizioni monastiche

Anche con la sua prassi della “preghiera di Gest” Doroteo diven-
tava I'anello di trasmissione di una ricca tradizione monastica della
quale aveva saputo conservare molteplici elementi componendoli in
una sintesi feconda. Oltre ad aver tratto profitto da Evagrio in
maniera pilt esplicita di quanto non sembrerebbero consentire le
riserve espresse da Barsanufio e Giovanni (che pure non ignorano gli
scritti “pratici” del monaco delle Celle), Doroteo ha saputo contem-
perare in un quadro equilibrato i valori specifici dell’esperienza soli-
taria e della vocazione monastica di tipo comunitario, sicuramente
avendo sotto gli occhi questi stessi modelli e valori diversi nell’espe-
rienza del cenobio di Serido e nella presenza dei due reclusi al suo

55 Anche questo peraltro rappresenta un punto di contatto con la filosofia come «esercizio
spirituale» (v, p. 77). ]

56 Vita di Abba Dositeo 10 (tr. it. cit., 57). Per un’analisi di questo tema si veda E. NEYT, Lz
priére de Jésus, «Collectanea Cistercensia», XXXIV (1973), pp. 202-217.

115



interno. Sarebbe percid errato sostenere che si determina qui una
distinzione fra la vita eremitica, deputata alla contemplazione, e la
condizione cenobitica, chiamata piuttosto all’esercizio dell’obbe-
dienza e ad una mistica dell'abnegazione. E evidente infatti che il
“taglio della volonta personale” & un valore per ogni monaco — sia egli
anacoreta o viva invece in una comunita —, anche se la sua attuazione
assumera forme diverse, a seconda delle condizioni in cui vive.
Tuttavia, come era chiarissimo per i due Anziani di Gaza, nessuno — il
monaco e, in generale, qualunque cristiano — pud veramente prescin-
dere dall’altro come “misura” del suo agire, poiché questo altro a ben
vedere s’identifica con Cristo stesso. Tenendo conto di questo oriz-
zonte — che contrasta un percorso interamente solitario ed autonomo
per la scelta monastica —, Doroteo sembra suggerire una forma di vita
capace di armonizzare l’ideale anacoretico e quello cenobitico
mediante ’alternanza feconda di solitudine e di vita fraterna. Grazie a
questa combinazione felice, Doroteo salvaguarda pienamente le
istanze diverse che avevano animato per tre secoli il monachesimo di
Gaza, porgendone da ultimo il suo tesoro, che ci si rivela ancora oggi
vivo ed attuale>’.

57 Riprendo cosi il giudizio illuminante espresso da L. REGNAULT: «Dorothée est fidele 2 la
tradition, mais 2 foute la tradition, et n’en laisse rien perdre. Il a eu le privilege de se trouver
au confluent de deux grands courants dont il a su bénéficier: d’une part le double courant
cénobitique issu de saint Pachdme et de saint Basile, d’autre part le courant anachorétique
des grands moines de Scété, sans en excepter le savant Evagre. De toutes ces richesses,
éclairées par les lumitres de ses maitres et de sa propre expérience, il a su réaliser une
synthése harmonieuse et équilibrée, ol une orientation ‘contemplative’ n’entravait nulle-
ment la pratique intégrale du cénobitisme» (Théologie de la vie monastique selon Barsanuphe et
Dorothée, cit., p. 322).

116



