LORENZO PIVA*

La Chiesa locale in stato di missione

Nella vita della comunita cristiana esistono stagioni in cui € quasi
palpabile il cambio di ritmo operato dallo Spirito del Risorto. At-
traverso circostanze non sempre piane, la Chiesa si sente sospinta
fuori da se stessa per incontrare l'uomo e offrirgli il Vangelo di Gesu,
tesoro che essa custodisce gelosamente come il dono piil caro e che,
per sua natura, partecipa a tutti. Siamo testimoni di tempi nuovi i
cui segni trovano anticipazioni tra i giovani: i tempi dell’annuncio
del Regno alla intera umanita. «Come le rondini fiutano I'aria e par-
tono verso nuovi lidi, quando ancora tutto porterebbe a sostare, an-
ticipando cosi ’arrivo di nuove primavere». E un’immagine cara a
Giorgio La Pira, il sindaco carismatico di Firenze. Anche noi ci orien-
tiamo verso nuovi orizzonti, sconcertando i piti, ma indicando la di-
rezione della nuova epoca in arrivo.

Vorrei cosi inserire la riflessione sulla «Chiesa locale in stato di
missione» all’interno della teologia della missione che consenta di
far maturare nodi e prospettive per questa Chiesa. Non accennero
a tutte le problematiche in atto, ma solo ad alcune questioni inerenti
alla pastorale e al fare missione qui e 1a. Alcuni punti fermi che in-
terpellano la Chiesa:

La missione é di Dio.

Una prima riflessione. La missione interpella la Chiesa, prima che
la Chiesa interpelli la missione. Prima di essere soggetto di missione,
la Chiesa ne & serva. La missione ¢ di Dio e serve alla realizzazione
del suo progetto di salvezza. Essa domanda alla Chiesa:

— di accentuare sempre pit1 la sua dimensione «religiosa» (termine
complesso che sposa tutta la vita dell'uomo). Fedelta alla missione
equivale a vivere la propria fedelta a Dio; &€ un modo di essere, prima
che realizzazione di cose; & vigilanza, ascolto, sintonizzazione; € uscire

*Assistente FOCSIV — Volontari Internazionali Cristiani

69



da se, ¢ conversione del cuore: ¢ fatica sprecata credere di debellare
I’egoismo e il disordine del mondo se non si & capaci di intervenire
con eguale coraggio nel proprio cuore. I mali del mondo sono spec-
chio del peccato che abita nel cuore dell’'uomo. A partire da li cam-
bia il quadro del pianeta (Mt 15, 18-20);

— di non dimenticare la dimensione salvifica della missione: ren-
dere 1'uomo figlio di Dio (non solo convertirlo - c’¢ progressivita);
porlo in condizione di vivere in pienezza la sua dignita (evitare peri-
colose dicotomie tra spirito e corpo);

— l'impegno a non contrabbandare o ridimensionare il messaggio
ricevuto; la fede in Gesu Cristo non se 1’¢ confezionata la Chiesa, ma
I’ha avuta dall’alto;

— di sviluppare in tutti i credenti la forza ed il coraggio del «marti-
rio», come realta feriale e necessaria per essere fedeli alla missione;
non ¢ fatto solo drammatico o straordinario (c’¢ differenza tra cre-
dere e credere di credere).

Quelli accennati sono elementi che non possono essere dati per ac-
quisiti una volta per sempre, ma costituiscono una base di costante
riferimento e un impegno da rinnovare. Toccano la dimensione in-
teriore e contemplativa del credente. E la risurrezione di Cristo ap-
pena celebrata opera nel cristiano la possibilita di un nuovo filtro
di lettura della fede e della storia.

La missionarieta dalla periferia
al centro della vita della Chiesa

Una seconda riflessione. La missione non pitl ai margini, ma
«cuore» della Chiesa: ¢ in atto un rendez-vous sostanziale della mis-
sionarieta alla identita della Chiesa. Essa riscopre la sua natura, na-
tivamente missionaria. La missionarieta ¢ 1’essenza della Chiesa,
prima che una sua attivita!

E stato ampliato in questi anni il concetto di missione. Due ele-
‘menti:
— la missione non & pit identificabile con.le Missioni, cioé con I'im-
pegno missionario verso i non-cristiani (I’attivita missionaria): al cri-
terio geografico-territoriale si & sostituito quello culturale: il campo
della missione ¢ definito ora dalle aree umane non ancora o non pit
cristiane in qualsiasi luogo vivano;
— ¢& avvenuta anche una ripresa della coscienza missionaria delle
nostre Chiese e dei suoi settori pastorali. C’¢ stata una progressiva

70



riappropriazione della missionarieta da parte di tutte le forze pa-

storali: tutti hanno imparato il linguaggio della missione (annuncio,

nuova evangelizzazione, scambio, cooperazione tra Chiese italiane,

condivisione, incontro tra culture, restituzione, fede come diritto,

oltre che come dono), per cui tutto & diventato missione (!), col ri-
_schio di confusione e di appiattimento.

Questa ripresa missionaria interna & stata provocata anche dalle ‘con-
giunture’ in cui le Chiese si sono ritrovate a causa del secolarismo e
della scristianizzazione, con la tendenza a privilegiare prioritariamente
la missione del territorio. Il rischio: 'attenuazione della tensione uni-
versalistica e la sottrazione di energie alla missione «ad gentes».

Quale il compito nuovo delle forze missionarie ad gentes?

- favorire la crescita della coscienza missionaria globale, contri-
buendo alla individuazione di scelte pastorali adeguate; ricercare
itinerari di prima evangelizzazione per la nostra pastorale e forme
appropriate di annuncio (comunita di base);

creare forme ministeriali specifiche per la missione interna: valo-
rizzazione dei laici, per evitare deresponsabilizzazione e deleghe;
accentuare, tuttavia, il proprio ministero di universalismo missio-
nario: che & compito specifico, operando scelte pastorali serie e con-
tinuative (v. cooperazione tra le Chiese). Lo si dira piu avanti, ma
serieta chiede di fare cooperazione tra le Chiese piuttosto che ge-
mellaggi;

evidenziare come, soprattutto oggi, la missione universale ¢ para-
digma esemplare del compito missionario nel nostro Paese;
provocare segni-gesti-scelte di «uscite territoriali» facendo si che
questi non siano letti come sottrazione di energie, ma motivo di vi-
talizzazione della pastorale e della vita ecclesiale; la missionarieta
universale & scommessa e sfida: le Chiese che la operano mai sono
state depauperate, né numericamente, né tantomeno qualitativa-
mente.

Queste indicazioni domandano:

una operativitd programmata di queste scelte (una Chiesa non va in
missione solo perché un suo prete o qualche laico un giorno si sve-
glia con la voglia di farsi missionario o volontario internazionale);
un aggancio costante con la vita della comunita cristiana: occorre
fare in modo che la partenza di un cristiano sia partenza dell’in-
tera comunita di appartenenza.

In tal modo, l'uscita territoriale non & solo un gesto d’aiuto e di

71



solidarieta verso chi ha bisogno, ma un esercizio di maturazione ec-
clesiale per la Chiesa che lo compie. E in tal contesto i gruppi mis-
sionari devono esprimersi come forze pastorali vive e qualificate che
vitalizzano tutto il nostro contesto ecclesiale. Solo dopo operano al-
I’esterno. Esigenza di maggiore formazione dei gruppi missionari.

Nuovi soggetti della missione

E un nuovo dono dello Spirito alle nostre Chiese; uno dei fatti pit
rilevanti del momento attuale: non piu soltanto Istituti religiosi a
servizio della Missione universale, ma Congregazioni religiose non
esclusivamente missionarie, e soprattutto, laici missionari, e volon-
tari internazionali. Nel corso di quest’anno circa 7000 laici han chie-
sto di partire per i Paesi in Via di Sviluppo (PVS).

Un segno dei tempi che va maturando un pd ovunque e che occorre,
dovesse ritardare a svilupparsi, sollecitare provocare con gesti co-
raggiosi. E chiaro che piu che declericalizzazione, si tratta di com-
partecipazione all’'unica missione.

Questa nuova tendenza domanda:

- un’animazione missionaria tesa a dare priorita alle persone;

- I'impegno a suscitare vocazioni missionarie (contro la tentazione
di aggregazioni alla propria istituzione);

- la serieta della formazione, perché possano partire persone umana-
mente solide, cristianamente mature e professionalmente qualificate;

- una strategia di maggior coordinamento e collaborazione;

- la individuazione di strade nuove della Chiesa locale, soprattutto
per i laici.

Questa accresciuta fioritura di soggetti pone qualche problema circa
la loro specificita e strutturazione. L’Ad Gentes parla di vocazione spe-
ciale, quando si parla di vocazione missionaria verso i non credenti.
Si riferisce solo agli Istituti missionari? Esige una scelta a vita? In quale
misura si puo applicare ai preti e ai laici? La temporaneita di una pre-
senza come puo accordarsi con una scelta a vita? Sono temi, tuttavia,
che allargano l'orizzonte dei soggetti interessati alla missione.

La missione tra annuncio
e nuova promogzione umana

Altro campo da visitare. Finché la promozione umana si effettuava
nell’ottica della misericordia, non poneva molti problemi e non

72



creava tensioni. Affrontando, invece, la promozione umana nelle pro-
spettive dettate dalla Sollicitudo rei socialis, si fa pit complessa e
impegnativa.

Non c’¢ dubbio che in questi anni si & verificato un radicale cam-
biamento d’ottica su queste problematiche e a tale cambiamento
hanno contribuito in misura notevole le sollecitazioni critiche, pro-
venienti dai PVS. Non pare piu sufficiente che la Chiesa accompa-
gni l'annuncio con le opere di carita, pur compito doveroso (rischi
di maliziose interpretazioni di connivenza o sudditanza con i Paesi
ricchi). L’annuncio chiede si affrontino alla radice le situazioni di
ingiustizia, poverta e sottosviluppo, intaccando i meccanismi che le
determinano. E ci6 perché l'uomo possa vivere la dignita di figlio
di Dio, che non ¢& riservata solo nell’aldila.

Questo impegno domanda, a chi fa missione, equilibrio e discer-
nimento per evitare sbilanciamenti che compromettono la globalita
della sua azione. E qui si richiede anche una verifica degli interventi
delle nostre realta (Istituti, diocesi, Ong): occorre domandarsi se ef-
fettivamente favoriscano I'autosviluppo integrale dei popoli e se man-
tengano vecchie forme di assistenzialismo che corregge qualcosa, ma
non intacca le cause, contribuendo, di fatto, alla persistenza di si-
tuazioni endemicamente sottosviluppate. Si richiede anche una re-
visione delle numerose iniziative di appoggio promosse da gruppi
piu o meno consistenti (a volte si critica il volontariato e si favori-
sce il turismo missionario).

Questa nuova prospettiva chiama in causa i contenuti dell’anima-
zione missionaria: valorizzare luoghi e momenti di polifonia perché
la missione sia espressa in tutta la sua unitd, non uniforme. Il Cen-
tro Missionario Diocesano puo essere questo luogo e momento.

Il protagonismo missionatrio
delle Chiese particolari

Il punto nodale lo pongo alla fine di un percorso articolato, ma
necessario. Premetto dei riferimenti magisteriali:

- in Lumen gentium 23, i vescovi delle Chiese locali vengono solleci-
tati alla comune responsabilita della missione universale: «I sin-
goli vescovi, per quanto lo permette 'esercizio del particolare loro
dovere, sono tenuti a collaborare fra di loro e col successore di Pie-
tro, al quale in modo speciale fu affidato I’altissimo compito di pro-
pagare il nome cristiano»;

73



- il dono della fede non ¢ un privilegio. E compito, responsabilita;
non & possesso, ma missione. La Redemptoris Missio, al n. 11, di
Giovanni Paolo II parla della fede come diritto: «Alla fede tutta 1'u-
manita & chiamata e destinata. Tutti di fatto la cercano, anche se
a volte in modo confuso e hanno il diritto di conoscere il valore di
tale dono e di accedervi». Il Papa invita le comunita a non chiudersi,
ma ad accogliere e inviare missionari.

Le prospettive. La Chiesa locale ¢ il primo soggetto della missione
e dell'invio. Come c’¢ un primato della Chiesa locale sul piano della
comunione - dove due o tre sono uniti nel suo nome li c’¢ la Chiesa
- cosi c’e sul piano della missione. Il popolo di Dio radunato dalla
Parola e dal Pane in cui & presente Cristo, € inviato ad estendere a
tutta la terra il Vangelo del Signore.

E tutta la Chiesa locale ¢ inviata: in forza del battesimo e dell’eu-
caristia, nessuno puo sentirsi esentato dal compito missionario.
Tutti, nella corresponsabilita, partecipano alla missione della Chiesa:
questo implica la capacita di discernimento e la valorizzazione dei
diversi carismi e insieme lo sforzo di crescere in comunione con tutti,
cosi che la «comunione» sia la prima forma di missione: « da questo
sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli al-
tri» (Gv 13, 35). ,

Non esiste, cosi, il missionario isolato: il soggetto della missione
resta la Chiesa locale, da cui il singolo €& inviato come segno e dono
di comunione. In tal modo solo il rapporto fra «chiese» realizza una
autentica crescita di maturita. Il crescere insieme (con mutuo scam-
bio, mutua verifica, mutua stimolazione fraterna) deve configurarsi
anche nell’incontro fra Chiese piantate in culture, situazioni storico-
politiche diverse. Penso alla lezione della storia. «Popoli evangeliz-
zati hanno finito per assumere il ruolo di evangelizzatori, rispetto
ai loro «padri». La Palestina, culla della Chiesa, la Turchia attuale,
patria del nostro cristianesimo paolino (dopo la cesura con la ma-
trice giudaica), ed altre regioni... sono diventati deserti, che invocano
missione». ' '

Oggi ’emisfero Sud-Ovest si prepara a dover evangelizzare il no-
stro vecchio primo mondo... L’Europa avra bisogno di linfa nuova
e saranno le nuove Chiese che potranno rinnovarla. Urge sempre pit
creare ponti. Ma pensando ‘in grande’ quanto alla corda del tempo
e dello spazio.

74



Le giovani Chiese diventano sempre piu protagoniste della propria
storia nel faticoso impegno di realizzare un’autentica inculturazione
verso una propria identita originale:

- ’America Latina ha scoperto proprie vie e tenta di percorrerle;

- I’Africa, anche con il Sinodo di Roma, sta vivendo una fase di ri-
cerca; & una Chiesa che sa quello che non deve essere, ma non ha
ancora del tutto chiaro cio che deve diventare;

- I’Asia & la missione del futuro prossimo, da affrontare probabil-
mente con categorie del tutto nuove.

La ricerca di una incarnazione del Vangelo congeniale alle culture
dei popoli richiede la individuazione di cammini teologici, pastorali,
liturgici inediti, con la fatica che tutto questo comporta. E un per-
corso di non ritorno.

Si richiede a chi parte e alle Chiese che lo sostengono:
- di passare da un ruolo di protagonista a una relazione di compri-
mario, da responsabile a corresponsabile; di abbandonare la ten-
tazione, nei tempi di stanca, di trapiantare modelli;
di non riferirsi, nelle scelte direttive, alle proposte messe in atto
dalle Chiese locali europee; di accettare le condizioni che le giovani
Chiese pongono per la cooperazione missionaria (esse pongono
'o.d.g. della missione) per camminare con il passo della gente, senza
forzare, con progetti preconfezionati. Dal punto di vista pastorale,
occorrera favorire la formazione di quadri locali, privilegiando la
formazione delle persone (clero locale - catechisti - agenti pasto-
rali) sulle opere (devono maturare i gruppi troppo impegnati nelle
opere);
e qui si capisce come non si tratti di fare «gemellaggi», ma auten-
tica «cooperazione tra Chiese», mediante piani pastorali globali (non
monchi sul versante missionario), dando volto alla cooperazione
missionaria. '

E in tale quadro pitt ampio e articolato attendo segnali e proposte
efficaci.

Conclusione
Questi sono alcuni ‘fronti’ sui quali la missione sta procedendo.
Evidenziano positivita e problemi: chiarezze e incertezze; acquisi-

zioni e nodi irrisolti! E necessario andar oltre i luoghi comuni per

75



cogliere la globalita; convincerci che non si € semplici spettatori, ma -
chiamati tutti ad offrire il proprio contributo, pur piccolo. In fondo
la missione & di tutti. L'importante & collocarci nella giusta direzione.
Vorrei indicare, a conclusione ’esemplarita che viene dalle figure
di Pietro e Paolo. Gli Atti li presentano come protagonisti; Pietro nella
prima meta del libro, Paolo nella seconda. Dio li aveva chiamati al
ministero apostolico in modo separato (si sono incontrati poche volte,
e dopo anni di lavoro autonomo); eppure li ha uniti nella loro morte,
con il martirio.

Poco si sa sulla loro permanenza a Roma; se si siano incontrati
0 no; tanto meno se il martirio sia stato contemporaneo. Ora, dal
Nuovo Testamento emerge che Pietro e Paolo rappresentano una
sorta di «spartizione di campo» nella geografia umana del ministero.
Pietro & anzitutto inviato ai cristiani di ‘ceppo ebraico’; Paolo ai cri-
stiani di ‘estrazione pagana’. Pietro & testimone della storia che ‘pre-
cede’ la Pasqua; Paolo di quella che ‘segue’ la Pasqua. Ma Pietro e
Paolo hanno visto entrambi Cristo risorto. Sono testimoni della Pa-
squa, nonostante la diversita del servire. Sottolineano percio aspetti
e valori da vivere nella stessa Chiesa.

Da tutto questo, sempre pill chiaro appare che ogni diocesi ¢ sog-
getto di missione, anche se le modalita, le forme con cui partecipa
alla missione ad gentes sono diverse. E chiarissima tuttavia la non
possibilita della delega di Paolo a Pietro: il primo ¢ annunciatore,
il secondo ‘custode’.

76



